
1 

 

  

Luigi Zampieri 

Il Dramma Mistico 
Il percorso annuale dell’Anima 

Non è quello che facciamo dentro un'organizzazione che ci interessa, 
Ma quello che, grazie ai suoi insegnamenti, ciascuno fa fuori, nel 
mondo. 



2 

 



3 

 

PRESENTAZIONE 
 
Questo è un libro da prendere in mano quattro volte all’anno, in 
coincidenza con i punti di svolta del percorso che la Terra svolge 
seguendo il suo moto di rivoluzione attorno al Sole.  
Dopo l’Introduzione, che darà un quadro di questo percorso 
nelle sue linee generali, le nozioni principali saranno di volta in 
volta brevemente ripetute e adattate al periodo in esame, onde 
evitare al lettore di dover saltare fra sezioni diverse del testo. 
I punti di svolta suddetti sono, ovviamente, i solstizi e gli equi-
nozi in relazione alle rispettive stagioni del calendario. I segni 
zodiacali a cui queste verranno correlate sono relativi all’emi-
sfero settentrionale. Molte domande sorgono, di solito, davanti 
a questa distinzione, soprattutto in riferimento all’influsso cri-
stico nel pianeta. 
Non esistono, naturalmente, due influssi distinti, a seguito del 
fatto che quando ci troviamo, a titolo di esempio, in Primavera 
nell’emisfero Nord, in quello Sud ci si trova in Autunno. Chiun-
que abbia familiarità con lo sviluppo delle coltivazioni in agri-
coltura, sa molto bene che le stesse non guardano al calendario 
per la loro maturazione, ma le condizioni climatiche esterne; il 
seme nel terreno attende le condizioni adatte per poter emettere 
le prime gemme (altrimenti non potrebbe esistere la coltivazione 
in serre). L’influsso cristico perciò rimane il medesimo: la vita 
del pianeta lo coglie, e lo utilizza quando le condizioni lo con-
sentono. 
 
Se guardiamo con la vista chiaroveggente un atomo di materia 
fisica, vediamo che lo stesso è composto di un “guscio” mate-
riale posto in rotazione da una forza eterea di forma prismatica, 
che lo penetra dal suo polo Nord, per uscire poi dal suo polo Sud. 
Senza questo impulso la parte fisica rimarrebbe inerte. 



4 

 

In obbedienza alla legge ermetica che afferma: “quello che è nel 
grande è come quello che è nel piccolo”, allo stesso modo l’in-
flusso solare di energia cristica entra nella Terra dal suo polo 
Nord, donandole la vita che porta con sé. A livello fisico, suc-
cessivamente, l’effetto sarà visibile quando le condizioni esterne 
saranno quelle adatte; a livello spirituale succede esattamente lo 
stesso. Resta il fatto che in mancanza di questa energia la vita 
col tempo andrebbe esaurendosi, e nessun meccanismo esclusi-
vamente fisico potrebbe sostituirla. 
 
Come conseguenza di quanto detto, siamo tutti soggetti al 
grande gioco delle ciclicità, sia nelle dimensioni materiali che in 
quelle spirituali. Finché siamo incarnati queste due componenti 
sono entrambe necessarie per il nostro sviluppo. 
Da un punto di vista esteriore e materiale, lo Spirito del Cristo 
Cosmico ci aiuta infondendo la sua Energia e Vita nella sfera 
fisica che abitiamo, attraverso quel sacrificio di sé che denomi-
niamo “Dramma Cosmico”. Da un punto di vista interiore e spi-
rituale noi dobbiamo imparare a rispondere a questo influsso 
d’Amore sintonizzandoci ad esso; così ne potremo trarre il mas-
simo beneficio. Questa attività ciclica interiore la denominiamo 
“Dramma Mistico”. 
Come fisicamente alterniamo differenti spinte dallo svolgersi 
delle stagioni, così anche spiritualmente risentiamo, per lo più 
inconsciamente, dell’alternarsi dei cicli provenienti dalle sfere 
celesti. Una forma di cultura ignorante di questi aspetti sottili e 
invisibili si ostina a non rispettare le leggi della natura, arrogan-
dosi il diritto di annullare questi “inutili” cambiamenti annuali 
che ostacolano il quieto svolgersi degli affari. Ma ciò non può 
che allontanarci dalla vita stessa. 
È sbagliato cercare di sottrarcene anche sotto l’aspetto spirituale, 
come l’aspirante eccessivamente zelante potrebbe pensare di 
fare, con la pretesa di spendere una vita coltivando solo interessi 



5 

 

trascendenti: se siamo incarnati vuol dire che abbiamo bisogno 
di questo tipo di esperienza per la nostra evoluzione. Certo, ab-
biamo la libertà di rifiutarla, ma allora il Destino prima o poi 
interverrà a mettere a posto le cose, in modo più o meno duro, e 
a riportarci con i piedi per terra. 
Aborrire il lato fisico della vita è un errore analogo a quello che 
fa il materialista che ne rifiuta il lato spirituale. Per “santificare” 
la vita materiale e “praticare” la vita spirituale è necessario sin-
tonizzarci con il Dramma Cosmico cristico, vivendo l’esperienza 
del Dramma Mistico del nostro Cristo interiore. 
  



6 

 

 
  



7 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Introduzione 

L’AZIONE DEI  

QUATTRO ARCANGELI  



8 

 

  



9 

 

 
 
 
 
 
L’ATTIVITÀ DEGLI ARCANGELI  
NELL’EVOLUZIONE UMANA 
 
La tradizione esoterica insegna che le energie provenienti da 
ogni pianeta di origine solare del nostro sistema, sono inviate 
sulla Terra da Arcangeli che hanno il ruolo di ambasciatori nei 
nostri confronti; e poiché i giorni della settimana sono dedicati 
astrologicamente (e anche civilmente) a questi pianeti, vi è una 
correlazione fra i giorni della settimana, i pianeti corrispondenti 
e i relativi ambasciatori stellari, come segue: 
 
ambasciatore pianeta giorno  
Uriele Urano    I 
Cassiele Saturno Sabato G 
Zachariele Giove Giovedì F 
Samaele Marte Martedì E 
Anaele Venere Venerdì C 
Raffaele Mercurio Mercoledì D 
Michele  Sole Domenica B 
Gabriele  Luna  Lunedì  A 
    

Gabriele, ambasciatore del nostro satellite, non è un Arcangelo, 
ma un Angelo. Il suo ruolo infatti è pertinente alla funzione an-
gelica con l’umanità. 
Questa conoscenza può essere molto utile perché ci insegna che 
ciascun giorno della settimana è sotto la giurisdizione particolare 
di una forza superiore, per cui se desideriamo rivolgerci a forze 
spirituali abbiamo una via più diretta se ci indirizziamo 



10 

 

all’Arcangelo del giorno. Meglio ancora se lo invochiamo per 
questioni che sono in sintonia con l’aspetto della vita che lo ri-
guardano più da vicino. Sempreché la richiesta non sia di carat-
tere egoistico, ma di amore verso il prossimo. 
Occorre infatti fare molta attenzione nel seguire riti magici e in-
vocazioni simili con tutto l’armamentario di stelle, cerchi, tali-
smani, ecc.: l’uso della voce per invocare nomi particolari di es-
seri invisibili deve essere fatto solo da chi abbia già sviluppato 
il centro di forza laringeo, garanzia di una purezza d’intenti che 
salvaguarda da irruzioni di intrusi burloni o, peggio, negativi.   
Il lavoro compiuto dagli Arcangeli sull’evoluzione umana si 
spinge fino alla cadenza degli interessi che via via, nel corso 
dell’evoluzione, coinvolgono l’esperienza umana sulla terra. La 
sequenza è posta sotto l'azione dei sette Arcangeli, ciascuno dei 
quali induce una specifica qualità al nostro sviluppo tramite un 
influsso particolare.   
È possibile, in linea di massima, attribuire la suddivisione dei 
periodi e sottoperiodi evolutivi all’influenza del singolo Arcan-
gelo “di turno”. Per compiere questo calcolo – che non deve tut-
tavia essere considerato a scadenza fissa, perché gli influssi si 
sovrappongono spesso, soprattutto in prossimità dei passaggi da 
un sottoperiodo al successivo – occorre tenere presente che, a 
causa del movimento di nutazione dell’asse terrestre, il punto in 
cui il sole incrocia l’equatore salendo verso nord si sposta leg-
germente ogni anno, mutando la costellazione zodiacale celeste 
corrispondente. Dall’eclittica dipendono le stagioni annuali, 
dalla nutazione le “stagioni” evolutive, ossia la nascita e il de-
clino delle civiltà. Per attraversare per nutazione tutte le 12 co-
stellazioni dello zodiaco, giro completo che è chiamato Grande 
Anno Siderale, sono necessari circa 26.000 anni terrestri, cosa 
che ci fa subito comprendere che il percorso all’interno di una 
singola costellazione ha la durata di (26.000 : 12) 2100 anni 
circa, che viene chiamata “era precessionale”. Le Epoche 



11 

 

evolutive hanno la durata di sette Ere. Ripetiamo ancora una 
volta che questi calcoli sono indicativi e non devono essere presi 
con l’esattezza di un orologio. 
Abbiamo perciò nell'Epoca Ariana, le seguenti Ere; 
 
l'Era del Cancro (che seguì quella del Leone, l’ultima dell’Epoca 
Atlantidea), dal 7900 al 5800 a.C., 
l’Era dei Gemelli, dal 5800 al 3700 a.C., 
l’Era del Toro, dal 3700 al 1600 a.C., 
l’Era dell’Ariete, dal 1600 a.C. al 500 d.C., 
l’Era dei Pesci, dal 500 al 2600 d.C., 
l’Era dell’Acquario, dal 2600 al 4700 d.C., 
e l’Era del Capricorno, che chiuderà l’Epoca Ariana, dal 4700 
d.C.  
Conserviamo ancora qualche reminiscenza culturale e storica di 
ere che ci hanno precedute, ed è ancora vivo, ad esempio, il ri-
cordo proveniente dall’Era del Toro in qualche tradizione popo-
lare come mito del toro, con diverse ritualità. In Egitto, all'ultimo 
passaggio nel Toro, il toro era considerato un animale sacro. 
Quando i pionieri che dovevano dare inizio all’era successiva 
passando attraverso le acque del Mar Rosso (Cancro) guidati da 
Mosè, dopo i famosi e simbolici quaranta anni (Cancro, Gemelli, 
Toro, in procinto di entrare nell’era successiva), approfittando di 
una sua assenza tornarono ad adorare il “Vitello d’oro” (Toro), 
risvegliarono ad un certo punto l’ira di questi, poiché così tradi-
vano lo scopo della sua missione, che doveva inaugurare l’era 
successiva.   
 
I sette Arcangeli si suddividono dunque il rispettivo influsso 
evolutivo all’interno di ogni Era, cosa che ci consente di attri-
buire a ciascuno, a rotazione, l’azione principale su (2100 : 7) 
300 anni circa.  



12 

 

Con le dovute cautele, proponiamo un calcolo delle influenze 
attribuibili ai diversi Arcangeli nell’Era dei Pesci: 
 
Anaele C 500 d.C. 800 d.C. 
Zachariele F 800 d.C. 1100 d.C. 
Raffaele D 1100 d.C. 1400 d.C. 
Samaele E 1400 d.C. 1700 d.C. 
Gabriele A 1700 d.C. 2000 d.C. 
Michele  B 2000 d.C. 2300 d.C. 
Cassiele G 2300 d.C. 2600 d.C. 

 
Troviamo qui la medesima sequenza macrocosmica del nome 
tradizionalmente attribuito ai periodi evolutivi (ricordiamo che 
il Periodo della Terra è suddiviso in due parti: la parte involutiva 
attribuita a Marte e la parte evolutiva a Mercurio), e la sequenza 
microcosmica del nome dato ai giorni della settimana. 
 
 
I 4 Arcangeli 
 
Fra i sette Arcangeli che abbiamo appena nominati, quattro sono 
particolarmente vicini agli uomini, perché si trovano “ai quattro 
angoli della Terra”, ossia sovrintendono la suddivisione stagio-
nale conseguente alla nostra orbita planetaria attorno al Sole. 
Ciascuno di essi ha la sua massima attività sul piano fisico in una 
delle quattro stagioni, ma ciò non significa che sia assente nelle 
altre tre: i quattro Arcangeli cooperano sempre insieme nel corso 
di tutto l’anno, scambiandosi i rispettivi ruoli e agendo sui vari 
piani a seconda delle necessità stagionali.  
Questi 4 Arcangeli sono: 
 
 



13 

 

Michele  Equinozio d’autunno Fuoco    
Gabriele Solstizio d’inverno Acqua    
Raffaele Equinozio di primavera Aria    
Uriele Solstizio d’estate Terra    

 
Non è un caso che nel “Dramma Cosmico”1 troviamo le attività 
dei primi tre Arcangeli vantare una tradizione consolidata, men-
tre quelle di Uriele vantano piuttosto una prospettiva futura. 
 
Michele è il plenipotenziario del Cristo, l’Arcangelo più avan-
zato dopo il Cristo stesso. Egli si presenta in autunno, acco-
gliendo la discesa annuale dello Spirito Cristo e preparandogli la 
via. Governa l’elemento fuoco ed è l’Arcangelo del Sole. Il suo 
colore è il rosso brillante. 
Grazie a Michele l’uomo ha conseguito la capacità del pensiero 
spirituale che gli Ostacolatori volevano impedire divenisse co-
sciente, e della libertà di pensiero, mentre per gli Ostacolatori 
era meglio rimanesse retaggio delle Chiese conservatrici. Mi-
chele li sconfisse, e ora l’uomo ha potenzialmente la capacità di 
elevarsi fino al cielo o di precipitare nell’abisso. Michele ci pro-
tegge in questa lotta, che è divenuta interiore; per questo è anche 
raffigurato nell’atto di calpestare un serpente, a significare la vit-
toria sulle energie luciferine e l’innalzamento della forza crea-
trice lungo la colonna vertebrale. 
Michele agisce già come un alto Principato. I suoi simboli sono 
l’armatura, la spada e la lancia, oltre alla bilancia simbolizzante 
l’equilibrio fra il karma, relativo al passato, e la libertà, relativa 
al futuro. 
 
Gabriele non è un Arcangelo, ma appartiene allo scaglione degli 
Angeli. È l’Angelo della Luna, si presenta in inverno e protegge 

 
1 v/ “Uomo, conosci te stesso”. 



14 

 

le arti e la bellezza, ma soprattutto è al servizio di Jahvè per pro-
teggere le nascite degli esseri umani e sovrintendere alle energie 
implicate nella gestazione. Fu Gabriele infatti ad annunciare a 
Maria la nascita di Gesù. 
Gabriele è anche l’Angelo del Graal, con la cui coppa viene sem-
pre raffigurato a simbolizzare la futura conquista evolutiva 
dell’umanità: l’immacolata concezione, per cui è anche rappre-
sentato con in mano un giglio bianco, simbolo di purezza. Il 
Graal contiene il Sangue-Sole del Cristo che, attraverso la Luna, 
aiuta l’uomo ad eterizzare anche il proprio sangue. 
Secondo la tradizione, Gabriele fu l’ispiratore di Maometto nella 
stesura del Corano; vediamo la simbologia lunare nei musul-
mani, e il percorso verso destra nell’energia della colonna verte-
brale, sede delle forze angeliche. 
Gabriele agisce già come un alto Arcangelo. 
 
Raffaele è l’Arcangelo di Mercurio, si presenta in primavera e 
presiede all’elemento aria. Il suo colore è il violetto e viene raf-
figurato con la verga del caduceo in mano, che simbolizza il 
Piano di Evoluzione del quale egli è il facilitatore. Egli è l’Ar-
cangelo di Pasqua, quando il Cristo si libera della materia terre-
stre e torna dal Padre celeste. 
Raffaele sovrintende alla guarigione, sia fisica che psichica che 
spirituale, perché è sempre l’infrazione delle leggi evolutive che 
sta a monte di ogni tipo di malattia. Egli è infatti il dio pagano 
Mercurio, o Hermes, ed Esculapio scelse il caduceo come em-
blema per la sua scuola di guarigione. 
Dobbiamo a Raffaele la continuità dei Misteri Cristiani con le 
precedenti Scuole dei Misteri, per tramandare la saggezza in esse 
conservata. Fu lui a ispirare i Signori di Mercurio nel loro aiuto 
agli esseri umani più avanzati, e prosegue in questo compito con 
quelli fra questi ultimi man mano che sono pronti. 
 



15 

 

Uriele dalla “porta” del Cancro accoglie la stagione estiva, con 
tutta la sua sfolgorante bellezza. Egli sovrintende all’apertura 
della vista chiaroveggente, con la quale è possibile vedere i mi-
nuscoli spiriti della natura che in estate sono al massimo della 
loro attività. Guarda quindi alle conquiste spirituali future 
dell’umanità. 
Il suo colore è il bianco-argento, e viene raffigurato con in mano 
una fiamma e la corona sulla testa. 
Uriele è l’Arcangelo di Saturno e sostituisce Cassiele per l’aspi-
rante avanzato, sovrintende all’elemento terra che in estate bru-
lica di attività e di produzione. Viene anche dipinto con uno 
scudo a specchio, che consente all’uomo che vi guarda di vedere 
la sua vera natura interiore. 
 
 
L’azione degli Arcangeli nelle feste cristiane 
 
L’alternarsi del flusso cristico annuale nel corso delle quattro 
stagioni forma un percorso contraddistinto da forme differenti di 
energie che colpiscono il pianeta e i suoi abitanti. Nei punti cru-
ciali di questo percorso tutte le tradizioni spirituali, fin dalla 
notte dei tempi, hanno stabilito delle ritualità e delle ricorrenze 
con la finalità di indicare all’uomo lo scandire del lavoro este-
riore e interiore caratteristico delle sue fasi. Nel Cristianesimo 
queste quattro tappe si riferiscono al Natale, alla Pasqua, alla fe-
sta di San Giovanni e a quella di Michele Arcangelo; tappe note 
come il “Dramma Cosmico”. Le due più importanti e universal-
mente ritenute tali sono senza dubbio le ricorrenze del Natale e 
della Pasqua, che ricordano lo scandire dell’ingresso del Cristo 
nella Terra e la sua liberazione dalla medesima. 
Dal punto di vista spirituale e dell’influenza che esercitano 
nell’aspirante, possiamo pensare che: 



16 

 

a Natale avviene veramente qualcosa nel pianeta, a cui dob-
biamo sintonizzarci per cambiare noi stessi; 
a Pasqua avviene veramente qualcosa nell’uomo, che può es-
sere rivolto al cambiamento del pianeta. 
Dobbiamo costruire uno schema per esemplificare quanto de-
scritto, e per servire da guida nello studio che segue:  

L’energia del Cristo che inizia a concentrarsi sulla Terra dal pe-
riodo autunnale, viene imitato dall’aspirante che nello stesso 
tempo trova più propizia l’azione dell’ispirazione, che segue un 
movimento dal cielo alla terra; si ha allora una specie di periodo 
di Avvento planetario. È l’Arcangelo Michele che ci presta il suo 
aiuto in questo adempimento di rivolgerci verso il sole spirituale 
interiore mentre il sole esteriore diminuisce la sua forza.  
Dopo avere donato all’umanità e a tutte le forme di vita la sua 
energia fino all’ultima goccia, il Cristo cosmico comincia a la-
sciare il pianeta nel periodo fra il Natale e la Pasqua, seguito e 
imitato dall’azione dell’aspirante, azione ora più propensa ad 
una attività d’aspirazione, che si sforza di innalzare la coscienza 
verso il cielo sospinto dall’annuncio di Gabriele; è la Quaresima 
planetaria, che sfocia nella Pasqua dell’Equinozio di Primavera. 

Autunno 

 

Michele 

Inverno  

 

Gabriele 

NATALE 

Primavera 

 

Raffaele 

PASQUA 

Estate 

 

Uriele 

Jahvè 

Sp. Santo 



17 

 

È il trionfo di Raffaele che può guarire tutte le malattie e che ci 
condurrà oltre la morte. 
Abbiamo seguito fin qui ciò che avviene dall’Autunno alla Pri-
mavera, che ricade sotto l’azione arcangelica protetta da Mi-
chele, Gabriele e Raffaele. Le Chiese in genere celebrano questi 
tre Arcangeli, ma resta avvolto nel mistero il quarto, Uriele. Il 
compito di Uriele riguarda infatti la Pasqua futura, nella quale 
l’umanità dovrà lasciare il piano materiale a favore di quello ete-
reo; il tratto successivo del Dramma Cosmico è riservato infatti 
all’azione e iniziativa dell’uomo stesso. Certamente le Chiese 
sono incapaci di contemplare questa realizzazione, ed è per que-
sto che Uriele è quasi sconosciuto e non celebrato. Dall’Equino-
zio d’Autunno a quello di Primavera sono le attività celesti che 
cercano di indirizzare l’uomo verso il suo destino futuro; 
dall’Equinozio di Primavera a quello d’Autunno toccherà 
all’uomo utilizzare il loro lavoro per trasformare l’ambiente in 
cui vive.  
Al giorno d’oggi pochi sono gli uomini che sono in grado di 
adempiere a questo compito, la maggior parte di loro ricadendo 
ancora sotto la necessità di un indirizzamento esteriore: è allora 
Jahvè che se ne prende tuttora carico, e quindi da questo punto 
di vista incarnando un aspetto dello Spirito Santo. Lo Spirito 
Santo infatti possiede una duplice natura e funzione: quella este-
riore che, attraverso il karma, spinge l’essere umano ad attraver-
sare esperienze che, nel tempo, lo porterà consapevolmente a 
varcare il prossimo passaggio; e quella interiore, che dobbiamo 
vedere come la “fiamma” di Pentecoste, il risveglio del nucleo 
solare originario che ogni uomo alberga in sé: il corpo radioso o 
corpo di luce. 
Come ha detto Carl Gustav Jung: “Ciò che non affronti nella co-
scienza, riemerge nel destino”. 
Quando osserviamo la mappa astrologica di una persona e la tro-
viamo governata da forze autunnali, possiamo dedurre che la 



18 

 

stessa sta passando una incarnazione dotata di un temperamento 
“contemplativo”, mentre se le forze sono di tipo primaverile, il 
temperamento sarà “operativo”. Di incarnazione in incarnazione 
queste due tendenze dovranno integrarsi, poiché l’ispirazione 
che non si risolva in una coerente azione rimane sterile e inutile, 
e d’altra parte l’aspirazione ha bisogno di una carica interiore 
per potersi rivolgere verso i piani più elevati. Si potrebbe para-
gonare il tutto con il lavoro nei campi che si faceva a mano nei 
tempi passati: prima si doveva vangare il terreno, cosa che si 
effettua retrocedendo, dopodiché si seminava, avanzando su 
quel terreno stesso che si era in precedenza preparato. Solo 
quando le due correnti sono sufficientemente integrate saremo 
in grado di inaugurare una incarnazione utile all’aiuto di Uriele 
e all’accoglienza della Pentecoste. Dobbiamo perciò impegnarci 
il più possibile nel compito che abbiamo assunto per la presente 
incarnazione, così da giungere al più presto alla tanto sperata 
meta dell’equilibrio interiore, trasformandoci in Adepti delle 
forze spirituali al servizio dell’umanità al fianco del Cristo, su-
perando la necessità del soccorso jehovitico di tipo esteriore. 
 
 
Le stagioni dell’uomo 
 
Il ciclo delle stagioni dimostra che come esseri umani siamo in 
qualche modo legati al Sole: dal Sole però ci arrivano due tipi di 
energie: una per la crescita materiale e una per la crescita spiri-
tuale. Tutto ciò ci ricorda la nostra origine solare. 
Il percorso interiore prefigurato nell’interpretazione delle feste 
cristiane, si riflette di conseguenza anche nell’esistenza del sin-
golo individuo, che risente di cicli con valenze analoghe a quelle 
che interessano tutti gli esseri umani contemporaneamente, 
come visti sopra. 



19 

 

È interessante studiare queste ciclicità, perché possono esserci 
di aiuto nella comprensione degli avvenimenti e degli stati 
d’animo che si susseguono nel corso di un anno, come nel corso 
dell’intera esistenza. L’Astrologia ci viene in aiuto a questo ri-
guardo.  
 
Per quanto concerne il ciclo stagionale individuale nel corso di 
un anno, dobbiamo guardare al Sole del nostro oroscopo, cioè il 
nostro compleanno: il Sole di transito compie un giro intero della 
mappa, come ben sappiamo, in 365 giorni. Esso farà perciò degli 
aspetti col Sole di nascita, e quelli che ci interessano sono le 
quadrature e l’opposizione che si formano nei 360 gradi, che 
possono configurarsi come i punti che sono in analogia con le 
quattro stagioni solari: Primavera interiore alla prima quadra-
tura, Estate interiore all’opposizione (la polarità opposta alla na-
scita), Autunno interiore alla seconda quadratura, e Inverno in-
teriore al suo ritorno al punto di nascita (congiunzione col Sole 
natale). Questa ciclicità va interpretata, oltre che osservando se-
gni e case in cui avvengono nell’oroscopo personale, soprattutto, 
per l’aspirante, in relazione con il ciclo dell’energia Cristica 
sulla Terra che abbiamo delineato: l’influsso cristico lascia la 
sua impronta nelle stagioni esteriori, ma ciascuno di noi ne può 
assaporare in misura maggiore se le ricerca anche all’interno 
della sua ciclicità interiore individuale. 
 
I cicli si rafforzano reciprocamente, per cui il ciclo annuale, che 
rappresenta il soggetto del presente lavoro, non è di minore im-
portanza rispetto a quello che copre una vita intera, laddove le 
“stagioni” si susseguono per tutta la sua durata. 
Esaminiamole brevemente una ad una queste ultime stagioni, ri-
mandando al libro “Le Dinamiche Evolutive” per un approfon-
dimento ulteriore. 
 



20 

 

Infanzia e Adolescenza. Va da 0 a 21 anni, seguendo il corso 
del transito di Saturno. Saturno impiega circa 28 anni a compiere 
tutto il giro dell’oroscopo, formando perciò gli aspetti col Sa-
turno di nascita dopo 7 (prima quadratura), 14 (opposizione) e 
21 (seconda quadratura) anni.  
Possiamo considerare questo periodo come la PRIMAVERA 
della vita, in cui si manifesta quello che è stato definito “l’uomo-
filosofo”, perché caratterizzato dallo stupore di fronte al mondo 
e alla sua origine.  
In analogia con l’influsso cristico, che vede il Cristo cosmico 
tornare nei Regni celesti per ricaricarsi dopo avere speso tutte le 
sue energie riversandole sulla Terra a Natale, pronto per un ul-
teriore ciclo, l’educazione che dovrà ricevere in questo periodo 
l’essere umano in crescita sarà improntata all’importanza di am-
mirare le cose innovative e di apprezzare chi si mette gratuita-
mente al servizio degli altri.  
Nei primi sette anni sarà l’esempio del comportamento dei geni-
tori il fulcro dell’educazione; dai sette ai quattordici sarà l’auto-
rità dei genitori che egli cercherà, diventata autorevole grazie 
all’esempio precedente; a ventun anni la bontà o meno dell’edu-
cazione fin lì ricevuta dovrà cominciare a dare i suoi frutti e ad 
incorporarsi con la nuova personalità, che sarà allora completata. 
La prova sarà la seconda quadratura di Saturno di transito con il 
Saturno natale, e l’ambito di applicazione riguarderà i significati 
del segno e della casa nelle quali gli aspetti si formano. 
I cicli di Saturno continuano ovviamente a formarsi e a manife-
stare le loro energie anche dopo questa stagione, e andranno a 
sommarsi al ciclo di Urano che sarà allora inaugurato. 
 
Età adulta. I successivi 21 anni: dai 21 ai 42, vedono l’inizio di 
un nuovo ciclo che affiancherà quello di Saturno: il ciclo di 
Urano. Urano compie l’intero giro della mappa in 84 anni; segue 
perciò l’individuo per tutta la durata della sua vita. Nell’età 



21 

 

adulta che stiamo studiando avremo la prima fase, ossia la prima 
quadratura con l’Urano di nascita. L’età adulta va considerata 
come la stagione dell’ESTATE della vita, nella quale si dice che 
l’individuo attraversi la fase di uomo-poeta, perché passa dallo 
stupore passivo verso l’esistenza ai sentimenti di emozione ed 
amore, che ne riempiranno l’esperienza. 
Nel Mistero Cosmico, il ciclo cristico vede in questa stagione la 
massima distanza dalla Terra, trovandosi agli antipodi rispetto 
alla situazione invernale. La natura è alla sua più florida espres-
sione e i raggi fisici del Sole sono al loro apice. L’uomo, tutto 
proteso verso l’espressione esteriore, osserva il lato fisico della 
natura e perde quello spirituale. Perde cioè la sua essenza spiri-
tuale, e il medesimo rischio vale sia nel ciclo annuale che nella 
stagione vitale dell’età adulta. 
Dal punto di vista della stagione annuale, diventa importante, a 
questo punto, il percorso spirituale, il sentiero interiore che egli 
avrà percorso nelle stagioni precedenti. Se avrà coltivato e ma-
turato in sé la devozione verso il sacrificio del Cristo cosmico, 
imbevendosi coscientemente delle energie spirituali che erano 
allora più potenti, fino a risvegliare il lato mistico accanto a que-
sta visione, avrà la possibilità di cogliere questa stagione per fare 
un passo in più verso il risveglio del Sé superiore. 
 
Maturità. La seconda fase di Urano copre gli anni che vanno 
dai 42 ai 63, durante i quali l’uomo esperimenta la piena matu-
razione della sua personalità. Urano di transito effettua qui la sua 
seconda quadratura con l’Urano di nascita, in cui tutti i cambia-
menti precedenti dovranno trovare il loro consolidamento.  
Inizia però qui un ulteriore ciclo: quello di Nettuno che, con 
un’orbita dalla durata di 164 anni, transita a 42 anni al suo primo 
aspetto di quadratura con il Nettuno natale. Come tutti i pianeti 
generazionali, Nettuno possiede due polarità: la polarità infe-
riore, alla quale tutti gli esseri umani sono sottoposti, apportando 



22 

 

confusione e mancanza di chiarezza, e una polarità superiore, la 
cui parola-chiave è “Divinità”.  
La stagione annuale dell’AUTUNNO vede il ciclo del Cristo co-
smico concentrare una volta di più la coscienza del Salvatore nel 
nostro pianeta, pronto a rifornirlo di nuova energia quando 
quella precedente si è esaurita e abbia dato all’umanità tutti i 
frutti che aveva in serbo. 
Dal punto di vista dell’età vitale, questa fase richiama l’esigenza 
di ricollegarsi con la Divinità interiore, la scintilla divina che era 
stata trascurata fino a questo punto, mettendo al servizio degli 
altri le proprie energie: la famiglia, il lavoro, la comunità; per 
questo si dice che l’uomo di questa età sia l’uomo-politico. È 
un’età decisiva per la crescita interiore, che si situa “nel mezzo 
del cammin” (42 anni). 
 
Vecchiaia. Dai 63 anni in poi si entra nella vecchiaia: un termine 
quasi tabù nella società odierna. In realtà, come stiamo cercando 
di dimostrare, ogni età ha il suo scopo, le sue qualità e i suoi 
aspetti da vivere appieno; purtroppo una visione parziale e solo 
materiale dell’esistenza finisce per impedire la maturazione di 
tutto questo, dando solo valore ai risultati pertinenti al fisico, to-
gliendo allo spirituale – che sarebbe, in fondo, il vero scopo – il 
raggiungimento delle mete prefissate dal Sé prima della rina-
scita. 
Il ciclo annuale si situa ora nel suo punto spirituale più impor-
tante: il Natale, la nascita del Cristo sulla Terra e la sua nuova 
infusione di energia, cui dovrebbe fare seguito la nascita del Cri-
sto bambino nel cuore di ogni uomo. 
L’aspirante spirituale dovrebbe sintonizzarsi a questa vibra-
zione, cogliendo l’aspetto interiore dell’INVERNO, in cui 
l’energia spirituale del Sole è al suo massimo, al posto di quello 
che vede solo la morte apparente della natura. Nel ciclo vitale 
nascerà allora l’uomo-religioso, che per analogia ha la 



23 

 

possibilità di guardare in modo più distaccato dentro di sé, e di 
contemplare la vita e la morte che si avvicina, libero ormai da 
tutti i pensieri che lo avevano distratto dalla vera conoscenza di 
sé. 
Urano infatti non smette di agire, apportando una volta di più 
una ulteriore novità: il ritiro dal mondo del lavoro. La persona 
di questa età che avrà sviluppato una coscienza di natura spiri-
tuale potrà allora dedicarsi ad un tipo di servizio che fino a quel 
punto gli era stato necessariamente difficile realizzare: il servi-
zio disinteressato. 
 
 

  



24 

 

  



25 

 

 

 

 

 

 

 

 

Equinozio d’Autunno 

PREPARAZIONE AL NATALE 



26 

 

  



27 

 

 
 
 
 
 
LA CROCIFISSIONE 
del Cristo cosmico 
 
Tutte le Chiese Cristiane di carattere exoterico celebrano la Cro-
cifissione del nostro Salvatore nel periodo pasquale, facendolo 
terminare con la festa della Resurrezione a Pasqua, ripercor-
rendo il periodo della sua Passione nei giorni immediatamente 
precedenti quel giorno glorioso. In realtà, chi si è addentrato 
nella consapevolezza di ciò che avviene veramente con l’in-
flusso cristico giunge a comprendere che il sacrificio del Cristo 
non si esaurì negli avvenimenti di circa duemila anni fa, ma che, 
al contrario, quello non ne fu che l’inizio. Da allora lo spirito del 
Cristo cosmico continua a donare al pianeta e ai suoi abitanti la 
sua energia, affinché noi si possa sopravvivere da un punto di 
vista fisico e accrescere la nostra consapevolezza interiore dal 
punto di vista spirituale, la sola cosa che ci consentirà, un giorno, 
di liberare noi stessi dalla nostra prigione materiale e Lui dal sa-
crificio che l’alternanza del suo flusso e riflusso gli costa. Perciò 
quello che c’è da onorare, riconoscere e celebrare è l’arrivo di 
questa energia salvifica in Autunno, allorché Egli si rivolge nuo-
vamente, anno dopo anno, al nostro piccolo pianeta, pronto per 
inondarlo con la sua energia d’amore fino all’ultima goccia. 
In Autunno perciò Egli veramente prende la Terra – così lontana 
dalla dimensione solare che gli è consona – sulle sue spalle po-
tremmo dire, “inchiodandosi sulla croce” della materia. È la Cro-
cifissione dal punto di vista esoterico. 
 



28 

 

L’Autunno si apre nel segno della Bilancia, segno che richiede 
equilibrio e giudizio, nel quale i due tipi di energia solare: l’ener-
gia fisica e l’energia spirituale, dal punto di vista cosmico si bi-
lanciano, andando esaurendosi quella materiale, che ha cono-
sciuto il suo apice al Solstizio d’Estate precedente, per lasciare 
il posto alla crescita di quella spirituale, che troverà il suo mas-
simo al successivo Solstizio d’Inverno. Troviamo perciò in que-
sta stagione l’eterna lotta fra il bene e il male, la luce e le tenebre, 
l’aspetto buono e quello cattivo, lo spirito e la materia; lotta che 

qualsiasi aspirante spirituale conosce molto bene per la sua 
stessa esperienza.  
Ma è proprio per l’aspirante che la stagione richiama l’atten-
zione verso il superamento di questa antinomia. Ricercare con-
tinuamente l’equilibrio sotto il giogo del giudizio può tramutarsi 
in una tensione stressante che impedisce una visione chiara e 
limpida, fino a risultare controproducente per il fine desiderato. 
Stati di esaltazione e di abbattimento denotano un risultato op-
posto a quello perseguito, coi sensi di colpa che rischiano di va-
nificare le conquiste fatte. 
La visione del mondo diviso fra due forze che se lo contendono, 
ove l’una ha a turno il sopravvento sopra l’altra, è una visione 
primitiva fondata su una conoscenza parziale della realtà. Uno 
sguardo superiore vede nel mutevole equilibrio della Bilancia 
solo un elemento necessario ma contingente, discendente dal su-
periore Piano Divino di evoluzione, l’unico a cui possiamo attri-
buire la parola Bene in termini definitivi. È il Bene che non può 
che prevalere, e il bene e male che conosciamo noi sono stru-
menti atti a farci avvicinare ad esso. L’unione del tutto con il 
Tutto, dove non esiste separazione e perciò né bene né male, da 
cui tutto proviene, è la sede del Cristo cosmico, da cui Egli viene 
ad ogni Equinozio d’Autunno per darci una ulteriore spinta 
verso questo traguardo, o verso il “Regno dei Cieli”, come Lui 
lo ha chiamato. 



29 

 

Per adempiere alla sua Missione, Egli abbandona la sua sede ce-
leste e affonda la sua coscienza nei piani della separatività, cat-
turato dai dolori inerenti la materia, “crocifisso” in essa. La sua 
possente energia un giorno ci libererà da questa stretta mortale, 
quando anche gli uomini avranno saputo elevarsi con la loro co-
scienza, attingendo all’influsso cristico annuale.  
 
Molti sono stati gli scopi per i quali il Cristo si incarnò nei vei-
coli di Gesù; analizziamone alcuni: 
Insegnamento ed esempio. Gesù insegnava con le parabole al 
popolo, e ne spiegava il significato nascosto agli Apostoli. In un 
certo senso Egli fondò i Misteri Cristiani, detti anche Misteri 
Maggiori, destinati a preparare gli uomini che dovevano aiutare 
e accompagnare la maggior parte nel loro avanzamento spiri-
tuale. Non è quello che, in piccolo, stiamo facendo noi qui? 
Insegnava anche con l’esempio, cioè con la sua vita e lo insegnò 
anche con la sua morte. Ne troveremo qui sotto un insegnamento 
e uno scopo più profondi. 
Preparazione dell’essere umano. Gli Ostacolatori hanno via 
via ridotto l’uomo a non poter avere più contatto con i piani dello 
spirito, e continuano a farlo soprattutto nei nostri tempi. L’uomo 
sarebbe predisposto per accogliere in sé, nella sua coscienza, gli 
influssi spirituali e l’intuizione che proviene dalle dimensioni 
celesti, ma i nemici dell’evoluzione hanno posto un ostacolo, 
una specie di schermo, che impedisce a questi influssi di acce-
dere al cervello, arroccandosi nell’emisfero sinistro. 
Le ispirazioni Cristiche prendono perciò ora un’altra via, tramite 
quella che chiameremo un intervento di “by-pass spirituale”: 
l’influsso Cristico aggira così il cervello e l’emisfero cerebrale 
sinistro, e si dirige verso il cuore facendone il suo punto d’in-
gresso preferito. Anatomicamente, il cuore è un organo che fa 
eccezione, poiché, pur appartenendo al sistema involontario, è 
dotato delle striature tipiche dei muscoli volontari. Esso diventa 



30 

 

così una specie di testa di ponte nel territorio avversario. Dal 
cuore quindi partono dei segnali Cristici verso il cervello, 
nell’emisfero destro, che col tempo diventerà sempre più forte e 
potente, sostituendo l’emisfero sinistro. Questi segnali utiliz-
zano il nervo vago e il sangue, e anche il potente magnetismo 
cardiaco; è stato recentemente trovato un tipo di cellula fino a 
prime considerato di pertinenza specifica del cervello, anche nel 
cuore: cuore e cervello sono perciò in comunicazione sia via 
cavo che via wi-fi! 
Purificazione del pianeta e della sua atmosfera aurica. 
Nell’Era dell’Ariete in cui il Cristo si incarnò nella Terra nei 
veicoli di Gesù, la condotta di vita pratica dell’umanità stava de-
generando ad un punto tale che nel periodo post-mortem prati-
camente nessuno era in grado di elevarsi al di sopra del piano 
astrale. Ciò si ripercuoteva anche nell’atmosfera aurica del pia-
neta, e lasciando andare le cose da sé sarebbe presto diventato 
impossibile per i suoi abitanti continuare ad avanzare nell’evo-
luzione, quella loro e quella di tutti gli altri regni naturali. 
Prima di poter accogliere l’influsso risanatore solare del Cristo, 
era necessario quindi dare una carica purificatrice potente, tale 
da sciogliere l’incrostazione che circondava il pianeta sostituen-
dola con un lampo di Luce spirituale tale da dare il primo im-
pulso Cristico necessario. Ciò avvenne sul Golgotha, quando il 
sangue di Gesù, via d’accesso alla Terra, scorrendo dalla Croce 
penetrò nel pianeta e in un lampo dissolse i miasmi che si erano 
depositati sullo stesso. fu l’“accecamento” descritto nei Vangeli, 
accecamento dovuto al bagliore solare che l’occhio umano non 
può sostenere. 
In quel momento, come è descritto nel Vangelo, “il velo del tem-
pio si squarciò dall’alto al basso”, a indicare che l’uomo poteva 
iniziare ad affrancarsi dalla necessità di avere un rapporto con la 
PROPRIA Divinità soltanto tramite un intermediario.  
 



31 

 

 

 

 

 

 

MICHELE  
sconfigge il Drago 
 
Ancora la maggioranza degli esseri umani supera il Solstizio 
d’Estate senza avere attivato il processo di Pentecoste, conti-
nuando a ricadere sotto l’influsso del peccato e del karma. Di 
conseguenza, l’azione di appesantimento energetico del pianeta 
prosegue quasi inalterata, richiedendo una ulteriore immissione 
di energia cristica che lo liberi dai miasmi che il nostro compor-
tamento continua ad alimentare e a formare, e che l'azione je-
hovitica è sempre meno in grado di annientare. Nei tempi attuali, 
infatti, in prossimità di una scadenza evolutiva come ci tro-
viamo, l’uomo è sempre più sollecitato da entrambe le forze in 
campo: quella luciferina da una parte e quella angelica dall’altra, 
col rischio che si crei una frattura all’interno dello scaglione di 
anime e che alcune di queste non riescano più a recuperare il 
terreno perduto, donandosi interamente alle lusinghe del male. 
Tutto questo ebbe inizio nel lontano Periodo della Luna, prima 
ancora della formazione del sistema solare come lo conosciamo. 
Allora lo scaglione di anime che stava attraversando la sua fase 
di evoluzione “umana”, proveniente dal precedente Periodo del 
Sole, era quella degli Angeli. Alcuni di essi però risultarono re-
frattari alle nuove condizioni ambientali alle quali avrebbero do-
vuto adattarsi, e le rifiutarono, ribellandosi alla guida del capo 
degli Angeli, Jahvè. Ne nacque la ben nota guerra dei cieli, i 
quali ne furono sconvolti coinvolgendo tutta una serie di esseri 
che si trovava allora nel suo percorso di sviluppo. A redimere la 



32 

 

situazione intervenne una schiera superiore agli Angeli, quella 
degli Arcangeli, guidati da Michele, che sconfissero gli Angeli 
ribelli e il loro capo, Lucifero. 
Gli Angeli ribelli rimasero così privi di un ambiente in cui con-
tinuare a progredire, sia pure, ormai, in una forma irregolare non 
prevista dal piano d’evoluzione, fino a quando, nel Periodo della 
Terra che seguì a quello lunare, e in particolare nella sua fase 
detta Lemuriana, trovarono nel genere umano questo ambiente, 
e facilmente lo sottomisero sfruttando i suoi veicoli fisici per la 
propria sopravvivenza. L’uomo così, come descrive la Bibbia, si 
trovò solo, nel deserto del mondo, privo di una guida celeste, 
soggetto al dolore e alla morte. Anch’egli imparò a disobbedire 
a Jahvè, che aveva il compito di guidarlo, e dal suo comporta-
mento deviato cominciarono ad alterarsi le leggi naturali, con la 
creazione di miasmi sempre più pesanti che prendevano una 
forma a spirale attorno alla Terra abbassandone il tasso vibrato-
rio, onde consentire alla sopravvivenza e al controllo da parte 
degli spiriti luciferini sull’uomo.  
Per salvare la situazione e scongiurare la nostra fine e la nostra 
crescita spirituale, intervenne il capo degli Arcangeli, che noi 
veneriamo col nome del Cristo. Nell’Era terrestre dell’Ariete 
Egli si incarnò nel corpo di un essere umano che da generazioni 
era stato preparato a questo scopo: Gesù di Nazareth, il quale, a 
trent’anni d’età, cedette i suoi corpi fisico e vitale allo Spirito 
Solare, al Cristo, che nei tre anni successivi visse tra gli uomini 
insegnando loro le basi per recuperare la via perduta, fino a 
quando penetrò col suo Spirito nel pianeta stesso, all’atto della 
Crocifissione sul Golgotha.  
Ogni anno Egli torna a ridare la carica spirituale alla Terra, e 
ogni anno Michele, l’Arcangelo più potente dopo di Lui, gli apre 
la via ripetendo la lotta contro il serpente di miasmi, il Drago, e 
ogni volta sconfiggendolo. Sette Arcangeli si alternano nella 
protezione del nostro pianeta, ciascuno dotandolo delle qualità 



33 

 

particolari che ognuno è in grado di infondergli. Michele è legato 
all’azione di salvezza del Cristo: era il suo turno quando, 
nell’Era Ariana, il Cristo si incarnò nel corpo di Gesù nel mo-
mento del Battesimo sul Giordano ad opera di Giovanni il Bat-
tista, e fu Lui ad essere al fianco del Cristo durante la sua mis-
sione e a consolarlo nel giardino del Getsemani prima della sua 
cattura; ed è ancora Lui che ad ogni Equinozio d’Autunno in-
gaggia la sua guerra contro il Drago, aprendo la via al ritorno 
annuale del Grande Spirito Solare, il Cristo.  
Questa azione contro il Drago che si ripete da tempo immemo-
rabile in cielo, ha luogo anche nell’interiorità di ogni uomo. Cia-
scuno di noi, e particolarmente gli aspiranti spirituali, è chiamato 
a questa battaglia interiore, onde sconfiggere le forze luciferine 
che vogliono trattenerlo sotto l’azione del karma, e liberarsi af-
finché, un giorno, possa conoscere l’esperienza totalizzante 
della liberazione: la Pentecoste interiore. L’Equinozio d’Au-
tunno, quando lo Spirito cristico si affaccia nuovamente, sotto il 
segno della Bilancia, nell’atmosfera terrestre, è il momento pro-
pizio per chiedere aiuto a Michele, e meditare sulla sua azione, 
onde risvegliare il Cristo bambino dormiente dentro ciascuno di 
noi, pronto per nascere nel successivo Solstizio d’Inverno. 
 

  



34 

 

Il Segno della Croce 
 
Da secoli il “Segno della Croce”, oltre che abitudine presso i Cristiani, 
è diventato, come apertura o chiusura di qualsiasi cerimoniale, sim-
bolo di protezione, aspirazione, devozione, ecc., costruendo nel tempo 
una forma-pensiero potente usata da ogni categoria di persone. Usan-
dolo consapevolmente prima delle Meditazioni accrescerà ulterior-
mente il suo potere. La mano destra effettua i movimenti, e la sinistra 
resta all’altezza del Centro del Cuore. 
  

1. (G) NEL NOME DEL PADRE, 
in corrispondenza del Centro Frontale, riceve l’influsso dell’Intuizione 
e del Centro Coronale dall’alto, a protezione dagli Spiriti delle Tenebre. 
2.  (B) DEL FIGLIO, 
in corrispondenza del Centro Solare, illumina e purifica le correnti pro-
venienti dai Centri dell’addome, a protezione dagli Spiriti Luciferini. 
3. (Z) E DELLO SPIRITO- 
sotto la spalla sinistra, Luna Crescente, corrispondente al Candelabro 

nell’antico Tempio, orizzontalmente verso la spalla destra, 

4. ( ) -SANTO, 
sotto la spalla destra, Luna Calante, corrispondente all’Altare dei pro-

fumi nell’antico Tempio, orizzontalmente verso il Centro Cardiaco, 
5. (A) AMEN. 
nel Centro Cardiaco, a chiusura e suggello del Segno. Simbolo di unità 



35 

 

MEDITAZIONE/ VISUALIZZAZIONE  
PER L’EQUINOZIO D’AUTUNNO 

Preparazione: 
 
Sediamoci in modo comodo, con la schiena dritta ed entrambi i 
piedi poggiati per terra; le mani sulle cosce. 
Rilassiamoci e rallentiamo il respiro: quattro battiti del cuore 
inspirando attraverso le narici, quattro di pausa (facoltativo), 
e quattro espirando attraverso la bocca. 
Socchiudiamo gli occhi, e visualizziamo le immagini suggerite 
dalla lettura. 
 
Lettura: 
 
Ogni anno all’Equinozio d’Autunno, sotto la protezione 
dell’Arcangelo Michele, un raggio di Vita Cristica lascia la 
sfera solare e si dirige verso il nostro piccolo pianeta, raggiun-
gendo il suo centro al Solstizio d’Inverno, quando il grande 
Angelo Gabriele annuncia la nascita del Cristo sulla Terra. 
 
Il Cristo cosmico ci dona allora tutta la sua energia, finché 
all’Equinozio di Primavera, a Pasqua, con la sorveglianza 
dell’Arcangelo Raffaele, vediamo spuntare le prime gemme 
che il raggio vitale ha risvegliato, per un altro anno, dal sonno 
invernale. 
Senza questo ciclico afflusso di energia Cristica la vita sulla 
Terra appassirebbe, la nostra esistenza ben presto sarebbe fru-
strata e il nostro progresso arrestato. 
 
Questa carica di Vita annuale vede un nuovo inizio ad ogni 
Equinozio d’Autunno, quando ogni anima sensibile avverte 
dentro di sé un cambiamento che la induce a distogliere lo 



36 

 

sguardo esclusivamente dal mondo materiale, e a rivolgerlo in 
se stessa, alla propria interiorità. Anche la natura comincia a 
spogliarsi di quanto ha prodotto in precedenza, ritirando la pro-
pria vitalità per approssimarsi al sonno ristoratore, dopo un 
anno di duro lavoro. L’uomo raccoglie allora i frutti del suo la-
voro giunti a maturazione, e li immagazzina per il sostenta-
mento invernale che si avvicina. 
 
Noi aspiranti spirituali, però, abbiamo un compito analogo a 
quello della natura da eseguire interiormente: cogliere dentro di 
noi l’energia cosmica rinnovatrice che, grazie all’azione vitto-
riosa dell’Arcangelo Michele, si sta avvicinando al nostro pia-
neta portando con sé l’Energia Cristica, dono che si rinnova 
anno dopo anno.  
Le frenetiche attività legate ai cicli lunari trovano ora un meri-
tato riposo, e l’attenzione vigile si rivolge alla vita interiore, al 
Sole spirituale ora più vicino alla Terra, aprendo mente e cuore 
a questa nuova ondata d’amore che ci chiama a collaborare per 
l’innalzamento nostro e di tutta l’umanità, nei limiti delle no-
stre personali capacità e possibilità. 
 
Visualizziamo ora con gli occhi della mente questa energia Cri-
stica, carica di Vita, che ciclicamente viene emessa dal Sole 
fino a raggiungere la Terra, e l’attività spirituale che muta le 
condizioni atmosferiche in favore dell’introspezione e del rin-
novamento interiore, fino a sentire il suo calore ricco di Amore 
che vorrebbe espandersi dal nostro cuore all’esterno, per ab-
bracciare tutte le forme viventi che ci circondano; ad imita-

zione dell’azione salvifica del nostro Salvatore, il Cristo, il 
Grande Spirito Solare. 
 
Restiamo ora in silenzio per qualche minuto, contemplando que-
sta visione. 



37 

 

Mantra d’invocazione per Michele (autunno): 
 
Ma-Ha-El.  
Io ti invoco, arcangelo Michele, grande fra le schiere arcange-
liche, secondo solo al Cristo nostro Signore, affinché tu mi 
protegga dalle tentazioni e mi guidi sulla via della Luce vera, 
che voglio con tutte le mie forze seguire. 
Il tuo piede sia il mio piede che schiaccia il serpente, e la tua 
spada lucente sia la mia colonna che sorregge il tempio inte-
riore, che col tuo aiuto mi accingo ad edificare. 
Il fuoco che brucia in me sia teso ad accendere l’intuizione 
della mia mente, allo scopo di mettere tutte le mie energie al 
servizio del Cristo, Grande Spirito Solare, al Quale tu sei par-
ticolarmente vicino. Aiutami ad accoglierlo in questa stagione, 
nella quale Egli abbandona le gioie del cielo per soccorrerci e 
rinnovare la vita con la Sua Vita. 
“Liberaci dal male”. 
Amen. Così è. 
  



38 

 

  



39 

 

 

 

 

 

 

 

Solstizio d’Inverno 

LA STAGIONE SANTA: 

IL NATALE  



40 

 

  



41 

 

 
 
 
 
 
L’AVVENTO – Preparazione alla Sacra Nascita 
 
L’uomo è un essere solare dal punto di vista dell’anima, e lunare 
dal punto di vista del corpo. Entrambe le influenze gli sono in-
dispensabili per continuare a incarnarsi sulla terra.  
In Genesi 1.1 troviamo l’incipit: “In principio gli Dèi crearono 
i cieli e la terra”; la terra descritta è il nostro globo di luce ori-
ginario, del quale oggi troviamo l’erede nel Sole. Siamo, in altre 
parole, esseri solari esiliati in un piccolo pianeta, “figlio pro-
digo” che dovrà tornare al Padre alla fine dei tempi. Il Cristo, lo 
spirito del Sole, è nato tra noi per riportarci a casa, quando fos-
simo “rientrati in noi stessi”, com’è descritto nella citata para-
bola. 
La nostra sopravvivenza nel Sole originario durò fintantoché 
non avemmo bisogno di un ambiente più solido, più cristalliz-
zato, per proseguire nella nostra evoluzione. Avevamo già, ad 
un certo punto, indurito una parte del globo infuocato ad un tasso 
vibratorio molto più lento di tutta la sua restante superficie, oc-
cupando la parte polare di quel Sole antico, poiché ivi la velocità 
rotatoria era inferiore. Ad un certo punto questa massa da noi 
abitata iniziò a reagire con la massa circostante, formando una 
specie di crosta che prese a spostarsi in cerchi sempre più larghi 
e per forza d’inerzia a scendere fino all’equatore del globo. Da 
qui la spinta impressa a questa “crosta” raggiunse la massima 
velocità ed essa venne espulsa ad una distanza dal Sole propor-
zionale alla differenza vibrazionale reciproca, cioè alla distanza 
di cui avevamo allora necessità. Fu il processo che permise la 
formazione del nostro pianeta, e di tutti gli altri pianeti 



42 

 

tradizionali del sistema solare. I pianeti più vicini della Terra al 
Sole ospitano quindi classi di esseri più evoluti di noi, essendo 
resistiti più a lungo sulla superficie solare ed essendo stati 
espulsi in momenti successivi alla formazione della nostra di-
mora. 
Il suddetto processo è assolutamente necessario, in quanto noi 
stessi saremmo stati distrutti se costretti ad un soggiorno più 
lungo nel globo centrale, e d’altra parte gli altri abitanti dello 
stesso, che invece avevano ancora bisogno di quelle enormi (per 
noi) vibrazioni, sarebbero stati ostacolati dalla nostra presenza. 
Il processo di indurimento tuttavia, anche dopo l’espulsione 
della Terra, non si arrestò subito e ovunque, poiché nel pianeta 
appena formato vi erano esseri ancora più refrattari alla vibra-
zione raggiunta, contribuendo a indurirne ulteriormente una 
parte. Dobbiamo sempre tenere presente, infatti, che gli esseri 
che abitano un luogo sono in relazione vibratoria con il luogo 
stesso, il quale viene determinato nella sua frequenza proprio 
dalla presenza di coloro che lo abitano. Una parte della Terra 
quindi, ad un certo punto, fu espulsa, con un procedimento ana-
logo a quello avvenuto in precedenza tra il Sole e la Terra, e 
questa parte, che cominciò a ruotare attorno al pianeta, diventò 
la Luna che conosciamo. L’oceano Pacifico, l’enorme settore 
terrestre caratterizzato da mancanza di Terra emersa, è la cica-
trice di questo evento catastrofico.  
Il percorso della Terra attorno al Sole segue un’orbita ellittica, 
come sappiamo, e l’asse planetario è inclinato rispetto all’eclit-
tica, entrambi elementi che inseriscono i suoi abitanti – in primis 
il genere umano – in processi dall’andamento ciclico: ci avvici-
niamo e ci allontaniamo alternativamente dal Sole. Tuttavia, una 
ellisse è una forma geometrica particolare, che avrebbe bisogno 
di due fuochi per costruire una ellisse chiusa; in caso contrario, 
dal punto di vista matematico seguirebbe una serie di orbite una 
leggermente più avanzata della precedente nella parte del fuoco 



43 

 

mancante, restando invece ancorata attorno al fuoco attivo: una 
formazione definita “a rosa”. L’orbita della Terra però rimane 
sull’eclittica, cosa che farebbe presumere un centro gravitazio-
nale nel secondo fuoco, che nessuno ha fin qui osservato. La 
questione è dibattuta, sia a livello astronomico che negli am-
bienti di studi esoterici e astrologici; l’astrologia spesso consi-
dera la presenza della cosiddetta “Luna Nera” (o Lilith) nel se-
condo fuoco. 
Ai nostri fini, la cosa ci interessa perché ci permette di guardarla 
dal punto di vista simbolico, considerando il fuoco solare come 
la fonte dell’energia vitale e il fuoco lunare come la fonte 
dell’energia cristallizzante, entrambe necessarie alla nostra vita 
da incarnati sulla Terra, e soprattutto come immagine di due 
aspetti della mente umana: l’aspetto inferiore che si origina 
dall’illusione della nostra percezione sensoria, contraddistinta 
dalla coscienza dell’io – coscienza per sua natura divisiva e se-
parativa – che si esprime attraverso la ragione, e l’aspetto supe-
riore, proveniente dalla nostra parte più profonda e reale, dallo 
spirito, che identifichiamo col Sé, che si esprime attraverso l’in-
tuizione. Quest’ultima libera dall’indissolubile legame con lo 
spazio-tempo cui soggiace invece inevitabilmente la prima. 
La separazione dal globo-Padre non ci ha infatti separati defini-
tivamente dallo stesso: sia all’interno del pianeta che all’interno 
di ogni essere umano è continuato ad esistere un nucleo di ori-
gine solare, un residuo, se così possiamo dire, che ci “scalda il 
cuore” e ci invita alla riunificazione originaria. La venuta del 
Cristo, del Sole, ebbe proprio questo scopo: riaccendere il fuoco 
originario, la “scintilla divina”, il “Cristo Bambino” che dovrà 
nascere dentro di noi, del quale dovremo avere cura e dovremo 
far crescere fino alla reale fusione “alla fine dei tempi”. Il Cristo 
ci disse: “Non abbiate paura, io sarò con voi fino alla fine del 
mondo”. L’avvento cristico, come vedremo, agisce in entrambi 



44 

 

i fronti, quello macrocosmico (sul pianeta) e quello microco-
smico (sull’uomo).  
Sempre lo spirito cerca di inviare a noi, all’io, i suoi messaggi, e 
quasi sempre però il filtro egoico ne impedisce la piena acco-
glienza nella mente, tranne in pochi istanti spesso contraddistinti 
da situazioni di stress particolare e necessità impellenti, tali da 
sconnetterci con il legame consueto della mente inferiore. La ne-
cessità di ampliare la nostra capacità di ricevere i suddetti mes-
saggi – necessità sempre più urgente nei nostri tempi, dato che 
il momento del ritorno alla Casa del Padre si avvicina – può 
essere agevolata attraverso una profonda riflessione sulla cicli-
cità delle nostre esperienze, scoprendo che vi sono periodi 
dell’anno più propizi nel corso dei quali una azione consapevole 
può metterci nelle migliori condizioni ricettive. Il periodo 
dell’Avvento è proprio il periodo migliore per questa realizza-
zione così importante. 
 
Il termine “Avvento” infatti deriva da “Venuta”: è un periodo di 
attesa e di preparazione. Le Chiese cristiane danno cadenze dif-
ferenti al rispetto di questo periodo: Chiese orientali e anche il 
rito Ambrosiano (a Milano) lo fanno durare per sei domeniche, 
le sei domeniche che precedono il Natale, partendo perciò dal 
periodo di San Martino. La Chiesa Cattolica Romana e quasi 
tutte le altre Chiese cristiane lo fanno risalire alle quattro dome-
niche che precedono il Natale. Ed è questa la procedura che se-
guiremo qui. Tutte scandiscono l’inizio dell’Anno Liturgico con 
la prima domenica d’Avvento. 
Possiamo analizzare le quattro domeniche sia dal punto di vista 
macrocosmico seguendo le quattro fasi dell’azione salvifica del 
Cristo Cosmico fino alla sua “nascita” a Natale, sia, parallela-
mente, dal punto di vista microcosmico seguendo le quattro 
tappe che ogni uomo segue in ciascuna incarnazione fino alla 
sua nascita sulla terra. 



45 

 

Dal lato macrocosmico, abbiamo il “Dramma Cosmico”, ossia 
l’azione annuale del Cristo sulla Terra. il Natale infatti non è il 
festeggiamento, l’anniversario che ricorda un fatto avvenuto 
circa 2000 anni fa: ogni anno il Cristo cosmico torna a concen-
trarsi sul nostro piccolo pianeta e ad infondere in esso tutta la 
sua energia. Questa azione gli costa un enorme sacrificio, perché 
equivale a ridurre il suo campo di attività concentrandosi in una 
dimensione per lui oltremodo costrittiva, rilasciando nel con-
tempo tutta la sua energia e perciò indebolendosi fino 
all’estremo. Non è sbagliato affermare che Egli ha fatto una 
scommessa sul genere umano, che anche grazie alla sua azione 
annuale arriverà un giorno a liberarsi dalla dimensione fisica: 
solo allora anche Lui sarà sciolto dalla sua missione. Dal Sole 
provengono due tipi di energia, una di tipo fisico che è più attiva 
(nell’emisfero settentrionale) in Estate, quando i raggi solari 
sono più lontani, ma più diretti. Infatti grazie all’inclinazione 
dell’asse planetario è l’angolazione che ne determina l’effetto, 
come tutti i raggi planetari; l’altra di tipo spirituale, che è più 
attiva per noi quando, d’Inverno, la Terra passa nella sua orbita 
più vicina al Sole. È allora che l’attività spirituale del Cristo-
Sole ci dona tutta la sua vita per la nostra salvezza (spirituale), 
dopo averci dato la sua energia per la nostra sopravvivenza (fi-
sica) in Estate. I raggi fisici furono infusi anch’essi nel pianeta 
il Natale precedente, e in Primavera le condizioni ambientali ne 
dànno il la per esprimere la forza fino a quel momento trattenuta, 
pronta per l’uso. 
1. La prima fase avviene all’Equinozio di Primavera, quando fe-
steggiamo la Pasqua: allora il Cristo cosmico ha terminato la sua 
missione, e ascende di conseguenza al cielo. È la prima fase, 
quella che segna il via per la nuova missione, ma che ha ancora 
a che fare con il ciclo che si sta chiudendo. Impiegherà nove 
mesi per terminare le quattro fasi, come nove mesi dura la gesta-
zione di un essere umano. L’Equinozio primaverile è sempre il 



46 

 

punto d’avvio di ogni azione evolutiva, a tutti i livelli e in tutti i 
campi d’attività, in perfetta sincronia temporale con l’inizio 
dell’Anno Liturgico.  
2. La seconda fase ha luogo al Solstizio d’Estate, quando il Cri-
sto cosmico arriva finalmente alla “Destra del Padre”. Qui Egli 
si ricarica d’energia, pronto a impegnarsi per un nuovo ciclo di 
soccorso verso l’umanità. Può godere in questo periodo 
dell’espressione massima della sua vera natura solare. 
3. Arriva poi il momento per volgere nuovamente la sua atten-
zione verso il nostro pianeta, all’Equinozio d’Autunno. L’atmo-
sfera sottile della Terra inizia allora a modificarsi, e con essa 
anche quella degli uomini più sensibili, che possono avvertire 
uno stato d’animo più propenso al raccoglimento, rispetto 
all’apertura verso l’attività esterna vissuta in Estate. È l’azione 
dei raggi solari spirituali che iniziano già ad essere avvertiti dagli 
esseri più progrediti. 
4. Finalmente a Natale, al Solstizio d’Inverno, il Cristo cosmico 
dà nuovamente tutta la sua energia per ricaricare la Terra e i suoi 
abitanti. Quest’azione del tutto amorevole e disinteressata influi-
sce anche sul sentire degli esseri umani, che hanno eletto il pe-
riodo natalizio come quello adatto a scambiarsi reciprocamente 
dei doni. Le forze fisiche sono dormienti, mentre quelle spiri-
tuali sono alla loro massima espressione. Ancora una volta il 
Cristo nasce sulla Terra, sperando di trovare tante nuove nascite 
di Cristo bambini nel cuore degli uomini. 
 
Dal lato microcosmico, un percorso parallelo deve attraversare 
l’uomo quando si accinge a rinascere in un corpo fisico. Il terzo 
movimento che il pianeta Terra effettua, oltre a quelli di rota-
zione e di rivoluzione, è il movimento di nutazione, grazie al 
quale il punto vernale punta in sequenza tutte le costellazioni 
celesti. Questo fatto dà origine allo scandire delle Ere e delle 
Epoche, che colorano con i loro influssi l’evoluzione degli esseri 



47 

 

che vivono sulla Terra. Così, la costellazione corrispondente al 
punto vernale nella Terra all’Equinozio di Primavera dà il nome 
all’Era in corso, il cui conteggio va a ritroso rispetto all’elenco 
delle costellazioni stesse (precessione degli equinozi); ogni Era 
dura corca 2100 anni, e attualmente ci troviamo verso la fine 
dell’Era dei Pesci e ci stiamo avvicinando alla tanto attesa Era 
dell’Acquario. Tuttavia, in scala inferiore, all’interno di ogni Era 
tutti i segni zodiacali continuano a inviare i loro influssi, così 
come una persona nata sotto un segno qualsiasi, ricade sotto gli 
influssi di tutti gli altri segni, sia pure colorati dalle influenze del 
segno di nascita. È necessario infatti distinguere lo zodiaco na-
turale, che sono le costellazioni in cielo, dallo zodiaco intellet-
tuale, rappresentato dai dodici segni dell’oroscopo; lo zodiaco 
naturale e quello intellettuale coincidono solo ogni 26.000 anni 
circa (Grande Anno Siderale). 
Allo stesso modo, le Gerarchie celesti preposte alla formazione 
di un essere terreno rispondono alla legge generale (zodiaco in-
tellettuale), anche se la sua nascita può avvenire in qualsiasi pe-
riodo e giorno dell’anno. Detta discrepanza è dovuta al fatto che 
ogni essere umano è dotato di una certa quota di libero arbitrio, 
e nel corso dell’evoluzione si è allontanato dalla legge generale 
avendo necessità di apprendere lezioni particolari a lui solo utili 
sotto quella forma e influsso. Ogni essere umano perciò è di-
verso, e di conseguenza nasce in un momento specifico per lui 
adatto, rispetto agli altri esseri umani; tuttavia la legge generale 
esiste per gli esseri superiori, che si manifestano nei nostri con-
fronti rispondendo ad essa. Perciò troviamo che i segni d’acqua 
(segni posti sotto la giurisdizione angelica, specializzati nel la-
voro dedicato allo sviluppo di ogni aspetto della vita) scandi-
scono le tappe di nascita di ogni essere umano, a prescindere 
dalla data in cui egli nasca. I segni celesti e quegli individuali 
coincidevano una volta, quando stavamo attraversando la fase di 
coscienza animale del nostro sviluppo: allora, gli Angeli 



48 

 

guidavano l’umanità nei momenti propizi alla procreazione fino 
a templi preposti allo scopo, né più né meno di quanto succede 
oggi per gli animali selvatici, che vediamo spostarsi in blocco 
ogni anno per effettuare la loro riproduzione. Residuo atavico di 
questi nostri viaggi in quei tempi antichissimi è la tradizione dei 
cosiddetti viaggi di nozze. 
1. La prima tappa del nostro quadruplice appuntamento con la 
cadenza dell’Avvento la facciamo coincidere con il momento in 
cui l’anima è ancora nei piani spirituali, e si accinge a scegliere 
l’ambiente e la famiglia in cui nascere. Ciò avviene naturalmente 
in funzione del suo karma accumulato nelle vite precedenti, le-
gato perciò in un certo senso al suo passato, come nella prima 
fase dell’aspetto macrocosmico lo spirito del Cristo cosmico si 
stava ancora liberando dalla fase, e dal Natale precedente. Il nu-
mero minimo di rinascite è di una ogni mille anni, in modo da 
coprire l’esperienza di un’Era (2000 anni circa) almeno una 
volta in un corpo maschile e una in un corpo femminile; ma so-
litamente le rinascite sono molto superiori, dipendendo dalle ne-
cessità evolutive del singolo. 
2. Nella seconda tappa entra in azione il primo segno d’acqua: il 
Cancro, la “porta della vita” come chiamavano lo Scarabeo – suo 
corrispettivo in quella civiltà – gli antichi Egizi. Gli Angeli di 
Gabriele entrano in azione nove mesi prima della nascita, inse-
rendo l’atomo-seme del corpo fisico nello spermatozoo fecon-
datore del futuro padre, all’atto del concepimento.  
3. Quattro mesi dopo entrano in azione gli spiriti di Samuele, 
l’angelo luciferino, sotto gli auspici del secondo segno d’acqua, 
lo Scorpione. In questo modo viene inserita nel feto la forza che 
lo renderà più materiale e cristallizzato, perché sotto il solo in-
flusso del Cancro non potrebbe mai sviluppare un veicolo adatto 
all’ambiente terrestre. Acqua e fuoco cominciano già a lottare 
per la supremazia nel nuovo essere in formazione. 



49 

 

4. Infine, nove mesi dopo il concepimento, si “rompono le ac-
que” e sotto il terzo segno d’acqua, i Pesci, avviene la nascita, 
quarta tappa di questo percorso. La spinta verso la nuova dimen-
sione ha luogo attraverso il segno successivo a quello dei Pesci, 
il segno che dà origine ad ogni novità sulla Terra: l’Ariete. 
  



50 

 

  



51 

 

N e l l e   4   d o m e n i c h e   d ‘ A v v e n t o 
 
I settimana: Facendo riferimento ai due aspetti, macrocosmico e 
microcosmico, in questa prima settimana dobbiamo inaugurare 
un percorso interiore che sia in grado di liberarci delle zavorre 
provenienti dal passato, ripristinando l’ARMONIA (parola-
chiave del periodo) che nel corso dell’anno precedente è andata 
scemando. 
In questa prima settimana siamo sotto le ali di Raffaele, l’Arcan-
gelo preposto al rispristino dell’Armonia, la cui carenza è la 
causa prima delle malattie che colpiscono l’uomo.  
Proponiamo perciò l’esercizio di Retrospezione annuale: rica-
viamoci un tempo e uno spazio quotidiano, nel quale rivedere 
tutto l’anno precedente, a partire dalla prima domenica d’Av-
vento dell’anno prima, ed esaminiamo il nostro comportamento. 
Non è tanto importante esprimere un giudizio, ma valutare nel 
modo il più distaccato possibile le conseguenze che ne sono de-
rivate. 
 
II settimana: Nella seconda settimana abbiamo visto lo spirito 
del Cristo cosmico avvicinarsi al Sole-Padre, e sotto l’aspetto 
microcosmico l’anima in cerca di rinascita dipendere dall’azione 
del futuro padre terreno. È possibile perciò gettare uno sguardo 
sul piano generale che ci aspetta, senza l’interferenza di paure, 
preoccupazioni o interessi che sono il frutto di un maggiore in-
serimento nella materia, che avverrà in futuro. La BELLEZZA 
di conseguenza è la parola-chiave del periodo, e l’Arcangelo 
preposto ad esso è lo stesso della stagione estiva: Uriele. 
L’esercizio previsto ha come scopo renderci il più ricettivi pos-
sibile ai messaggi che continuamente lo spirito cerca di inviarci, 
attraverso l’intuizione che la percezione sensoria e la ragione 
(razionalità) finiscono quasi sempre a tacitare. La Scrittura im-
mediata si prefigge di creare questo ponte nella nostra coscienza: 



52 

 

la sera, prima di coricarci, prepariamo una penna e un foglio di 
carta sul comodino. Il mattino successivo, appena svegli, sedia-
moci sul letto, prendiamo carta e penna e, senza attendere alcuna 
ispirazione o pensiero, cominciare a scrivere: quello che viene, 
viene. All’inizio potrà sembrare difficile, ma la pratica giorna-
liera ne migliorerà certamente il risultato. Comunque sia, qua-
lunque sia il risultato, lo sforzo fatto darà il via alla costruzione 
di questo ponte, che si consoliderà e prolungherà con la ripeti-
zione costante dell’esercizio. 
 
III settimana: Non dimentichiamo che questo periodo serve 
come preparazione alla nascita del Cristo Bambino in noi; dob-
biamo cominciare a “dare forma” a questo nucleo del fuoco so-
lare originario che sta attendendo il nostro risveglio, come la 
terza esperienza macrocosmica (il Cristo cosmico che lascia il 
Padre per rivolgersi nuovamente alla Terra) e microcosmica 
(l’essere in formazione diventa più adatto all’ambiente terreno) 
suggeriscono. Nelle domeniche precedenti abbiamo pulito i re-
sidui del passato e instaurato un contatto con lo spirito; ora dob-
biamo penetrare completamente nella stagione autunnale inte-
riore, cominciando a guardare più l’aspetto spirituale che deve 
crescere che quello fisico che deve diminuire: la PUREZZA è la 
parola-chiave, sotto gli auspici del potente Arcangelo Michele. 
Dobbiamo alzare le nostre vibrazioni, perché solo così il Cristo 
Bambino potrà nascere in noi. Ogni nostra attività, dalle emo-
zioni, alle relazioni, all’alimentazione, ecc., deve essere impron-
tata al rispetto della purezza. Questo è l’esercizio del periodo: il 
sacrificio, cioè “rendere sacra” ogni nostra attività. 
 
IV settimana: L’ultima settimana, sotto gli auspici dell’Angelo 
Gabriele, dovrà condurre alla Sacra Nascita, al Natale interiore. 
La parola-chiave è quella che assomma tutte le tre precedenti: 
AMORE. Che cos’è l’Amore? Non è altro che la spinta che tutti 



53 

 

sentiamo, più o meno consapevolmente, al ritorno all’Unità pri-
migenia da cui proveniamo: ogni cosa esistente ha questa nostal-
gia interiore, che si esprime al suo livello. La polarità è la con-
dizione necessaria alla creazione: tutto è polare nella Creazione. 
L’unione produce, quando avviene, un ritorno all’attività divina 
di creazione: a livello fisico l’unione delle due polarità produce 
energia, a livello animale procrea, a livello spirituale fa nascere 
l’Iniziato, l’Adepto, che è colui che ha saputo far nascere il Cri-
sto Bambino in sé, tramite l’unione delle correnti spirituali che 
scorrono dentro ciascuno di noi, ma che ordinariamente spre-
chiamo e consumiamo in attività materiali. 
Come esercizio finale per questa settimana, dovremo cercare 
quindi tutto ciò che unisce e non ciò che divide. Ricordiamo che 
la parola diavolo significa “dividere”, mentre la parola simbolo 
significa unire; la mente dialettica razionale divide, analizza, se-
ziona, mentre è la mente intuitiva che unisce e congiunge. Sosti-
tuiamo ogni pensiero divisivo con la comprensione e la compas-
sione che sono capaci di riunificare: la via che porta a Dio. 

 

  



54 

 

La costruzione del Presepe durante l’Avvento 

I AVVENTO 

Nella prima settimana d’Avvento si ricorda la ricapitolazione di 
Saturno (o dell’epoca Polare del periodo della Terra) del viaggio 
evolutivo dell’uomo, nel quale egli era stato appena messo 
nell’arena della vita con l’atomo seme del corpo fisico, e aveva 
una coscienza di tipo minerale, o di trance. Nella preparazione 
del presepe di conseguenza in questa settimana si dà inizio alla 
sua costruzione ponendo tutti gli elementi minerali: la capanna 
(che rappresenta l’uomo), le pietre, le montagne, ecc. 

Meditazione dalla I domenica alla II domenica d’Avvento: 
ANNUNCIAZIONE. Se coltivo la purezza anche io potrò ascol-
tare l’Annuncio della Santa Nascita in me stesso. 

II AVVENTO 

Il periodo successivo a Saturno fu, nella nostra evoluzione, il 
periodo del Sole (poi ricapitolato nell’epoca Iperborea del pe-
riodo della Terra), durante il quale ottenemmo l’atomo seme del 
corpo vitale, diventando “esseri viventi”, con una coscienza di 
tipo vegetale, o di sonno. Nel presepe pertanto aggiungeremo, in 
questa settimana, gli elementi vegetali: l’erba, il muschio, le 
piante e così via.  

Meditazione dalla II alla III domenica dell’Avvento: 
IMMACOLATA CONCEZIONE. Le sacre energie creatrici 
conservo e innalzo in me, come strumenti per vincere la morte 
e conquistare la vita. 

 



55 

 

III AVVENTO 

Il terzo giorno creativo, che fece seguito al periodo del Sole, fu 
il periodo della Luna (ricapitolato nell’epoca Lemuriana del pe-
riodo della Terra), che vide l’essere umano dotato anche 
dell’atomo-seme del corpo emozionale. Raggiungemmo di con-
seguenza una forma di coscienza analoga a quella che hanno 
oggi i nostri animali, detta coscienza di sogno. Arricchiremo 
pertanto il presepe con tutti gli animali previsti; il bue e l’asinello 
in primis, poi le immancabili pecorelle a simbolizzare l’era 
dell’Ariete che seguiva, quando nacque Gesù, quella del Toro, 
rappresentato dal bue. L’asinello simbolizza una prima, sia pure 
abbozzata forma di coscienza della quale il corpo emozionale 
dotò l’essere umano in evoluzione. 

Meditazione dalla III alla IV domenica dell’Avvento: 
SACRA NASCITA. Dall’unione delle forze creatrici nella 
“mangiatoia” (il terzo ventricolo cerebrale) avviene final-
mente il concepimento e l’illuminazione che mi farà aprire gli 
occhi al mondo della vera Luce. 
 
IV AVVENTO 

Con la quarta settimana d’Avvento raggiungiamo il periodo nel 
quale ci stiamo evolvendo oggi: il periodo della Terra. Nel pe-
riodo della Terra raggiungemmo la forma e il tipo di coscienza 
caratteristici dell’essere umano, la coscienza di veglia con la 
capacità del pensiero autonomo – sia pure ancora al primo sta-
dio del suo sviluppo – grazie all’acquisizione dell’atomo seme 
del corpo mentale. Nel presepe perciò inseriremo tutte le figure 
umane, a rappresentazione dello stadio che abbiamo raggiunto: 
Maria e Giuseppe, simbolizzanti le due correnti creative della 
colonna vertebrale, mascolina e femminina, come pure la 



56 

 

ragione del cervello (Giuseppe) e l’intuizione del cuore (Ma-
ria). Poi aggiungeremo anche tutti gli altri personaggi, come i 
pastori e i lavoratori, rappresentanti tutte le altre facoltà 
dell’uomo che, attirate nel luogo in cui è avvenuto il prodigio, 
lavorano in armonia con mente e cuore per uno sviluppo equili-
brato. 
La colonna vertebrale ospita nelle sue due sezioni che vanno 
dalla testa fino al sacro l’azione di due classi di esseri: gli spiriti 
luciferini nella sezione di sinistra e gli spiriti angelici in quella 
di destra; da qui anche la tradizione popolare del diavoletto che 
sta sulla spalla sinistra e l’angioletto che sta sulla spalla destra. 
Ogni volta che la Luna – nel suo percorso interiore – entra nel 
segno di nascita di un individuo, corrispondente ad una Luna 
Nuova individuale, inizia nell’ipofisi un particolare ciclo spiri-
tuale di energia lunare che trova l’apice – corrispondente alla 
Luna Piena – circa 14 giorni dopo a livello degli organi genera-
tori, nel centro sacrale, per tornare al punto iniziale dopo 28 
giorni. Da quel momento un ulteriore ciclo ha inizio, e così di 
seguito. Il percorso di risalita (dalla Luna Piena alla Luna Nuova 
individuale) prende due strade differenti, a seconda del tempe-
ramento della persona: passa come polarità positiva per il cuore 
e raggiunge come polarità negativa la testa nel contemplativo, 
mentre passa come polarità negativa per il cuore e raggiunge 
come polarità positiva la testa nell’occultista. 
Tutto questo avviene se l’energia lunare fecondante non viene 
dissipata al quattordicesimo giorno, come invece di solito av-
viene, soccombendo all’istigazione luciferina. L’aspirante do-
vrebbe evitare questo, in quanto l’energia accumulata nell’ipo-
fisi ciclo dopo ciclo costituisce ad un certo punto, unendosi 
all’energia solare che compie un ciclo annuale, la carica spiri-
tuale capace di formare il “ponte” energetico che unisce ipofisi 
ed epifisi: quando il matrimonio mistico quindi viene così con-
sumato. È l’unione individuale di “Luna” e “Sole”, immagine 



57 

 

che sarà familiare a chi osserva le illustrazioni di antiche stampe 
di carattere iniziatico, o del cuore con la testa, secondo una ter-
minologia simbolica oggi diffusa. Il risultato sarà la Santa Na-
scita interiore! 
Decisiva al fine di realizzare questa unione è la motivazione che 
spinge l’aspirante nella sua ricerca, che dev’essere il più possi-
bile altruistica e ispirata dal desiderio di essere utile all’umanità 
nel suo insieme e al suo prossimo in particolare. Non quindi un 
“sacrificio”, se non nel suo significato etimologico di “rendere 
sacro”. 

Meditazione dalla IV domenica dell’Avvento al giorno del Na-
tale: 
Finalmente la Santa Nascita sta per realizzarsi dentro di me: il 
Cristo interiore è ancora piccolo e debole, e attende le mie 
cure e la mia protezione per poter crescere e manifestarsi. Da 
questo momento tale sarà il mio impegno. 
 

NATALE 

Tutta l’evoluzione dell’uomo è destinata al raggiungimento di 
un apice evolutivo, con la nascita consapevole dello spirito, tale 
da guidare i propri veicoli inferiori d’esperienza: i corpi fisico, 
vitale, emozionale e mentale, appunto, che tendevano proprio a 
questo obiettivo. Il 25 dicembre quindi, a completamento del 
presepe, metteremo nel centro il Gesù bambino, a rappresentare 
la sacra nascita del nostro Cristo interiore. 

  



58 

 

  



59 

 

 
 
 
 
 
IMMACOLATA CONCEZIONE –  
L’essere umano creatore 
 
La festività dell’Immacolata Concezione è stata inserita dalla 
Chiesa fra l’Avvento e il Natale, così come per l’aspirante spiri-
tuale è una tappa fondamentale fra la preparazione dell’Avvento 
e la nascita del Cristo Bambino interiore. 
Comprendere il dogma dell’Immacolata Concezione significa 
comprendere l’essere umano nella sua attività creatrice. Tutto 
ebbe inizio nel giardino dell’Eden, cioè nella dimensione eterea 
in cui vivevamo allora: l’uomo era pronto per fare il passo suc-
cessivo e superare una fase di coscienza di tipo animale, guidato 
cioè dall’esterno, e sviluppare un organo che gli consentisse, nel 
tempo, di imparare a guidarsi da solo: il cervello. 
Com’era l’uomo fino a quel momento? Ce lo dice la Bibbia: 
 
Genesi 1, 27 
Dio creò l’uomo a sua immagine; a immagine di Dio lo creò; 
maschio e femmina li creò. 
 
Non è possibile comprendere il significato di questo brano, se 
non guardiamo il contesto temporale in cui è inserito, che non è 
affatto casuale: la creazione di Eva non era ancora avvenuta! 
Che significa allora “maschio e femmina”? significa esattamente 
quello che è scritto: l’Adamo era sia maschio che femmina, cioè 
era androgino. Tutta la sua attività creatrice, le due polarità crea-
trici, era incentrata nella procreazione di altri esseri, come si 



60 

 

vede proseguendo la lettura del brano citato: “Siate fecondi e 
moltiplicatevi”.  
Ogni singolo individuo (Adamo) era allora una unità creatrice 
completa, ma poteva creare solo fisicamente, la sua facoltà men-
tale essendo attiva unicamente nei piani spirituali. Per potere svi-
lupparsi fisicamente – com’era suo compito allora – doveva co-
struirsi un organo fisico che potesse cogliere la mente indivi-
duale e formulare pensieri in grado di trasformare il mondo ma-
teriale. Doveva cioè aggiungere al “concepimento di figli” anche 
il “concepimento di pensieri”. 
A tal fine, una polarità di ciascun individuo fu scissa (“sesso”) 
in due, mantenendone una per la creazione fisica e innalzando 
l’altra per la formazione del cervello e la creazione mentale.  
 
Gn 2:21,22 
Il Signore fece cadere un profondo sonno sull’uomo, che si ad-
dormentò; prese metà di lui, e richiuse la carne al posto d’essa. 
Il Signore, con la metà che aveva tolta all’uomo, formò una 
donna e la condusse all’uomo”. 
 
È la famosa “operazione della costola”, come è stata sempre tra-
dotta, dove però il termine tradotto con “costola” è “tzelà”, tra-
dotto in altri casi, sempre nella Bibbia, come “lato”, o “metà”. 
Nacque così Eva, il primo essere umano sessuato, com’è de-
scritto più avanti nel racconto della Genesi. La pretesa superio-
rità dell’uomo sulla donna, fondata sul fatto di essere stato il 
primo essere umano creato da Dio, si dimostra così un equivoco, 
come tutte le conseguenze storiche che ne sono derivate. 
Da quel momento nacque l’essere umano come noi lo cono-
sciamo; e cominciò a causare problemi, come ben sappiamo. 
Tuttavia ciò era indispensabile per la sua evoluzione. 
 



61 

 

Non sarà qui fuori luogo commentare un passo del Nuovo Te-
stamento che, se pure non strettamente legato al tema che stiamo 
qui sviluppando, assume una nuova veste interpretativa alla luce 
del significato dato qui sopra, superando difficoltà a volte giu-
stificate di comprensione e accettazione. 
Nel passo vediamo che fu chiesto a Gesù: “È lecito ad un marito 
ripudiare la propria moglie?”. Ma egli rispose loro: “Che cosa 
vi ha ordinato Mosè?”. Dissero: “Mosè ha permesso di scrivere 
un atto di ripudio e di rimandarla”.  
Allora Gesù disse loro: “Per la durezza del vostro cuore egli 
scrisse per voi questa norma. Ma all'inizio della creazione Dio 
li creò maschio e femmina; per questo l'uomo lascerà suo padre 
e sua madre e i due saranno una carne sola. Sicché non sono 
più due, ma una sola carne. L'uomo dunque non separi ciò che 
Dio ha unito”. (Mt. 19,3-6) 
Questo passaggio è stato spesso utilizzato in modo improprio, 
perché non se ne sa indagare il significato. Gesù vi fa due cita-
zioni tratte della Genesi, che occorre saper leggere per giudicare 
correttamente: 
1° - Genesi 1,27:  
Dio creò l'uomo a sua immagine; a immagine di Dio lo creò 
(tempo passato); maschio e femmina li creò.  
Questa frase compare in Genesi PRIMA della creazione di Eva, 
prima cioè che l'uomo fosse scisso (sesso) fra maschio e fem-
mina; per questo era "a immagine di Dio": era androgino = "ma-
schio e femmina". 
2° - Genesi 2,24: 
Per questo l'uomo abbandonerà (tempo futuro) suo padre e sua 
madre e si unirà a sua moglie e i due saranno una sola carne. 
Questa seconda frase fa seguito immediato alla creazione di Eva, 
ossia viene DOPO del primo essere sessuato tratto da un "lato" 
(costola) dell'uomo androgino. 



62 

 

Gesù conclude dicendo che "l'uomo lascerà suo padre e sua ma-
dre e i due saranno una carne sola": non vuol dire che non ci si 
può separare dopo il matrimonio, ma che si dovrà tornare erma-
froditi, e solo la "durezza del nostro cuore" ci impedisce di com-
prenderlo, e soprattutto di compierlo. Il ritorno all'Eden - nel po-
sto che il Cristo ha preparato per noi e dove lo incontreremo 
nuovamente "fra le nubi" nella Nuova Gerusalemme - richiede 
il superamento dello stato sessuato ("abbandonare padre e ma-
dre") e il ritorno a quello androgino.  
A riprova Gesù conclude: "Non tutti capiscono questa parola, 
ma solo coloro ai quali è stato concesso. Infatti vi sono eunuchi 
che sono nati così dal grembo della madre, e ve ne sono altri 
che sono stati resi tali dagli uomini, e ve ne sono altri ancora 
che si sono resi tali per il regno dei cieli. Chi può capire, capi-
sca". (Mt.19,11-12) 
E questo ci riporta all’argomento che qui ci interessa, come ve-
dremo. 
 
Andiamo ora direttamente ai due Vangeli che riportano l’episo-
dio dell’Immacolata Concezione, cioè Matteo e Luca. 
Il dogma dell’Immacolata Concezione fu introdotto nella dottrina 
della Chiesa da papa Pio IX solo nel 1854. Vi sono soltanto due brani 
dei vangeli che ne parlano, mentre in tutto il resto della letteratura sa-
cra cristiana tale concetto è del tutto assente. Cosa che sorprende, di 
fronte ad un insegnamento che ha assunto così tanta importanza. 
I due passaggi dei vangeli sono i seguenti:  
 
Mt. 1,18-25 
Ecco come avvenne la nascita di Gesù Cristo: sua madre Maria, 
essendo promessa sposa di Giuseppe, prima che andassero a vi-
vere insieme si trovò incinta per opera dello Spirito Santo. Giu-
seppe suo sposo, che era uomo giusto e non voleva ripudiarla, 
decise di licenziarla in segreto. Mentre però stava pensando a 
queste cose, ecco che gli apparve in sogno un angelo del Signore 



63 

 

e gli disse: “Giuseppe, figlio di Davide, non temere di prendere 
con te Maria, tua sposa, perché quello che è generato in lei viene 
dallo Spirito Santo. Essa partorirà un figlio e tu lo chiamerai 
Gesù: egli infatti salverà il suo popolo dai suoi peccati”. 
Tutto questo avvenne perché si adempisse ciò che era stato detto 
dal Signore per mezzo del profeta [Isaia]: 
“Ecco, la vergine concepirà e partorirà un figlio che sarà chia-
mato Emmanuele”, che significa ‘Dio con noi’. Destatosi dal 
sonno, Giuseppe fece come gli aveva ordinato l’angelo del Si-
gnore e prese con sé la sua sposa, la quale, senza che egli la 
conoscesse, partorì un figlio, che egli chiamò Gesù. 
 
Da notare che questi versetti di Matteo sono preceduti dalla ge-
nealogia che parte da Abramo per terminare con Gesù, cosa in-
coerente con quanto qui sopra riportato, perché non è compren-
sibile come elencare tutta la genealogia di Gesù al fine di dimo-
strare che egli sia seme di Abramo, per poi sostenere esattamente 
il contrario, cioè che non era figlio di quel Giuseppe che lo pre-
cede nell’elenco.  
 
Lc. 1,26-35 
Nel sesto mese, l’angelo Gabriele fu mandato da Dio in una città 
della Galilea, chiamata Nazareth, a una vergine, promessa 
sposa di un uomo della casa di Davide, chiamato Giuseppe. La 
vergine si chiamava Maria. Entrando da lei, disse: “Ti saluto, o 
piena di grazia, il Signore è con te”. A queste parole ella rimase 
turbata e si domandava che senso avesse un tale saluto. L’an-
gelo le disse: “Non temere, Maria, perché hai trovato grazia 
presso Dio. Ecco, concepirai un figlio, lo darai alla luce e lo 
chiamerai Gesù. Sarà grande e chiamato Figlio dell’Altissimo; 
il Signore Dio gli darà il trono di Davide suo padre e regnerà 
per sempre sulla casa di Giacobbe e il suo regno non avrà fine”. 



64 

 

Allora Maria disse all’angelo: “Come è possibile? Non conosco 
uomo”. Le rispose l’angelo: “Lo Spirito Santo scenderà su di te, 
su te stenderà la sua ombra la potenza dell’Altissimo. Colui che 
nascerà sarà dunque santo e chiamato Figlio di Dio”. 
 
Anche qui troviamo la solita incongruenza, pronunciata addirit-
tura dall’angelo stesso, che chiama Davide “suo padre”, mentre 
l’interpretazione in uso del brano indica che “Figlio di Dio” vo-
glia significare una fecondazione ad opera dello Spirito Santo.  
In entrambi i vangeli è ad ogni buon conto possibile seguire il 
racconto saltando a piè pari i brani suddetti, senza che questo – 
a parte l’insegnamento del dogma di cui stiamo parlando, peral-
tro non più ripetuto o accennato in seguito – influisca minima-
mente sullo svolgimento del racconto. Il quale anzi sarebbe 
molto più logico senza di essi. Potremmo perciò dedurne che si 
tratti di una interpolazione da parte di chi volesse inserire il 
dogma dell’Immacolata Concezione dandogli l’autorità evange-
lica e quindi indiscutibile. 
 
Tutto quanto detto non si deve intendere come un tentativo di 
sminuire il valore dei testi sacri; al contrario, ne accrescono l’im-
portanza. I brani qui riportati, come molti altri della Bibbia, in-
vitano ad una lettura a più livelli chi è in grado di comprendere, 
mentre comunicano superficialmente quello che le persone più 
semplici, o dell’epoca in cui furono scritti, sono in grado di ac-
cettare. E le persone più semplici ci sono anche all’interno della 
Chiesa, con le conseguenze che sappiamo del paternalismo e del 
maschilismo che vi ha prevalso (basato su un malinteso, come 
abbiamo visto). Al quale ad un certo punto si è cercato di rime-
diare con la figura di Maria che dovrebbe equilibrare il problema 
delle polarità, chiamandola “Madre di Dio”, che in termini logici 
è un nonsenso. E poiché l’atto sessuale viene vissuto come una 



65 

 

colpa – della quale la Chiesa stessa paga le conseguenze – Maria 
doveva essere vergine; intendendo una verginità fisica. 
Dobbiamo perciò salire di livello, e la prima cosa da dire è che 
la sola verginità fisica non è di per sé un valore: una persona può 
essere vergine fisicamente, ma corrotta nell’animo; come un’al-
tra può essere di nobili ideali e vivere in purezza, pur non es-
sendo vergine fisicamente.  
 
La prima domanda che dovrebbe porsi chi si appresta a studiare 
profondamente questi testi, è la seguente: Di che cosa si sta par-
lando? Che cosa intendiamo per polarità delle energie?  
Dante fa terminare la sua Commedia, e quindi non le mette in 
una posizione qualsiasi, con le parole: “L’amor che muove il sole 
e l’altre stelle”. Ci vuole dire che è l’amore quella forza che è al 
di sopra di tutte le altre; la forza della creazione. L’amore pre-
suppone una relazione, e la prima relazione è quella descritta nel 
primo versetto della Genesi biblica: “In principio Dio creò i cieli 
e la terra”. I cieli e la terra formarono la prima relazione, le 
prime due polarità, maschile e femminile; dall’Unità fondamen-
tale, Dio, la prima separazione; e già c’era la nostalgia della riu-
nificazione. Tutto quanto “esiste” – cioè “è fuori” – non rappre-
senta la vera Realtà, l’Essere, ma il Divenire, perché muta co-
stantemente, e non è che l’illusione che serve da strumento per 
farci progredire ed evolvere. Quando le due polarità si riuni-
scono, si produce il ritorno all’attività creativa divina di cui ab-
biamo già parlato. Come scrisse Platone: “L’amore è brama 
dell’intero”, quell’intero che perdemmo quando da Adamo l’an-
drogino nacque Eva, primo essere scisso. 
 
Tutto è in evoluzione e quindi in progresso continuo; l’uomo non 
si sottrae a questa legge. Anche l’amore si esprime con modalità 
diverse, a seconda del livello raggiunto. Possiamo distinguere 
essenzialmente tre livelli: 



66 

 

1. Eros, l’amore istintivo e puramente sessuale e fisico. L’altro 
è uno strumento, quasi un oggetto. 
2. Philia, l’amore che è pronto anche a sacrificare se stesso per 
il “prossimo”, cioè le persone più vicine; ma si disinteressa delle 
altre. 
3. Agape, il puro amore disinteressato che, come il Sole, dona a 
tutti indistintamente la sua energia, senza nulla chiedere in cam-
bio. 
L’uomo di oggi è “nel mezzo del cammin”, appartiene cioè per 
lo più al secondo livello, che equivale a colui che legge le scrit-
ture superficialmente, senza andare più a fondo, e vive una spi-
ritualità esteriore legata ai comandamenti e alla Legge, ossia alle 
Chiese attuali. Non c’è vero amore. Dante dovette attraversare 
l’Inferno (Eros) e il Purgatorio (Philia) prima di raggiungere il 
Paradiso (Agape). Nelle due prime tappe fu guidato da Virgilio: 
la mente razionale, che dovette però lasciare il passo a Beatrice, 
la mente superiore o intuizione, per poter proseguire alla tappa 
finale. Abbiamo tutti dentro sia l’Inferno che il Purgatorio e il 
Paradiso: sta a noi decidere quale direzione prendere. 
Il cosiddetto dogma dell’Immacolata Concezione è tale per 
l’uomo medio; noi però dovremmo considerarlo una meta da 
raggiungere, perché è il prossimo traguardo a cui dovrà perve-
nire l’umanità nella sua evoluzione. È un traguardo che richiede 
lo sviluppo della PUREZZA. 
 
Nel mito di Parsifal – un mito legato alla leggenda del Graal – 
vediamo Parsifal (che significa il folle-puro) del tutto inconsa-
pevole dei valori spirituali: si vanta di essere un buon cacciatore, 
e infatti uccide un cigno, che serviva ai cavalieri del Graal per la 
guarigione. Essi infatti avevano perduto una polarità: la sacra 
lancia (quella che aveva inflitto la ferita al costato del Cristo 
sulla croce), che rappresenta l’energia creatrice maschile, posse-
devano ancora il sacro calice (dove Giuseppe d’Arimatea aveva 



67 

 

raccolto il sangue di Gesù), che rappresenta l’energia femminile, 
ma non era sufficiente per ravvivare la loro forza interiore, e tutti 
stavano attendendo colui che, inizialmente ignaro, avrebbe ripri-
stinato l’equilibrio creativo delle energie. Ma avevano quasi 
perso la fiducia che questo potesse veramente accadere: il dub-
bio, il pessimismo e lo scetticismo stavano fiaccando le loro 
forze. Parsifal fu alla fine scacciato da quel luogo sacro, che 
aveva raggiunto inconsapevolmente e … fortuitamente. 
Nel secondo atto si vede Parsifal attirato da Kundri, che rappre-
senta la sua mente razionale, attiva nel piano materiale. Kundri 
segue la volontà di chi la risveglia, come la mente inferiore non 
è dotata della facoltà di accedere alla memoria animica che sola 
potrebbe dare indicazioni sul “bene” e sul “male”. Essendo stata 
risvegliata dal mago nero Klingsor, Kundri attira Parsifal nel ca-
stello di quest’ultimo, tentandolo. È l’arma con la quale il mago 
nero aveva già catturato molti cavalieri, aveva ferito il loro re 
Amfortas e con la quale si prefiggeva di sconfiggerli definitiva-
mente. Parsifal, però, grazie alla visita che aveva accidental-
mente fatto presso i cavalieri, che gli aveva acceso nel cuore 
qualcosa che ancora non si spiegava, riesce a non cadere nella 
tentazione, e Klingsor, furioso, gli scaglia la lancia. Ma la pu-
rezza di Parsifal lo rende invulnerabile, egli prende al volo la 
lancia, e la sottrae al mago nero. Questo fatto simbolizza la dif-
ferenza fra l’uso materiale della forza sessuale, su cui Klingsor 
aveva costruito il suo potere, e l’uso spirituale in quanto energia 
creatrice originaria. Come conseguenza, tutta la costruzione che 
il mago nero aveva edificato mostrò il suo vero volto: crollò mi-
seramente, perché derivava dall’illusione della materia, priva 
della vera forza derivante dallo spirito.  
Si giunge così al terzo atto, dove ritroviamo Parsifal nel castello 
del Graal, dopo molto tempo di esperienza passato nel mondo. 
È il venerdì santo, e i cavalieri cercano di convincere il re Am-
fortas a celebrare il rito del Graal, ma egli si rifiuta, perché la 



68 

 

ferita che Klingsor gli aveva inferto gli provoca troppo dolore. 
Appare allora Parsifal, che con la sacra lancia recuperata gli gua-
risce la ferita, e finalmente le due energie ricompongono l’unità 
creatrice restituendo il potere alle forze del bene. L’ultima im-
magine vede Kundri, risvegliata questa volta dai cavalieri, ca-
dere e morire ai piedi di Parsifal: la mente inferiore lascia posto 
alla mente superiore, che ormai ha trionfato sopra ogni tentativo 
di impedirne la piena espressione. 
Noi siamo tutti dei Parsifal che stanno cercando la loro via per il 
castello del Graal. Dapprima inconsapevoli e ingenui, poi attra-
verso le lezioni che la vita sulla terra ci impone, infine conqui-
stando il potere dello spirito. Quest’ultimo passo richiede, come 
per Parsifal, il superamento, il controllo delle energie interiori: 
soltanto attraverso il loro controllo potremo raggiungere la meta 
finale. Droghe, sesso, alcol e così via allontanano dalla meta, 
perché ci schiavizzano e ci rendono dipendenti. In realtà deri-
vano da disagi di origine spirituale non riconosciuta; sono la ri-
sposta ad un malessere interiore che discende dalla mancanza 
dell’Unità, ma l’uomo inconsapevole di ciò cerca di superare 
detto disagio nella direzione sbagliata. E naturalmente non trova 
mai soddisfazione, perché non può risalire alla vera causa. Da 
questo vengono tutte le ossessioni e passioni: ci si spinge sempre 
più in avanti in cerca di qualcosa che in realtà non c’è. Occorre 
prendere coscienza che solo attraverso un percorso interiore (che 
è l’opposto di quello che le passioni suddette spingono a fare) è 
possibile trovare la pace e la felicità. Il primo passo è ricono-
scerne l’origine spirituale. Eliminare le spinte errate equivale a 
coltivare la purificazione, la purezza. 
Il pieno controllo di noi stessi ci darà alla fine la possibilità di 
accedere al potere dell’Immacolata Concezione, come risultato 
del perfetto equilibrio che si tramuterà in atto creativo: la nascita 
del Cristo Bambino. Il racconto della nascita di Gesù nasconde 
questo insegnamento, riservato al futuro per l’uomo medio di 



69 

 

oggi. Maria e Giuseppe non erano quei personaggi semplici e 
quasi sprovveduti che la tradizione ci vuole raccontare: erano 
due grandi iniziati esseni, che si erano preparati per compiere 
una missione che sarebbe stata decisiva per la sorte dell’intero 
genere umano, e non solo. Erano già in grado cioè di effettuare 
l’atto generatore in perfetta purezza: l’Immacolata Concezione, 
appunto. Facevano tutti parte della cerchia degli esseni; infatti 
anche Maria fu concepita allo stesso modo: nella proclamazione 
del dogma dell'Immacolata Concezione, il papa Pio IX scrisse: 
"La beatissima Vergine Maria nel primo istante della sua conce-
zione . . . è stata preservata intatta da ogni macchia del peccato 
originale". Poiché la tradizione iniziatica insegna che il peccato 
originale altro non è che l'atto sessuale effettuato sotto la spinta 
luciferina, ne dobbiamo dedurre che "nel primo istante" il con-
cepimento da parte dei suoi genitori anziani Anna e Gioacchino 
avvenne sfuggendo a tale istigazione. 
 
Ma il racconto della nascita di Gesù ci dà accesso ad un insegna-
mento ancora più profondo, che potremo chiamare dell’Imma-
colata Concezione interiore: le due energie spirituali, maschile e 
femminile, che scorrono dentro ciascuno di noi, se utilizzate ai 
fini spirituali superando i tranelli del mondo, come seppe fare 
Parsifal, si innalzeranno fino alla testa e formeranno un ponte fra 
le ghiandole ipofisi ed epifisi, nel luogo chiamato dai mistici “la 
stanza del re”, o “la sala nuziale”. Da questa unione infatti na-
scerà il Cristo Bambino interiore, che in pratica ci consentirà di 
lasciare a volontà il corpo fisico per trasferirci in un corpo ete-
reo, senza interruzione di consapevolezza. Saremo allora, come 
si dice, “cittadini di due mondi” e potremo accedere, ritornati ad 
uno stato androgino, alla Nuova Gerusalemme. Avremo accesso 
all’albero della vita, perché la morte non potrà più colpirci. 
Un traguardo ancora lontano per noi – ed è per questo che la 
Chiesa ne ha mascherato il vero significato – ma non per questo 



70 

 

da non perseguire, come la Stella Polare che non potrà essere 
raggiunta dal marinaio, ma che è nondimeno la guida che gli 
consentirà di arrivare sano e salvo al porto. 
La via che ci ricondurrà a casa, al Sole spirituale. 
  



71 

 

 

 

 

 

 

NATALE –  
La Sacra Nascita 
 
Come i teologi ben sanno, il cosiddetto “anno 0” – che dovrebbe 
partire dall’anno di nascita di Gesù - non è detto che coincida 
con quello che il computo utilizzato per i nostri calendari indica. 
Due sono forse i principali elementi che inducono a fare una leg-
gera correzione.  
La prima riguarda la morte di Erode il Grande, avvenuta nel 4 
a.C.: è logico perciò anticipare la data della nascita di Gesù, con-
siderato il timore che Erode aveva di vedere minacciato il suo 
potere da Gesù stesso.  
La seconda considerazione parte dall’analisi del vangelo di 
Luca: 
 
Luca 3:1,2 
Nell’anno decimoquinto dell’impero di Tiberio Cesare, mentre 
Ponzio Pilato era governatore della Giudea, Erode tetrarca 
della Galilea e Filippo, suo fratello, tetrarca dell’Iturea e della 
Traconitide, e Lisania tetrarca dell’Abilene, sotto i sommi sa-
cerdoti Anna e Caifa, la parola di Dio scese su Giovanni, figlio 
di Zaccaria, nel deserto. 
 
Ora, il periodo storico è dettagliato al massimo, ed è perciò pos-
sibile risalire all’anno esatto: si tratta del 27 e 28 d.C. Siccome 
sappiamo che la missione del Cristo iniziò con l’atto del Batte-
simo nel Giordano ad opera di Giovanni il Battista quando Gesù 



72 

 

aveva trent’anni, ancora una volta dobbiamo retrodatare la data 
della sua nascita. 
In entrambi i casi si tratta comunque di pochi anni, forse 3 anni, 
anche se alcuni storici dicono 7 anni; tuttavia questa in effetti 
non è che una curiosità, perché non ha alcuna controindicazione 
sull’opera del Cristo. La riportiamo unicamente perché quando 
si vengono a conoscere discordanze da fonti critiche rispetto 
all’aspetto spirituale, si può instillare un primo dubbio, non mo-
tivato, che a cascata metta però in crisi altri aspetti magari più 
importanti. Giustamente storici e autorità preposte non hanno 
creduto opportuno modificare il calendario, rischiando di creare 
maggiore e inutile confusione, e difficoltà ulteriori per il futuro. 
 
Due sono le principali correnti evolutive all’interno delle quali 
possiamo inserire ogni essere umano: esse discendono dalle con-
seguenze della grande intrusione nel regolare processo evolutivo 
previsto per l’umanità, che è anche all’origine della necessità del 
Piano di Salvezza incarnato dal Cristo. Ci riferiamo al serpente 
che istigò i nostri progenitori causandone l’allontanamento dalla 
dimensione eterea, tradotto nella Bibbia come la “cacciata 
dall’Eden”. La tradizione esoterica massonica parla di Samuele, 
spirito luciferino, cioè angelo caduto, che si unì ad Eva, la quale 
procreò Caino, fratello di Abele che invece era figlio di Eva e di 
Adamo. In Caino scorreva perciò sangue semidivino e quindi 
con indole creativa, agricoltore perché non si accontentava di 
quanto Jahvè-Dio donava e voleva far nascere due fili d’erba 
laddove prima ve n’era solo uno. I sacrifici che egli faceva a 
Jahvè non erano a questi graditi, mentre lo erano quelli di Abele, 
pastore che nulla aggiungeva a quanto aveva ricevuto. L’invidia 
di Caino sfociò alla fine nell’uccisione di Abele, come noto. Da 
allora due classi si sono succedute: la classe sacerdotale discen-
dente da Abele e da suo fratello Set, detta dei “Figli di Set”, e la 
classe dei “Figli di Caino”, classi sempre in antagonismo tra 



73 

 

loro, una guidata dal cuore ma priva della necessaria cono-
scenza, l’altra diretta dalla mente ma senza la necessaria com-
passione. Mente senza calore, cuore senza chiarezza. 
Questa separazione è la “madre di ogni divisione”, e non vi sarà 
pace nel mondo fino a che le due correnti non potranno unirsi 
formando esseri equilibrati e in grado di usare entrambe le pola-
rità di conoscenza necessarie ad una corretta capacità creatrice. 
Appena il genere umano giunse a un sufficiente grado di svi-
luppo, i grandi Iniziati cercarono di instaurare questa unione; la 
Bibbia ci ricorda Salomone – rappresentante dei Figli di Set - e 
Hiram Abiff – Figlio di Caino – che cercarono di unire le loro 
forze nella costruzione del Tempio di Gerusalemme, tentativo 
frustrato e fallito. 
I grandi profeti d’Israele, a cominciare da Mosè che dava conti-
nuità alla tradizione esoterica Egizia, ebbero il compito di reg-
gere nel frattempo l’umanità appartenente alla “razza evolutiva” 
dalla quale sarebbero discese le popolazioni di oggi. La “Legge” 
data da Mosè serviva a questo scopo, finché l’uomo non avesse 
imparato ad interiorizzarla, facendola propria senza comanda-
menti esterni. 
Gesù era reincarnazione di Salomone, e rappresentava perciò la 
classe che era sempre stata devota a Jahvè, che non si era, per 
così dire, invischiata con le cupidigie dei Figli di Caino. L’indi-
vidualità di Gesù era l’entità più evoluta in tutto il genere umano 
che era succeduto all’intervento luciferino. Se il genere umano 
stesso doveva in qualche modo partecipare alla sua stessa sal-
vezza, Lui era il più, e forse l’unico, idoneo. Un’entità spirituale 
così avanzata non poteva incarnarsi in un corpo qualsiasi, perciò 
erano necessari due genitori adatti, due iniziati di alto rango: Ma-
ria e Giuseppe. Giuseppe non era un “falegname”, ma un “co-
struttore”, un “tektôn”, un alto iniziato. Due Esseni che proba-
bilmente univano entrambe le classi umane. 
 



74 

 

L’era evolutiva che diede l’inizio e il nuovo impulso fu oppor-
tunamente quella definita in esoterismo “Era dell’Ariete”. In ter-
mini corretti si trattava della quarta Era della quinta Epoca del 
Periodo della Terra; tutto quel tempo era stato necessario 
all’umanità per trovarsi pronta all’impulso che stava giungendo 
nel mondo. I pastori della tradizione natalizia stanno proprio ad 
indicare questo periodo, come pure il fatto che il Cristo sarà 
chiamato “il buon pastore”. Ciò si riferisce però ad una fase che 
è stata già superata, una fase che ancora prevedeva una coscienza 
di gruppo più che individuale, proprio come i pastori ci mo-
strano: un insieme di persone ancora definibili collettivamente e 
che ignorano l’importanza di quanto avviene; essi sono guidati 
possiamo dire più dall’istinto che dalla ragione. Lo stesso popolo 
condotto da Mosè attraverso i “comandamenti”.  
Oggi sarebbe opportuno abbandonare un lessico legato a detto 
periodo, che è invece molto in uso come “gregge”, “pastore”, 
ecc., che confessa un’idea di potere su di un gruppo anziché di 
guida interiore. I “Saggi”, o “Magi”, ben conoscevano queste 
cose, e sarebbero venuti a testimoniare un evento cruciale che 
avrebbe dato la svolta tanto attesa alla nostra evoluzione spiri-
tuale. 
Tutti i protagonisti dell’evoluzione umana e del pianeta furono 
coinvolti, e tutti diedero il loro contributo fino al sacrificio per 
ottenere ciò che fin dall’inizio era nelle loro aspettative e nelle 
loro finalità. 
 
Quando diciamo che “è nato dalla Vergine nella notte più santa 
dell’anno”, vogliamo indicare che nella notte fra il 24 e il 25 
dicembre il segno della Vergine celeste si trova all’ascendente: 
il sole del nuovo anno nasce dalla Vergine. Questa legge è valida 
sia per l’aspetto macrocosmico che per quello microcosmico se 
riferito ad individualità che con il macrocosmo sono in perfetta 
armonia. Con questo non vogliamo sostenere che tutti coloro che 



75 

 

nascono al Solstizio d’Inverno siano dei salvatori, perché 
l’ascendente non è che uno degli aspetti da considerare; ma cer-
tamente i Salvatori nascono al Solstizio d’Inverno. 
Resta il fatto valido anche per noi, che quando volessimo avviare 
o rafforzare un cammino interiore, quando volessimo gettare 
uno sguardo nelle profondità e nell’oscurità di noi stessi, come 
quella di una grotta in piena notte, per trovarvi la nostra piccola 
ma potenzialmente divina scintilla, potremo farlo in modo più 
efficace se adoreremo il bambino divino in noi la notte del Sol-
stizio d’Inverno. Sentiremo certamente più forte il canto degli 
angeli che ci danno il benvenuto come “uomini di buona vo-
lontà”! Il sole è più vicino alla terra in questo periodo, e sarà per 
noi più facile sentirci suoi figli, e provare il suo calore d’amore 
in attesa di poterci riabbracciare, quel calore che i mistici di tutti 
i tempi hanno sempre avvertito e al quale hanno sempre, talvolta 
dolorosamente, aspirato. 
 
Se si guarda al tema astrologico natale di un Salvatore, si do-
vrebbero vedere tutte queste cose. Così come si vedono i mo-
menti di svolta dell’evoluzione se si sa guardare alle stelle ri-
spetto all’intero pianeta. E questo poterono certamente scorgere 
i sapienti di più di duemila anni fa, quando realizzarono che un 
nuovo ciclo stava per cominciare, e il luogo in cui doveva avve-
nire.  
Prima di proseguire, è necessario ricordare che i vangeli non 
hanno un intento strettamente storico, e comunque per noi non è 
importante tanto la forma che usano, quanto il messaggio che 
intendono trasmettere. Perciò non abbiamo l’ansia di trovare ri-
ferimenti validi storicamente e/o scientificamente a quanto essi 
ci trasmettono, consapevoli come siamo che quanto dobbiamo 
cercarvi è molto più importante: indicazioni sul cammino lungo 
il sentiero iniziatico. 



76 

 

Allo stesso modo, non abbiamo neppure l’intento di analizzarne 
i piani di lettura interiori, perché non è quanto qui ci propo-
niamo, che è più semplicemente: rivedere le interpretazioni più 
comuni sulla vita di Gesù, al fine di mettere in primo piano il 
vero scopo che secondo gli insegnamenti esoterici aveva la sua 
missione, e l’importanza dell’avvento del Cristo nella nostra 
evoluzione, importanza praticamente sconosciuta alle Chiese 
cosiddette Cristiane. 
Così facendo, probabilmente invaderemo il terreno sia dell’ana-
lisi storica che dell’esegesi spirituale interiore, quando si presen-
terà utile ad una esplicazione secondo noi più appropriata.  
 
Sarà facilmente intuibile che nel corso degli anni, se non dei mil-
lenni, il racconto della stella che guidò i Magi abbia mosso la 
fantasia e la ricerca di molti studiosi e fedeli. È facile ritenerla 
nient’altro che un simbolo, cosa che senz’altro è; tuttavia qual-
che riferimento “reale” sembra essere stato trovato. 
Sicuramente i “Magi”, ossia i saggi e gli studiosi del mondo di 
allora, erano astrologi. Non dobbiamo aspettarci una “cometa” 
così come è giunta nelle tradizioni popolari odierne, piuttosto 
qualche configurazione astrale capace di attrarre la loro atten-
zione, sapendo che erano a conoscenza che i tempi erano maturi 
per un avvento di tale portata. Leggiamo in Svetonio (Historia 
37,2), che “Era credenza diffusa in tutto l’oriente che l’impero 
del mondo lo avrebbe preso da quell’epoca un uomo venuto 
dalla Giudea”.  
Forse l’ipotesi più convincente è quella di una congiunzione par-
ticolare, molto rara, iniziata nel 7 a.C. (calendario ufficiale). Ke-
plero stesso fu un fautore di questa teoria. La congiunzione era 
fra Giove e Saturno nei Pesci, che vista dalla terra doveva essere 
molto luminosa, tanto da potersi confondere con una nuova 
stella. Nell’antichità Giove era interpretato come il rettore del 
mondo, l’astro-re; Saturno in Grecia era considerato il pianeta 



77 

 

governatore della Giudea. Pesci, l’ultimo segno dello zodiaco, 
era interpretato come la fine dei tempi (cosa che preannunciava 
l’inizio di tempi nuovi). Possibile quindi che i Magi si diriges-
sero verso la Giudea per vedere la nascita del futuro “re del 
mondo”.  
Se vogliamo interpretare l’apparizione della stella con un ac-
cento più mistico, allora dobbiamo ricordare che quei Saggi, o 
Magi, erano chiaroveggenti, di conseguenza videro brillare 
quella notte santa il sole spirituale del Cristo dal centro della 
Terra con più fulgore del solito, cosa che li guidò spiritualmente 
al luogo della natività. 
 
Sempre la tradizione ci trasmette nomi e nazionalità dei Magi, e 
i doni che portarono al Gesù bambino. Ma non sempre e non tutti 
sono d’accordo: sul numero le tradizioni parlano di più Magi, 
che arrivarono anche a dodici; che fossero tre era senz’altro il 
simbolo delle tre razze. Melchiorre, Gaspare e Baldassarre pro-
venivano infatti, così racconta la leggenda, da Africa, Europa e 
Asia. È facile scoprire quale fosse il senso che si voleva trasmet-
tere: tutto il mondo aspettava l’arrivo del Salvatore, che per la 
prima volta non era salvatore di un popolo, ma Salvatore di tutta 
l’umanità. 
Anche i doni hanno un significato esoterico: oro, argento e mirra 
rappresentano rispettivamente i tre aspetti dell’uomo: spirito, 
anima e corpo. Tutta la personalità dell’uomo si chinava e ado-
rava la scintilla divina che racchiudeva in sé.  
 
Sembra proprio che a Gerusalemme nessuno sospettasse ciò che 
stava avvenendo, e che dovessero essere degli stranieri a portare 
la notizia che il nuovo “re del mondo”, o “Messia degli Ebrei” a 
seconda delle interpretazioni, aveva appena visto la luce proprio 
lì. Non era una bella notizia, ovviamente, per chi gestiva il potere 
che si era consolidato, fosse esso politico o di natura religiosa. 



78 

 

Avrebbe portato una rivoluzione e avrebbe messo a rischio l’au-
torità regnante. 
C’erano profezie che parlavano del Messia, particolarmente Mi-
chea che diceva: 
 
Michea 5, 1 
E tu, Betlemme di Efrata, così piccola per essere fra i capoluo-
ghi di Giuda, da te uscirà colui che deve essere il dominatore di 
Israele. 
 
L’interpretazione che davano gli Ebrei a questo passo, però, si 
fermava sul fatto che doveva “uscire”, e non “nascere” un “do-
minatore”, non un bambino. Perciò essi non pensarono che il 
Messia dovesse nascere a Betlemme, come anche Origene, uno 
dei padri della Chiesa, riporta. 
Erode invece fu molto preoccupato quando i Magi si presenta-
rono a lui, come ci racconta Matteo nel suo vangelo, e chiese 
loro di informarlo quando avessero trovato il bambino, fingendo 
di voler andare ad adorarlo. 
Ma, come detto, tutte le potenze del cielo proteggevano Gesù, e 
un angelo apparve ai Magi avvisandoli di non tornare da Erode, 
quindi essi “per un’altra strada fecero ritorno al loro paese”.  
A questo proposito, osserviamo che il viaggio da loro intrapreso 
per andare incontro al luogo dove nacque Gesù si era diretto, 
secondo la tradizione, da Est ad Ovest. È il cammino lungo il 
quale si sviluppano le civiltà e le religioni, e ci indica come i 
nuovi tempi che ebbero allora il loro incipit portavano con sé 
l’eredità – i doni – delle civiltà e religioni orientali, ma che da 
questi dovevano crescere per dare un ulteriore impulso, quello 
che trovò il suo apice nel mistero del Golgotha quale inizio del 
riavvicinarsi del Sole spirituale a quella roccia indurita che era 
diventato il nostro pianeta. 



79 

 

Ciò però avrebbe significato la fine della presa che le forze osta-
colatrici avevano istaurato sul genere umano, e la fine conse-
guente di tutte quelle forze inferiori che erano – consapevol-
mente o meno – al servizio del loro disegno, sul quale a loro 
volta poggiavano la loro sopravvivenza. Erode perciò non si ar-
rese, e decise di mettere in atto qualsiasi azione per impedire ad 
ogni costo che qualcosa, o qualcuno, mettesse in pericolo il suo 
potere. Ordinò l’uccisione di tutti i bambini inferiori ai due anni 
del territorio di Betlemme.  
Non per la prima volta, Giuseppe fu avvisato in sogno e prima 
che l’orrido ordine venisse eseguito partì con tutta la famiglia e 
fuggì in Egitto. 
 
Colui che dovrà donare il suo corpo per la manifestazione del 
Cristo onde permettere il “Piano di Salvezza” dell’umanità, fin 
dai primi istanti di vita dovette difendersi dalla persecuzione da 
parte dell’umanità stessa. Che lezione per noi, che quando di-
ciamo di donare qualcosa a qualcuno ci aspettiamo almeno un 
riconoscimento verbale, un cenno di gratitudine, in mancanza 
del quale siamo pronti alla critica e al disprezzo verso chi era 
stato oggetto del nostro dono!  
Il Natale è per definizione il giorno dei doni: vediamo di tenere 
presente, quando diamo e quando riceviamo, l’origine di questa 
tradizione, e renderle di conseguenza onore col nostro compor-
tamento.  
  



80 

 

  



81 

 

MEDITAZIONE/ VISUALIZZAZIONE  
PER IL SOLSTIZIO D’INVERNO 

Preparazione: 
 
Sediamoci in modo comodo, con la schiena dritta ed entrambi i 
piedi poggiati per terra; le mani sulle cosce. 
Rilassiamoci e rallentiamo il respiro: quattro battiti del cuore 
inspirando attraverso le narici, quattro di pausa (facoltativo), 
e quattro espirando attraverso la bocca. 
Socchiudiamo gli occhi, e visualizziamo le immagini suggerite 
dalla lettura. 
 
Lettura: 
 
Ogni anno all’Equinozio d’Autunno, sotto la protezione 
dell’Arcangelo Michele, un raggio di Vita Cristica lascia la 
sfera solare e si dirige verso il nostro piccolo pianeta, raggiun-
gendo il suo centro al Solstizio d’Inverno, quando il grande 
Angelo Gabriele annuncia la nascita del Cristo sulla Terra. 
 
Il Cristo cosmico ci dona allora tutta la sua energia, finché 
all’Equinozio di Primavera, a Pasqua, con la sorveglianza 
dell’Arcangelo Raffaele, vediamo spuntare le prime gemme 
che il raggio vitale ha risvegliato, per un altro anno, dal sonno 
invernale. 
Senza questo ciclico afflusso di energia Cristica la vita sulla 
Terra appassirebbe, la nostra esistenza ben presto sarebbe fru-
strata e il nostro progresso arrestato. 
 
Il momento in cui questa energia spirituale raggiunge il suo 
culmine corrisponde al Solstizio d’inverno, quando il Sole è 
più vicino alla Terra. In quest’epoca dell’anno essa si concentra 



82 

 

nel cuore del pianeta e, come avvenne duemila anni fa circa, 
ancora una volta lo Spirito del nostro Salvatore, il Cristo co-
smico, dona tutta la sua vita per la nostra salvezza. Una emis-
sione di Amore puro si irradia allora dal centro della Terra, che 
l’aspirante spirituale avverte nel suo intimo, nel cuore, centro 
della sua costituzione fisica e astrale. 
 
Egli si sente allora invaso dall’aspirazione di servire il suo 
prossimo, senza chiedere nulla in cambio, poiché è la gioia che 
prova nel servire il premio massimo a cui sente di anelare. Ha 
inizio così l’edificazione del Cristo interiore, che dal cuore può 
cominciare a dirigerne le azioni, affiancandosi alle indicazioni 
della testa, che si mette allora al suo servizio. 
Come il Cristo bambino nella mangiatoia era accudito da Maria 
e Giuseppe, dobbiamo essere noi ora i suoi custodi, proteggen-
dolo dagli attacchi del freddo proveniente dai pensieri che vo-
gliono ignorarlo o escluderne l’esistenza, e del buio che la cu-
pidigia delle passioni spinge a soffocarlo con la sua ombra. 
Accogliamo questa LUCE che ci illumina interiormente, ricor-
dando le parole dell’apostolo Giovanni: “In Lui era la Luce, e 
la Luce era la vita degli uomini, e la Luce splende nelle tene-
bre, ma gli uomini non l’hanno accolta”. Noi invece la acco-
gliamo e la ravviviamo, perché siamo consapevoli del vero glo-
rioso destino che attende l’umanità che la sa coltivare. 
 
Visualizziamo ora con gli occhi della mente questa energia Cri-
stica, carica di Vita, che ciclicamente viene emessa dal Sole 
fino a raggiungere la Terra, e l’attività spirituale che muta le 
condizioni atmosferiche in favore dell’introspezione e del rin-
novamento interiore, fino a sentire il suo calore ricco di Amore 
che vorrebbe espandersi dal nostro cuore all’esterno, per ab-
bracciare tutte le forme viventi che ci circondano; ad 



83 

 

imitazione dell’azione salvifica del nostro Salvatore, il Cristo, 
il Grande Spirito Solare. 
 
Restiamo ora in silenzio per qualche minuto, contemplando 
questa visione. 
  



84 

 

Mantra d’invocazione per Gabriele (inverno): 
 
Kha-Vir-El.  
Io ti invoco, Gabriele, angelo dell’Annuncio, affinché anch’io 
possa udire la tua voce dire: “Benedetto il frutto del tuo seno”, 
il Cristo Bambino che devo crescere in me, in questa stagione 
nella quale i semi sembrano dormire, riservando in se stessi la 
vita in attesa. 
Il bianco giglio che porti con te emani sempre il profumo che 
aspiro odorare, come sorgente di ispirazione e di purezza. 
Tu sei fonte di acqua pura e limpida, che attingo per lavare 
tutte le mie impurità. Mi unisco al coro dei tuoi angeli, che 
cantano: Osanna nell’alto dei cieli, e pace in terra agli uomini 
di buona volontà.  
“Non abbandonarci nella tentazione”. 
Amen. Così è. 
  



85 

 

 
 
 
 
 
I 12 GIORNI SACRI –  
Meditazione 
 
L’intervallo fra Natale e l’Epifania è l’imprinting del Nuovo 
Anno.  
Una delle leggi principali dell’evoluzione, e che troviamo appli-
cata ovunque in natura, è la Legge di Ricapitolazione: “All’ini-
zio di ogni nuovo ciclo, il lavoro originale ad esso afferente non 
può iniziare prima che tutti i lavori dei cicli precedenti siano stati 
ricapitolati”. In questo modo si proietta sul nuovo lavoro a cui 
dare inizio l’esperienza fatta precedentemente; se così non fosse, 
ogni ciclo sarebbe a sé stante e non vi sarebbe la continuità e il 
progresso che osserviamo ovunque e che studiamo. L’idea ma-
terialistica si poggia invece sul lavoro contingente, non potendo 
risalire a periodi ed epoche che fatalmente sfuggono al suo 
sguardo. Ne consegue la concezione del tempo lineare, conce-
zione che andrebbe invece abbinata a quella relativa al tempo 
ciclico, che si sviluppa come una spirale ricapitolando le fasi 
precedenti in spire sempre più avanzate. 
Una importante applicazione della Legge di Ricapitolazione la 
troviamo ovviamente all’inizio di ogni anno, e all’interno 
dell’anno all’inizio di ogni mese. Questo è il principio sul quale 
si fondano i “Dodici Giorni Sacri” che vanno da Natale all’Epi-
fania. Meditando sul significato di ciascun segno zodiacale pos-
siamo inserire nell’anno che ci aspetta sia la nostra sintonizza-
zione con le energie che man mano la Legge di Ricapitolazione 
presenterà, sia la proiezione delle nostre aspirazioni nelle varie 
fasi che ci attendono. 



86 

 

In ciascuno dei dodici giorni daremo così il via ad un programma 
che si snoderà poi nel corso di tutto l’anno. 
Nei dodici giorni che vanno dal 26 dicembre al 6 gennaio, il no-
stro pianeta è invaso dalla Luce e dallo Spirito dell’Arcangelo 
Cristo, cosa che ci mette in condizioni di sfruttare al meglio gli 
influssi che si dipanano nel periodo a beneficio del nostro pro-
gresso spirituale. 
 
26 Dicembre – Legato al n. 1, l'unità fondamentale da cui tutto 
discende; la Mònade. Il sacrificio di sé della creazione, destinato 
al ritorno a sé. Viene rappresentato dalla corona. 
Ariete, che secondo le tradizioni antiche segna l’inizio del nuovo 
anno solare. 
La Gerarchia dell’Ariete presiede alla formazione della Terra 
perfetta: il “Nuovo Cielo e Nuova Terra” di cui ci parla l’evan-
gelista Giovanni nella sua Apocalisse. 
Elevare la nostra coscienza meditando sull’Ariete conduce alla 
visione dell’Amore della Divinità dietro ogni manifestazione, 
anche quando questa possa sembrare negativa o dolorosa alla 
nostra personalità: “Tutto ha un fine di bene”. 
L’apostolo in relazione con l’Ariete è Giacomo, fratello di Gio-
vanni, il primo ad essere stato chiamato e il primo ad essere mar-
tirizzato: prototipo di ogni pioniere spirituale. 
L’aspirazione su cui concentrarsi il 26 Dicembre, e mantenere 
viva durante il mese dell’Ariete, è: “La mia nuova meta spiri-
tuale da conquistare”. 
L’aspirante in questo periodo viene invitato a visualizzare i cen-
tri spirituali della testa, e le loro importanti funzioni evolutive. 
La frase biblica cui fare riferimento mentre le vibrazioni 
dell’Ariete permeano la Terra è: “Ecco, io faccio nuove tutte le 
cose”, Ap. 21,5. 
 



87 

 

27 Dicembre – Legato al n. 2, l'inizio della dualità che consente 
l'evoluzione. La discesa dello spirito nella materia: mascolino e 
femminino (generazione) che cela in sé il ritorno all'1 (rigenera-
zione). Viene geometricamente rappresentato dalla croce. 
Toro, la cui Gerarchia sovrintende agli archetipi cosmici e alle 
forme presenti sulla Terra: da essa provengono gli influssi di Ar-
monia che invadono il nostro mondo. 
Elevare la coscienza meditando sul Toro aiuta a sintonizzarci 
sull’Armonia che pervade qualsiasi forma e qualsiasi vita in tutti 
i piani di manifestazione: “Tutto è di tutti contemporanea-
mente”. 
L’apostolo in relazione col Toro è Andrea, fratello di Pietro, una 
delle cui caratteristiche era l’umiltà. L’umiltà sviluppata spiri-
tualmente si trasforma in un grande potere, perché rifugge 
dall’azione che mira solo a considerazione verso di sé, ma mira 
al bene universale. 
L’aspirazione su cui concentrarsi il 27 Dicembre e durante il 
mese del Toro è: “Diventare un canale delle Verità spirituali, sa-
pendole trasmettere così come l’intuizione le riceve”. 
Il centro di forza da visualizzare in questo periodo è il centro 
laringeo, dal quale stiamo costruendo l’organo-fiore che in fu-
turo emetterà la Parola creatrice. 
La frase biblica di riferimento in sintonia con le vibrazioni del 
Toro è: “Chi dimora nell’amore dimora in Dio”, 1 Giov. 4,16. 
 
28 Dicembre – Legato al n. 3. Dall'unione di 1 e 2 nasce il 3: è 
la creazione attuata, la Trinità. Tutte le filosofie superiori lo con-
siderano la base della Manifestazione. Viene geometricamente 
rappresentato dal triangolo equilatero. 
Gemelli, dove agisce la Gerarchia dei Serafini, la Gerarchia più 
elevata che operò direttamente nella nostra evoluzione, lavora 
nella costituzione della nostra coscienza. 



88 

 

Elevare la nostra coscienza meditando sui Gemelli favorisce 
l’ingresso nel nostro animo di una grande pace, un sentimento 
che ci libera dallo sterile tumulto del corpo emozionale: “La 
Pace che supera ogni intendimento”. 
L’apostolo in relazione con i Gemelli è Tommaso, che seppe su-
perare i limiti e gli ostacoli della mente dialettica e che volle 
toccare le ferite di Gesù per potersi assicurare della sua pre-
senza. Divenne talmente simile a Gesù che si dice fosse diven-
tato identico a lui anche nell’aspetto esteriore. 
L’aspirazione su cui concentrarsi il 28 Dicembre e durante il 
mese che riceve l’influsso dei Gemelli è: “Sapere usare le ener-
gie delle mani quali canali di ricezione e trasmissione dell’ener-
gia guaritrice”. 
I centri spirituali da visualizzare in questo periodo sono le mani, 
che sono destinate a trasformarsi in centri distributori di energia 
guaritrice e di benedizione. 
La frase biblica riferita alle vibrazioni provenienti dai Serafini è: 
“Fermati, e sappi che Io Sono Dio”, Salmo 46,10. 
 
29 Dicembre – Legato al n. 4, la materia nei suoi 4 elementi di 
base. È il numero sacro di cui sono composti tutti i nomi degli 
Dèi; il Dio nell'uomo. Viene geometricamente rappresentato dal 
quadrato. 
Cancro, dove agisce la Gerarchia dei Cherubini, è la porta d’ac-
cesso del Principio Femminino in tutta la creazione, e della ma-
nifestazione della vita nella nostra evoluzione. I Cherubini so-
vrintendono alla corretta applicazione del principio vitale; fu-
rono due Cherubini ad essere posti a guardia dell’Eden, per scon-
giurare il pericolo che l’uomo caduto potesse profittare della per-
petuazione della vita prima di essersi purificato. 
Elevare la nostra coscienza meditando sul Cancro aiuta allo svi-
luppo animico del discepolo. L’anima può edificare il corpo 



89 

 

radioso solo se conserva la purezza fisica, emozionale e mentale: 
“Tutto è puro per i puri”. 
L’apostolo in relazione con il segno del Cancro è Natanaele, il 
cui carattere fu eminentemente mistico, tanto da saper cogliere 
senza l’inganno della mente i suggerimenti della propria intui-
zione. 
L’aspirazione su cui concentrarsi quando il mistico segno del 
Cancro irradia la sua energia sulla Terra è: “La pura luce mi at-
traversi senza ricevere alcuna macchia”. 
Il centro di forza da visualizzare in questo periodo è il centro 
solare, che in futuro rappresenterà la polarità femminina colle-
gata alla ghiandola pituitaria nella testa, diventando cosciente 
come lo sarà tutto il sistema nervoso simpatico 
La frase biblica in riferimento alle vibrazioni provenienti dai 
Cherubini è: “Se noi camminiamo nella Luce come Egli è nella 
Luce, siamo in comunione gli uni con gli altri”, 1 Giov., 1,7. 
 
30 Dicembre – Legato al n. 5, è la resurrezione della materia 
dalla tomba. Il numero del macrocosmo e dei centri del corpo da 
cui liberarsi. Viene geometricamente rappresentato dalla stella a 
5 punte, o pentacolo. 
Leone, dove agisce la Gerarchia dei Troni, fu la prima Gerarchia 
ad intervenire nella nostra evoluzione. La loro attività fu con-
centrata nella costruzione del corpo fisico e nel risveglio della 
nostra parte spirituale più elevata. 
Elevare la nostra coscienza meditando sul Leone innalza l’aspi-
rante al di sopra di tutte le separazioni che la sua mente dialettica 
conosce, comprendendo origine, funzione e scopo dell’Amore 
cosmico: “L’Amore è la forza più potente dell’universo”. 
L’apostolo in relazione con il segno del Leone è Giuda, l’oppo-
sto di Giovanni: mentre Giovanni rappresenta lo spirito, Giuda 
rappresenta la personalità. Dopo avere tradito Gesù, Giuda si 



90 

 

uccise; la personalità deve soccombere davanti allo spirito affin-
ché questo possa crescere. 
L’aspirazione su cui concentrarsi quando i raggi del Leone col-
piscono la Terra è: “Ogni pensiero, ogni parola, ogni azione 
dev’essere originata dall’Amore”. Ci trasformeremo così da 
Giuda a Giovanni. 
Il centro di forza da visualizzare in questo periodo è il centro 
cardiaco, che si svilupperà nel centro luminoso del nostro corpo. 
La frase biblica cui fare riferimento con le vibrazioni dei Troni 
sulla Terra è: “L’Amore è il compimento della Legge”, Romani 
13,10. 
 
31 Dicembre – Legato al n. 6, significa il mantenimento della 
creazione tramite la relazione e l'equilibrio fra uomo e divino. 
Agisce incessantemente nella creazione. Viene geometrica-
mente rappresentato dalla stella a 6 punte o dai due triangoli 
equilateri (uno con la punta verso l'alto e l'altro con la punta 
verso il basso) intrecciati. 
Vergine, da dove la Gerarchia delle Dominazioni, agisce sulla 
Terra alleata al raggio di Venere per insegnarci l’amore scevro 
da cupidigia. 
Elevare la coscienza meditando sulla Vergine aiuta l’aspirante 
ad agire senza tornaconto personale, e perciò in purezza d’in-
tenti: “Il Servizio disinteressato è la leva dello sviluppo inte-
riore”. 
L’apostolo in relazione con il segno della Vergine è Giacomo, 
uno dei tre discepoli più avanzati di Gesù. Era fratello di Simone 
e di Giuda Taddeo; il servizio disinteressato lo portò a posizioni 
apicali nella Chiesa di Gerusalemme, ed ebbe sempre una vici-
nanza particolare con Maria, la madre di Gesù. 
L’aspirazione su cui l’aspirante dovrebbe concentrarsi quando il 
segno della Vergine influenza la Terra è: “I puri di cuore ve-
dranno Dio”. 



91 

 

Il centro spirituale da visualizzare in questo periodo è la fun-
zione di puro servizio svolto dal tratto intestinale: una funzione 
che in futuro vedrà un’attività del tutto rivoluzionata rispetto a 
quella attuale. 
La frase biblica in relazione con il raggio di Venere e con la Ge-
rarchia delle Dominazioni è: “Il più grande fra di voi sarà vostro 
servo”, Matteo 23,11. 
 
1 Gennaio – Legato al n. 7, il riposo dopo il completamento della 
creazione. Dà inizio ad un nuovo ciclo e cadenza le tappe per 
superare il ciclo verso il successivo. Governa la periodicità di 
tutti i sistemi naturali. Viene geometricamente rappresentato dal 
quadrato sormontato da un triangolo equilatero. 
Segno della Bilancia, da dove giungono gli influssi della Gerar-
chia delle Virtù alleate al raggio di Mercurio. Sui due piatti della 
bilancia sono in perfetto equilibrio la Verità e la Bellezza: 
quando una delle due è presente, anche l’altra ci sarà; la carenza 
di una farà diminuire anche l’altra. 
Elevare la coscienza meditando sulla Bilancia consente all’aspi-
rante di scoprire il vero equilibrio che permette la perpetuazione 
di ogni specie vivente: “Tutto si tiene”. 
L’apostolo in relazione con la Bilancia è Giuda Taddeo, fratello 
di Simone e di Giacomo. Si dice che egli fosse molto attento alla 
bellezza del creato. 
L’aspirazione su cui concentrarsi nel periodo in cui si è attirati 
dal raggio della Bilancia è: “Cercherò il bello il vero e il buono 
in ogni cosa”. 
Il centro di forza da visualizzare sotto l’influsso della Bilancia è 
rappresentato dal centro radicale e dalle ghiandole surrenali, che 
consentono ad uno sviluppo equilibrato del nostro corpo fisico. 
La frase biblica in relazione alle vibrazioni della Gerarchia delle 
Virtù è: “Conoscerete la verità, e la verità vi farà liberi”, Giov. 
8,32. 



92 

 

2 Gennaio – Legato al n. 8, è il numero cosmico della resurre-
zione. È anche il numero dell'intuizione, in quanto supera la ra-
zionalità del 4. Viene rappresentato dal serpente che si contorce 
in se stesso e si morde la coda. Geometricamente è rappresentato 
da due quadrati intrecciati, uno poggiato sulla base e l'altro su un 
proprio angolo. 
Segno dello Scorpione, da dove agisce la Gerarchia delle Pote-
stà, il cui compito riguarda le forze di Trasmutazione dalla ma-
teria allo spirito. 
Elevare la coscienza meditando sullo Scorpione può aiutare 
l’aspirante ad innalzare le potenzialità della mente verso acqui-
sizioni e intuizioni spirituali: “Tutto è spirito”. 
L’apostolo in relazione con le vibrazioni dello Scorpione è Gio-
vanni, il discepolo più amato da Gesù e fratello di Giacomo. Egli 
applicò talmente la trasmutazione nella sua vita da essere consi-
derato immortale: è conosciuto come il discepolo che non co-
nobbe la morte, trasformando il simbolo dello scorpione in 
quello dell’aquila, anticipando le conquiste evolutive future di 
tutta l’umanità. 
L’aspirazione su cui concentrarsi nel periodo in cui i raggi dello 
Scorpione scendono sulla Terra è: “Sostituirò i pensieri impuri 
con pensieri puri”. 
Il centro di forza da visualizzare in relazione con lo Scorpione è 
il centro sacrale e le ghiandole gonadi, che in futuro non saranno 
più sotto l’influsso della cupidigia, ma saranno connesse con il 
centro cardiaco, e la passionalità sarà trasmutata in amore di-
vino; l’io sarà al servizio del Sé. 
La frase biblica in relazione alle vibrazioni dello Scorpione è: 
“Beati i puri di cuore, perché vedranno Dio”, Matteo 5,8. 
 
3 Gennaio – Legato al n. 9, il quale riproduce sempre se stesso: 
è il numero dell'evoluzione intesa come progresso tramite 



93 

 

l'esperienza. E' il numero dell'umanità e dell'iniziazione, che an-
ticipa cioè le fasi riservate al futuro. 
Sagittario, da dove agisce la Gerarchia dei Principati, la Gerar-
chia più elevata della manifestazione a cui anche la nostra uma-
nità partecipa. Essa rappresenta per noi l’acquisizione della Luce 
dello spirito, una forma di conoscenza superiore. 
Elevare la coscienza meditando sul Sagittario spingerà l’aspi-
rante a vedere l’aspetto sacro in tutto quanto lo circonda: “Cri-
sto, la vera Luce”. 
L’apostolo in relazione con le vibrazioni del Sagittario è Filippo, 
il quale prima di incontrare Gesù poteva essere considerato un 
intellettuale. Solo la crescita del Cristo interiore gli permise di 
sviluppare la coscienza Cristica e la comunione con il Sé. 
L’aspirazione su cui concentrarsi nel periodo in cui le vibrazioni 
del Sagittario si riversano sulla Terra è: “La colonna vertebrale 
sarà il laboratorio della mia trasmutazione”. 
Il centro spirituale da visualizzare sotto l’influsso del Sagittario 
è la colonna vertebrale. Il Fuoco del Padre, o fuoco spinale, at-
tende alla base della colonna che accendiamo la miccia per farlo 
innalzare fino alla testa; questa miccia è la purezza spinta 
dall’aspirazione, che spingerà l’energia creatrice fino alla testa 
per creare il Matrimonio Mistico nel talamo nuziale fra le ghian-
dole ipofisi ed epifisi, dalla cui unione nascerà il Cristo bambino 
interiore. La Luce spirituale illuminerà allora tutta la nostra vita 
e il nostro ambiente. 
La frase biblica in relazione alle vibrazioni della Gerarchia del 
Sagittario è: “Voi siete la Luce del mondo”, Matteo 5,14. 
 
4 Gennaio – Legato al n. 10, il numero della sintesi o dell'Essere 
Supremo. Nel 10 "Tutto è compiuto". E' il ritorno all'1 origina-
rio. 



94 

 

Capricorno, da dove agisce e interagisce con il genere umano la 
Gerarchia degli Arcangeli, della quale il Cristo è il più grande 
Iniziato. 
Elevare la coscienza meditando sul Capricorno permetterà 
all’aspirante di proiettarsi oltre i confini che attualmente lo ten-
gono legato alla dimensione terrena: “Farete le cose che io ho 
fatto, e anche di più grandi”. L’Era del Capricorno vedrà l’uma-
nità che avrà sviluppato il Cristo interiore affrontare e vincere il 
confine della materia, passando oltre l’era dell’Acquario, di cui 
questa è anticipatrice. 
L’apostolo in relazione con le vibrazioni arcangeliche del Capri-
corno è Simone, fratello di Giacomo e di Giuda Taddeo, tutti 
cugini di Gesù. Egli seppe nel corso della sua vita superare le 
limitazioni che lui stesso si era dato, dedicandosi con tutte le sue 
forze alla missione ricevuta dal Cristo. 
L’aspirazione su cui concentrarsi in questo periodo del Capri-
corno è: “Mi riconoscerò come spirito immortale”. 
Il centro spirituale da visualizzare sotto le vibrazioni del Capri-
corno sono le ginocchia: nell’essere umano del futuro saranno 
sede di due vortici di potente luce irradiante. 
La frase biblica in relazione al segno del Capricorno è: “Che il 
Cristo sia formato in voi”, Gal. 4,19. 
 
5 Gennaio – Legato al n. 11, numero dei pionieri dell'evolu-
zione, dell'uomo divenuto creatore. La duplice forza creatrice in-
nalzata alla testa: le 2 colonne davanti al Tempio Mistico. Viene 
cioè geometricamente rappresentato da due linee verticali (che 
prima erano una verticale e una orizzontale rappresentando la 
croce). 
Acquario, da dove interagisce con il genere umano la Gerarchia 
degli Angeli, che tanta intimità ha con la nostra evoluzione. 
Elevare la coscienza meditando sull’Acquario può mettere 
l’aspirante in relazione con questi esseri che ci ispirano 



95 

 

continuamente e ci accompagnano nella nostra vita: “La Fratel-
lanza Universale”. 
L’apostolo in relazione con le vibrazioni angeliche dell’Acqua-
rio è Matteo, che lasciò tutti i possedimenti terreni per seguire 
Gesù, simbolo del passaggio di dimensione che tutti dovremo 
fare in futuro e che l’era dell’Acquario ci insegnerà a sviluppare 
e realizzare. 
L’aspirazione su cui concentrarsi nel periodo in cui le vibrazioni 
dell’Acquario si irradiano nel nostro mondo è: “Ogni essere 
umano cela in sé una scintilla divina”. 
Il centro spirituale su cui concentrarsi in questo periodo sono gli 
arti inferiori: visualizzarli in movimento armonioso e sincroniz-
zato. 
La frase biblica in relazione con l’Acquario è: “Voi siete miei 
amici”, Giov. 15,4. 
 
6 Gennaio – Legato al n. 12. 1 + 2 = 3: racchiude tutti i significati 
di 1, 2 e 3. Supera le 3 dimensioni se è unito al 13; in questo caso 
viene geometricamente rappresentato da dodici sfere di uguale 
dimensione poste tridimensionalmente attorno ad una tredice-
sima, da esse nascosta totalmente. 
Pesci, sede dell’ultima Gerarchia che ha raggiunto il livello spi-
rituale interiore: l’Umanità, in qualche modo indicando le nostre 
capacità future. 
Elevare la coscienza meditando sul segno dei Pesci consente 
all’aspirante di cominciare a sviluppare il veicolo che sarà ne-
cessario all’umanità quando dovrà superare la dimensione fisica: 
il corpo radioso: “Tutto è compiuto”. Il segno dei Pesci chiude 
una fase e ne apre un’altra, passando da un anno spirituale al 
successivo, il 21 marzo. 
L’apostolo in relazione con le vibrazioni presenti in questo pe-
riodo è Pietro, fratello di Andrea, il quale seppe passare da essere 
timoroso e impulsivo a “roccia” sulla quale fondare la Chiesa. 



96 

 

L’aspirazione su cui concentrarsi nel periodo dei Pesci è: “Il 
completamento del corpo umano: tempio dello spirito interiore”. 
Il centro spirituale su cui concentrarsi quando sono presenti le 
vibrazioni dei Pesci sono i piedi. È un centro spirituale che 
l’umanità di oggi non ha ancora sviluppato, ma che in futuro 
completerà la realizzazione della missione evolutiva nella mate-
ria, permettendoci di superarla. 
La frase biblica in relazione con i Pesci è: “Dio creò l’uomo a 
sua immagine”, Gen. 1,27. 
  



97 

 

 
 

 

 

Mantra di Natale: 
 

Sceso è il cielo sul pianeta; 
ha toccato le sue sponde 

raggiungendo la sua meta 
illuminando terre e onde. 

Mi preparo al nuovo incontro 
come fosse cosa nuova, 

anche se conservo dentro 
un Amor che si rinnova 

e che mai non mi abbandona. 
Questa volta voglio avere 
la costanza da padrona: 
quell’Amore mantenere.  



98 

 

  



99 

 

 

 

 

 

 

 

 

Equinozio di Primavera 

PREPARAZIONE ALLA PASQUA 



100 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



101 

 

 

 

 
 
 
DOMENICA DELLE PALME 
 
La parola “Pasqua” deriva dall’ebraico “Pesach”, che significa 
“passaggio”. Quale passaggio festeggiava, e tuttora festeggia il 
popolo Ebraico con il termine Pesach? La liberazione dalla 
schiavitù degli Egiziani attraverso il “passaggio” miracoloso 
(appunto) del Mar Rosso ad opera di Mosè. 
Tutti conosciamo la storia: il popolo Ebraico fuggì attraverso il 
varco nelle acque formato da Mosè, inseguito dall’esercito del 
Faraone; poiché dietro agli Ebrei le acque si richiusero, gli inse-
guitori Egiziani perirono affogando.  
 
Questo racconto è un simbolo che ricorda un passaggio molto 
più importante, che non coinvolse solo due popoli e la loro sto-
ria, ma l’umanità intera: parliamo del passaggio dall’Epoca At-
lantidea all’Epoca Ariana. Nell’antica Atlantide l’umanità vi-
veva immersa in una atmosfera di nebbia densa, poiché l’acqua 
del pianeta era tutta sospesa nell’aria. Essi respiravano con or-
gani simili alle branchie, e la vista stessa del sole era quasi im-
pedita. Ciò non ostacolò lo sviluppo di una fiorente civiltà, per-
ché gli atlantidei non avevano bisogno degli occhi come noi, nel 
senso che erano dotati di una forma ancestrale di chiaroveggenza 
che consentiva loro di percepire quanto li circondava.  
Siccome invece ad un certo punto l’evoluzione richiedeva che 
l’umanità sviluppasse una consapevolezza individuale, era ne-
cessaria una fase di vita fisica con una coscienza obiettiva di ve-
glia e un’atmosfera che permettesse di vedere gli altri “fuori” di 
noi. Tutta l’acqua precipitò al suolo, invadendo le zone più basse 



102 

 

e dando origine ai mari e agli oceani che oggi conosciamo. Chi 
fra gli atlantidei aveva sviluppato l’uso dei polmoni allo scopo 
di respirare l’aria asciutta e limpida sopravvisse, mentre chi non 
si seppe adattare perì, e morì, possiamo dire, “annegata”, cioè 
non potendo più respirare. Ecco che abbiamo così richiamato 
un'altra leggenda biblica: il cosiddetto diluvio universale, che al-
cuni studi datano a circa 10.000 anni fa. Non fu un fenomeno 
improvviso e veloce, naturalmente, ma al termine solo coloro 
che furono adatti poterono proseguire la loro evoluzione. 
 
È stato quindi un passaggio dall’acqua (Atlantide) all’aria 
(Ariana). Tutta l’evoluzione prosegue per tappe e “Passaggi”, 
con “Pesach” successivi che richiedono adattabilità. 
Il prossimo passaggio, la prossima “Pasqua”, potremmo dire, è 
quasi alle porte (“Il tempo è vicino”; diceva Gesù, ovviamente 
in termini evolutivi), e la prossima Era dell’Acquario ne sarà una 
anticipazione. 
Dovremo passare questa volta dall’Aria all’Etere, proseguendo 
nel sentiero verso l’alto inaugurato dai nostri progenitori. Lo 
strumento da sviluppare per “sopravvivere” sarà lo sviluppo del 
nostro corpo etereo, che può essere realizzato solo per mezzo del 
nostro comportamento. 
L’etere è la controparte del piano spirituale Cristico, che è la 
sede del Cristo, piano dove non esiste alcuna separatività – sia 
spaziale che temporale – al suo interno. Il Cristo si incarnò nella 
Terra al momento opportuno proprio per aiutarci a realizzare 
quello che è necessario affinché possiamo compiere questo 
“Passaggio”. Dovremo recuperare la vista interiore, ma non più 
in forma ancestrale e indotta dall’esterno, ma grazie alla nostra 
crescita di coscienza. E ciò potrà realizzarsi solo attraverso la 
crescita dell’Amore (forza che unifica). Non servirà essere dotti, 
o belli, o ricchi: dovremo agire, come dice Gesù, facendo “Le 
opere del Padre”. 



103 

 

Affrontiamo ora il primo brano, che in realtà è solo un ANTE-
FATTO della stagione pasquale. 
 
 
INGRESSO TRIONFALE A GERUSALEMME 
 
Marco 11: 1-10 
Quando furono vicini a Gerusalemme, verso Bètfage e 
Betània, presso il monte degli Ulivi, mandò due dei suoi disce-
poli e disse loro: «Andate nel villaggio di fronte a voi e subito, 
entrando in esso, troverete un puledro legato, sul quale nes-
suno è ancora salito. Slegatelo e portatelo qui. E se qualcuno 
vi dirà: “Perché fate questo?”, rispondete: “Il Signore ne ha 
bisogno, ma lo rimanderà qui subito”». 
Andarono e trovarono un puledro legato vicino a una porta, 
fuori sulla strada, e lo slegarono. Alcuni dei presenti dissero 
loro: «Perché slegate questo puledro?». Ed essi risposero loro 
come aveva detto Gesù. E li lasciarono fare. 
Portarono il puledro da Gesù, vi gettarono sopra i loro man-
telli ed egli vi salì sopra. Molti stendevano i propri mantelli 
sulla strada, altri invece delle fronde, tagliate nei campi. 
Quelli che precedevano e quelli che seguivano, gridavano: 
«Osanna! Benedetto colui che viene nel nome del Signore! Be-
nedetto il Regno che viene, del nostro padre Davide! Osanna 
nel più alto dei cieli!». 
 
Pochi giorni prima della Pasqua ebraica, Gesù si preparò a rien-
trare a Gerusalemme. Quella stessa città per la quale Egli aveva 
pianto prevedendone la distruzione. Dobbiamo pensare che il 
popolo ebraico era in certo modo imbevuto delle letture e dei 
racconti che riguardavano i profeti e le loro profezie, perciò era 
avvezzo ad accettare personaggi e personalità straordinarie, in 
grado di compiere atti fuori dal comune. Gesù, visto il seguito di 



104 

 

narrazioni ed esperienze riportate che lo seguiva ormai ovunque, 
era senza dubbio uno di questi; non possiamo in nessun modo 
considerarlo come una persona qualsiasi, che camminava 
nell’indifferenza generale. Anche perché si muoveva non da 
solo, ma con un seguito di uomini e donne che si era fatto nel 
tempo molto numeroso, nonostante le malignità che si facevano 
circolare contro di lui. 
La notizia della resurrezione di Lazzaro avvenuta il giorno prima 
aveva inoltre contribuito in maniera notevole alla sua fama, per-
ciò l’ingresso che Gesù fece a Gerusalemme non poteva passare 
inosservato. 
Gesù preparò con cura il suo ingresso nella città, cosa che ci deve 
indicare che esso assumeva un significato particolare. Egli 
mandò infatti due discepoli a prendere un asino, che gli sarebbe 
servito da cavalcatura, e i discepoli misero sulla soma dei man-
telli affinché gli servissero da sella. L’asino fu trovato, secondo 
la tradizione, ad un “incrocio” all’ingresso della città, e poiché i 
discepoli erano i suoi più avanzati, Pietro e Giovanni, l’incrocio 
simbolizza l’unione delle due correnti nelle quali tutta l’umanità 
può essere suddivisa: la corrente mistica (Giovanni) e la corrente 
pratica (Pietro): solo dall’unione (Incrocio) delle due correnti 
l’uomo potrà “entrare in Gerusalemme”, ossia avanzare nello 
sviluppo spirituale. 
L’arrivo fu trionfale: gli abitanti tappezzarono la strada di man-
telli e tagliarono rami di palma per stenderli a terra al suo pas-
saggio. Grida di esultanza lo accompagnavano nel suo proce-
dere.  
Si tratta ancora una volta di un simbolismo, in quanto l’asino ha 
il significato di portatore di pace, e la palma di onore e vittoria. 
Può sembrare incoerente inaugurare “cose nuove” usando im-
magini e simboli antichi. In realtà, il cammino dell’evoluzione è 
una spirale: non vuole annullare il passato, ma in un certo senso 
reinterpretarlo alla luce di conoscenze e acquisizioni più 



105 

 

profonde, spira dopo spira. È l’errore che ha fatto il Cristiane-
simo exoterico; ha voluto cancellare il passato considerandolo 
degno dei pagani, e in questo modo ha perduto non solo le cose 
buone e i valori che il passato conteneva, ma anche le proprie 
stesse radici, poiché nel cammino a spirale il nuovo può sorgere 
solo da un maggiore approfondimento dell’antico. E il nuovo qui 
viene rappresentato dalla cavalcatura, “sulla quale nessuno era 
ancora salito”: il nuovo a cavallo del vecchio. Essa era “legata”, 
non serviva ormai più e dovette essere “slegata”, adattata ai 
tempi nuovi. 

Ma quando il trionfo è di carattere materiale, lo spirito ha sempre 
qualcosa da perdere, e questo Gesù lo sapeva molto bene. 
Le stesse persone che qui lo osannano, dopo pochi giorni lo con-
danneranno. La massa è sempre guidata dall’esterno: dobbiamo 
imparare ad aprire la mente e valutare tutte le possibilità con una 
visione critica e personale. L’autorità esterna agisce sempre per 
interesse proprio, non per cattiveria, ma perché fa parte delle lo-
giche su cui si poggia. Questo dovrebbe insegnarci qualcosa an-
che risguardo quello che sta accadendo ai giorni nostri. La natura 
aborrisce il vuoto: la massa (categoria legata all’Era dei Pesci in 
cui ancora ci troviamo) non ha una “testa” propria che la diriga, 
perciò viene sempre eterodiretta da forze a lei esterne, che agi-
scono per il proprio tornaconto, qualunque esso sia. La salvezza 
perciò potrà realizzarsi solo da una presa di coscienza indivi-
duale, superando la “cultura dell’esperto” che tende a oppri-
merla, ma imparando ad aprire la mente e a “ragionare con la 
propria testa”. 

È esattamente quello che il prossimo passaggio verso l’Era 
dell’Acquario (verso l’etere) richiede. 



106 

 

 

 

Meditazione: 

Esulta, figlia di Sion, giubila, figlia di Gerusalemme! 
Ecco, viene a te il tuo re, egli è giusto e vittorioso. 
Umile, cavalca un asino, un puledro figlio d’asina. 

(Zaccaria 9:9) 

 

Esercizio: 

Unire il cuore alla mente. Non giudicare le persone secondo la 
loro apparenza, la loro intelligenza, secondo la loro ricchezza o 
secondo le loro idee. Siamo tutti sul Sentiero, e l’esperienza 
che una persona sta facendo in questa vita servirà ad integrare 
il percorso che iniziò nelle vite precedenti, aprendosi a percorsi 
non ancora calcati o non sufficientemente approfonditi.  
Chi oggi giudichiamo più indietro di noi, domani potrebbe so-
pravanzarci….  
Cerchiamo di servire l’essenza divina che è occulta in cia-
scuno: “la Luce che illumina ogni uomo”. 

  



107 

 

 
 
 
 
 
LUNEDÌ SANTO 
 
Abbiamo accennato precedentemente all’Amore, e al fatto che è 
solo il nostro comportamento a poterlo dimostrare: non è con le 
parole che si dimostra di amare, ma con i fatti. Possiamo dire 
che nell’episodio che leggeremo oggi il leitmotiv è la parola 
“FARE”. Quando, nel post-mortem ci troveremo davanti al giu-
dizio della “pesatura”, come dicevano gli Egizi, non ci chiede-
remo (perché saremo noi – la nostra Essenza Divina - a giudicare 
noi stessi) “che cosa sai”, ma “che cosa hai fatto”. 
“Chi non fa non falla” dice il proverbio, volendo dire che forse 
è meglio non fare, perché così non si rischia di sbagliare. Eb-
bene, non è questo il punto di vista che consente uno sviluppo 
spirituale. Siamo incarnati proprio perché abbiamo delle cose da 
imparare alla “Scuola della Vita”, e la legge del karma che la 
regola ci consentirà, prima o poi, di imparare dai nostri errori. 
La quota di libertà che possediamo ce la siamo conquistata at-
traverso gli errori commessi in passato, e gli insegnamenti con-
seguenti.  
Nell’Apocalisse troviamo scritto: 
 
Apocalisse 3: 15-16 
Conosco le tue opere: tu non sei né freddo né caldo. Magari tu 
fossi freddo o caldo!  
Ma poiché sei tiepido, non sei cioè né freddo né caldo, sto per 
vomitarti dalla mia bocca.  
 



108 

 

Mi pare una condanna molto dura, e la “colpa” non consta negli 
errori commessi, ma nel fatto di non essersi impegnati nel fare 
qualsiasi cosa. È perciò molto meglio sbagliare che non fare 
nulla, perché dai nostri errori impareremo le lezioni di cui ab-
biamo bisogno. Solo così potremo cominciare ad allentare i 
chiodi che ci tengono legati alla croce della materia. Risultato di 
queste lezioni è la cosiddetta “voce della coscienza”, che ci sug-
gerisce, in base alle esperienze e alle lezioni apprese nelle vite 
precedenti, quale è il comportamento corretto in ogni frangente. 
Ritroviamo molto di questo nel brano di oggi: 
 
 
LA LAVANDA DEI PIEDI 
 
Giovanni 13: 1-15 
Prima della festa di Pasqua Gesù, sapendo che era giunta la sua 
ora di passare da questo mondo al Padre, dopo aver amato i 
suoi che erano nel mondo, li amò sino alla fine. Mentre cena-
vano, quando già il diavolo aveva messo in cuore a Giuda Isca-
riota, figlio di Simone, di tradirlo, Gesù sapendo che il Padre 
gli aveva dato tutto nelle mani e che era venuto da Dio e a Dio 
ritornava, si alzò da tavola, depose le vesti e, preso un asciuga-
toio, se lo cinse attorno alla vita. Poi versò dell'acqua nel catino 
e cominciò a lavare i piedi dei discepoli e ad asciugarli con l'a-
sciugatoio di cui si era cinto. Venne dunque da Simon Pietro e 
questi gli disse: «Signore, tu lavi i piedi a me?». Rispose Gesù: 
«Quello che io faccio, tu ora non lo capisci, ma lo capirai dopo». 
Gli disse Simon Pietro: «Non mi laverai mai i piedi!». Gli ri-
spose Gesù: «Se non ti laverò, non avrai parte con me». Gli 
disse Simon Pietro: «Signore, non solo i piedi, ma anche le mani 
e il capo!». Soggiunse Gesù: «Chi ha fatto il bagno, non ha bi-
sogno di lavarsi se non i piedi ed è tutto mondo; e voi siete 



109 

 

mondi, ma non tutti». Sapeva infatti chi lo tradiva; per questo 
disse: «Non tutti siete mondi». 
Quando dunque ebbe lavato loro i piedi e riprese le vesti, sedette 
di nuovo e disse loro: «Sapete ciò che vi ho fatto? Voi mi chia-
mate Maestro e Signore e dite bene, perché lo sono. Se dunque 
io, il Signore e il Maestro, ho lavato i vostri piedi, anche voi 
dovete lavarvi i piedi gli uni gli altri. Vi ho dato infatti l'esempio, 
perché come ho fatto io, facciate anche voi. 
 
Si stava per cominciare la festa della Pasqua. Si dice che i disce-
poli, una volta pronti per iniziare la festa, cominciassero a discu-
tere su chi fosse il più grande e su quale posto prendere a tavola. 
Gesù aveva da poche ore spiegato qual era lo scopo della sua 
missione e soprattutto quel era il destino che lo aspettava; pos-
siamo immaginare il suo stato d’animo davanti a questo spetta-
colo a poche ore dalla sua Passione. 
Tuttavia, come sempre, non sprecò parole per dare l’insegna-
mento necessario nemmeno in quel contesto, ma lo fece dando 
l’esempio. Le parole, le cosiddette “prediche”, suonano vuote se 
non sono accompagnate dall’azione conseguente e coerente.  
A quei tempi, i piedi erano protetti solo da sandali, ed era co-
stume che i servitori quando i loro padroni rientravano li pulis-
sero immergendoli in un catino d’acqua e poi li asciugassero con 
un asciugamano. Era uno dei servizi più umili, ed era riservato 
al padrone di casa. Tuttavia, nessuno dei discepoli pensò di farlo 
a Gesù, e nemmeno a qualcuno dei loro. Pensavano piuttosto a 
discutere su chi era il più grande. 
 
Gesù si alzò da tavola, si spogliò della veste e si cinse con un 
asciugamano, versò dell’acqua in un catino e cominciò a lavare 
i piedi ai discepoli. Quando arrivò il turno di Pietro, questi disse 
(forse con un po’ di ritardo o senso di colpa): “Signore, tu lavi i 
piedi a me?”, e cercò di ritrarsi. Ma Gesù gli rispose: “Se non ti 



110 

 

laverò, non avrai parte con me”. Al che Pietro disse: “Signore, 
non solo i piedi, ma anche le mani e il capo!”. 
Il servizio è la dimostrazione e la misura della grandezza, come 
aveva già insegnato Gesù ai discepoli dicendo: “Chi vuol essere 
il più grande fra di voi sia l’ultimo e il servo di tutti”.  
 
Gesù volle dimostrare una legge generale della natura: il più 
grande cresce grazie al più piccolo: 
il regno vegetale cresce grazie al regno minerale, dal quale ri-
ceve nutrimento, 
il regno animale cresce grazie al regno vegetale, dal quale riceve 
nutrimento, 
l’uomo cresce grazie al regno animale, dal quale riceve nutri-
mento e aiuto nel lavoro. 
Siamo quindi tutti connessi spiritualmente. L’azione salvifica 
stessa del Cristo non solo contribuisce alla prosecuzione della 
vita del genere umano, ma anche dei regni che sono a questi in-
feriori. Il “Servizio” disinteressato è di conseguenza il tipo di 
attività più nobile che ci possa essere. 
 
La grandezza misurata con la forza appartiene alla curva discen-
dente dell’evoluzione, quando ancora vige la costruzione dei 
corpi come massima acquisizione; ma questo non è lo scopo fi-
nale, è solo un passaggio necessario alla costituzione dell’auto-
coscienza, che, una volta risvegliata, dovrà invertire il corso evo-
lutivo verso l’ascesa e il ritorno al mondo dello spirito, e la pros-
sima tappa sarà l’Era dell’Acquario. Nella discesa l’illusione 
percettiva delle forme ha portato ad una sempre maggiore sepa-
ratività, nella salita si dovrà man mano recuperare l’unità, fino a 
conoscere la vera realtà: l’Unione col Tutto nella percezione di 
comunione universale. Il servizio è al tempo stesso lo strumento 
e il risultato di questa Unità da recuperare nella nostra coscienza, 



111 

 

prima di tutto, rispecchiata poi nella nostra attitudine e compor-
tamento. 
Con questa azione, Gesù volle dimostrare ai suoi discepoli che 
la vera grandezza di cui stavano discutendo non è quella este-
riore, che separa e distingue, ma quella interiore, che è ormai 
rivolta verso la dimensione riunificatrice spirituale. 
Certamente la moltitudine, la “massa”, di persone che abbiamo 
già visto osannare e portare in trionfo Gesù, non si sarebbe nep-
pure scomposta vedendolo lavare i piedi ai suoi discepoli. E al 
tempo stesso dichiarare di essere il loro maestro. Anzi, con ogni 
probabilità lo avrebbero deriso, come faranno fra poco in tribu-
nale. 
Eppure Gesù disse che era (ed è) questo l’atteggiamento indi-
spensabile per essere suo discepolo; cioè per essere cristiano. 
Chi non fa questo non può chiamarsi cristiano. 
Gesù ci ha dato un solo comandamento (le Beatitudini non erano 
comandamenti):  
 
Giovanni 13:34,35 
“Vi do un comandamento nuovo: che vi amiate gli uni gli altri; 
come io vi ho amato, così amatevi anche voi. 
Da questo tutti sapranno che siete miei discepoli, se avrete 
amore gli uni per gli altri”. 
  
Comandamento “nuovo” non vuol dire semplicemente che 
prima non c’era, ma che è di tipo nuovo. C’è infatti una contrad-
dizione in questo versetto, cosa che suona come un invito a guar-
dare più in profondità. L’amore non si può comandare: o si ama, 
o non si ama. Se uno non vuole amare non è possibile costrin-
gerlo, tanto meno con un comandamento esteriore, come se uno 
vuole amare non è possibile impedirglielo. Quindi dietro questo 
“comandamento” si nasconde il segreto della Dispensazione 
Cristica: interiorizzare la legge. Agire cioè non perché qualcuno 



112 

 

dall’esterno ci obbliga a farlo, ma perché rispondiamo alla “voce 
della coscienza” interiore. “L’occasione fa l’uomo ladro”, dice 
il proverbio, quasi non dipendesse da lui; ma in realtà chi … 
Nei tre anni del ministero del Cristo, sembra che molte volte Egli 
facesse apposta a infrangere la Legge, arrivando a dire riguardo 
alla legge più grande, il riposo del sabato: “Il sabato è fatto per 
l’uomo, non l’uomo per il sabato”. 
Il Vecchio Testamento prevedeva l’amore “per il prossimo” (Le-
vitico 19), ma intendeva il più vicino, cioè il significato letterale 
di “prossimo”, superlativo di “vicino”. Gesù chiede di più: 
“prossimo” è anche il Samaritano. Chi non ama così, senza di-
stinzioni, non può essere “suo discepolo”. In altre parole, non 
può sviluppare il Cristo interiore e dare più volume al corpo ete-
reo, tale da costituirlo come veicolo a se stante. 
 
 
 
 
  



113 

 

 
 
 
Meditazione: 
 
Vi do un comandamento nuovo: che vi amiate gli uni gli altri. 
 
(Giovanni 14:34) 
 
 
Esercizio: 
 
Il Regno Vegetale vive grazie al Regno Minerale, che gli è in-
feriore; 
Il Regno Animale vive grazie al Regno Vegetale, che gli è infe-
riore; 
Il Regno Umano vive grazie al Regno Animale, che gli è infe-
riore … 
Il Cristo ci ha mostrato la sua riconoscenza lavando i piedi ai 
suoi discepoli,  
che gli sono inferiori, perché grazie al Servizio all’Umanità 
Egli è ulteriormente 
avanzato. Siamo tutti debitori verso coloro che reputiamo es-
serci inferiori. 
“I più grande fra di voi sarà colui che sarà il servitore di tutti”. 
Impegniamoci quindi nel servizio all’umanità. 
  



114 

 

  



115 

 

 

 
 
 
 
MARTEDÌ SANTO 
 
Noi siamo stati abituati fin da piccoli a considerare le feste prin-
cipali: il Natale e la Pasqua, come delle ricorrenze, delle occa-
sioni per ricordare fatti avvenuti nel passato. Le cose non sono 
in realtà così; la Chiesa exoterica ha voluto questa concezione o 
per ignoranza, o per creare un diaframma, una barriera fra i suoi 
riti e le basi su cui essi, in realtà, si fondano. 
Il Solstizio d’Inverno (Natale) e l’Equinozio di Primavera (Pa-
squa) sono tappe del “Dramma Cosmico”, ossia del ciclo an-
nuale dello Spirito Solare del Cristo che ogni anno viene per do-
narci la sua Vita (“Io sono la Vita”) per consentirci di proseguire 
nella nostra evoluzione spirituale e fisica. 
Il pianeta Terra nacque dal Sole; la sorgente della vita è il Sole. 
Allontanarci dal Sole ebbe lo scopo di farci attraversare una 
esperienza fisica per far nascere l’autocoscienza, ma la vita ri-
mane sempre di origine spirituale. Tanto è vero che la scienza 
materiale non ne sa nulla, e gioca manipolando forme che sono 
però originariamente sempre vive: non saprebbe far vivere una 
pietra.  
Il Cristo è il massimo spirito solare, e ogni anno torna per vivi-
ficare il pianeta, finché noi stessi non avremo conquistato la di-
mensione etereo-spirituale. Allora potremo tornare nel Sole: le 
“nubi” eteree delle scritture dove Egli ci attende alla “fine dei 
tempi”. Sarà una Pasqua, un “Passaggio” definitivo molto lon-
tano ancora nel tempo, ma che la prossima Era dell’Acquario 
dovrà avvicinare. Dice la tradizione esoterica che il prossimo ca-
taclisma, successivo al Diluvio Universale, non avverrà infatti 



116 

 

per mezzo dell’acqua, ma del Fuoco, elemento connesso con 
l’etere. 
 
IL RITO DELL’EUCARISTIA 
 
Marco 14: 12-17 
Il primo giorno degli Azzimi, quando si sacrificava la Pasqua, i 
suoi discepoli gli dissero: «Dove vuoi che andiamo a preparare 
perché tu possa mangiare la Pasqua?» Egli mandò due dei suoi 
discepoli e disse loro: «Andate in città, e vi verrà incontro un 
uomo che porta una brocca d'acqua; seguitelo; dove entrerà, 
dite al padrone di casa: "Il Maestro dice: 'Dov'è la stanza in cui 
mangerò la Pasqua con i miei discepoli?'". Egli vi mostrerà di 
sopra una grande sala ammobiliata e pronta; lì apparecchiate 
per noi». I discepoli andarono, giunsero nella città e trovarono 
come egli aveva detto loro; e prepararono per la Pasqua. 
Quando fu sera, giunse Gesù con i dodici. 
 
Matteo 26: 26-30 
Ora, mentre essi mangiavano, Gesù prese il pane e, pronunciata 
la benedizione, lo spezzò e lo diede ai discepoli dicendo: “Pren-
dete e mangiate, questo è il mio corpo”. 
Poi prese il calice e, dopo aver reso grazie, lo diede loro di-
cendo: “Bevetene tutti, perché questo è il mio sangue della 
nuova alleanza, versato per molti, in remissione dei peccati. 
Io vi dico che fin da ora non berrò più di questo frutto della vite 
fino al giorno in cui lo berrò nuovo con voi nel regno del Padre 
mio”. 
E dopo avere cantato l’inno, uscirono verso il monte degli Ulivi. 
 
Era costume degli Ebrei “immolare la Pasqua”, cioè fare festa e 
cenare per celebrare ogni anno la liberazione dalla schiavitù 
dell’Egitto. Poiché ci si trovava in questo periodo, i discepoli 



117 

 

chiesero a Gesù: “Dove vuoi che andiamo perché tu possa man-
giare la Pasqua?”. Gesù rispose: “Andate in città e vi verrà in-
contro un uomo con la brocca d’acqua; seguitelo e dove entrerà 
troverete il padrone di casa che vi indicherà una grande sala al 
piano superiore, già pronta”. 
Non ci può certo sfuggire la simbologia celata in queste poche 
righe. “L’uomo con la brocca d’acqua” è la più classica rappre-
sentazione del segno zodiacale dell’Acquario. Essendo la Pa-
squa una festa di liberazione, il suggerimento che se ne ricava è 
quello che “seguendo” l’Acquario possiamo arrivare a liberarci. 
L’uomo “viene incontro”, poiché l’Era dell’Acquario si sta av-
vicinando. 
Essa viene qui espressamente nominata come la meta a cui ten-
dere; ma è possibile accedere solo se il “padrone di casa” ci apre 
la porta. Chi è il padrone di casa? Il padrone di casa è ovviamente 
il Sé: se egli sarà pronto, se avrà preparato la “sala superiore”, 
ossia il luogo nella testa dove le correnti creatrici spirituali do-
vranno essere salite, potremo “mangiare la Pasqua”: celebrare 
l’unione fra il pane e il vino mistici.  
 
Quanto detto riguardo al tentativo delle Chiese exoteriche cri-
stiane di cancellare tutte le tradizioni precedenti dalla memoria 
e dalla cultura, vale in particolar modo per il rito dell’Eucaristia. 
Cerimoniali religiosi che prevedevano lo spezzare del pane as-
sieme al bere acqua o vino, si perdono nella notte dei tempi. 
Erano presenti nelle Scuole dei Misteri degli Egizi, dei Persiani, 
dei Greci. 
Per i discepoli di Gesù alcune tradizioni riportano che il rito era 
suddiviso in tre passaggi successivi di crescente profondità, e 
che al terzo grado solo Pietro e Giovanni, i più avanzati di tutti, 
erano al livello di partecipare. 
Qui abbiamo molto da dire e riflettere. Queste parole assumono 
per noi un significato particolare, che i discepoli al momento non 



118 

 

potevano cogliere. Gesù sapeva bene che la sua missione richie-
deva il suo sacrificio che, come abbiamo detto all’inizio, non si 
esaurisce in un solo avvenimento. La Terra era talmente pregna 
di atmosfera emozionale pesante dovuta a crudeltà, paura, de-
pravazione e così via, che doveva essere purificata prima che 
l’afflusso spirituale con cui il Cristo l’avrebbe inondata potesse 
aprirsi un varco e portare un po’ di luce.  
Gli insegnamenti esoterici sanno che c’è un legame energetico 
particolare fra il sangue e il corpo vitale, e che quest’ultimo ha 
uno stretto rapporto con il piano dello Spirito Cristico, o del 
Verbo, che è la sede del Cristo cosmico. Cristo-Gesù doveva 
perciò versare il sangue sulla terra, per apportare tutta la sua 
energia e dissolvere la cupa atmosfera emozionale che circon-
dava il pianeta. Questo è il significato della frase “il sangue della 
nuova alleanza, versato per molti”. Non fu versato infatti per i 
singoli o per annullare il loro karma, ma “per molti”, ossia per 
rischiarare l’atmosfera globale, alla quale l’umanità avrebbe da 
quel momento in poi potuto attingere. 
 
Il sangue nella cena era paragonato al vino, come le tradizioni 
insegnavano. Essendo un Esseno, è probabile che Gesù non be-
vesse bevande inebrianti, cosa che sarebbe stata contraria alle 
sue regole, e il riferimento al vino concerne il significato ideale 
che esso suggeriva, allora ben compreso. Comunque sia, Gesù 
dice qui chiaramente che “non berrà più del frutto della vite”. Si 
chiude quindi il cerchio: col primo miracolo alle nozze di Cana 
Egli mutò l’acqua in vino, alla fine della vita afferma che il vino 
(“questo frutto della vite”) dovrà essere abbandonato. E ne berrà 
di “nuovo” nel regno del Padre: è evidente che nel regno del Pa-
dre non vi sono campi e vigneti, perciò il riferimento di tutta la 
frase è ad un significato simbolico del vino. Cioè ad un elemento 
spirituale ancora da sviluppare che, grazie al suo sacrificio, tutti 
gli uomini dovranno far crescere dentro di sé: la “Luce che 



119 

 

illumina ogni uomo” di cui parla l’apostolo Giovanni: i due eteri 
superiori del corpo vitale.  
Dobbiamo infatti stare attenti, perché quanto detto sul compor-
tamento amorevole indispensabile per la crescita eterea si riferi-
sce appunto alle forze Cristiche degli eteri superiori. La sua luce 
è altra cosa dalla luce riflessa, ingannatrice che conosciamo fisi-
camente, e dalle radiazioni elettromagnetiche che hanno lo 
scopo opposto di sviluppare gli eteri inferiori legati al fisico, che 
ci farebbero rimanere prigionieri di questa dimensione impeden-
doci il ritorno all’Eden e alla dimensione eterea. Saremmo in 
questo caso prigionieri di forze oscure che hanno lo scopo di 
evitarci l’avanzamento spirituale, cosa che per loro significhe-
rebbe la fine. 
 
Se il vino rappresenta il sangue, il pane rappresenta il corpo. Il 
pane, fatto col grano prodotto dalla terra, è la quintessenza del 
cibo per il mantenimento della vita del nostro pianeta. Qui Gesù 
ci dice che la Terra è il suo corpo, al quale Egli dà la sua Vita. 
Abbiamo detto che la vita del globo che abitiamo proviene dal 
Sole, e nella sua orbita attorno ad esso la vita terrestre attraversa 
le sue fasi di crescita e di declino, in un ciclo sempre necessario 
alle forme che lo abitano. Se la Terra si allontanasse dal Sole la 
vita come la conosciamo sarebbe destinata a finire definitiva-
mente. Gli insegnamenti del Cristianesimo Interiore ci infor-
mano che la Terra faceva parte del Sole, e ne fu espulsa per con-
sentire alle forme viventi che oggi abitiamo di poter proseguire 
nella loro evoluzione; nel punto in cui siamo dobbiamo ora ri-
prendere il cammino verso la fonte di vita; se ci allontanassimo 
troppo non potremmo più proseguire. Per questo il Grande Spi-
rito Solare Cristo si incarnò sul nostro pianeta, per aiutarci nella 
nostra fase più critica. Perciò letteralmente quando ci cibiamo 
dei prodotti della terra, ci cibiamo del corpo vitalizzato dal Cri-
sto-Sole. 



120 

 

 

 

Meditazione: 

Perciò io gli darò in premio le moltitudini, dei potenti egli farà 
bottino. 
Perché ha consegnato se stesso alla morte ed è stato annove-
rato fra gli empi, 
mentre portava il peccato di molti e intercedeva per i pecca-
tori. 

(Isaia 53:12) 

 

Esercizio: 

È il Sole a trasmetterci la vita; Signore del Sole è il Cristo. 
Ogni volta che ci cibiamo assimiliamo Vita Solare; ogni volta 
celebriamo l’Eucaristia (“dare grazie”). 
Rendiamoci consapevoli di questo … il resto verrà da sé. 
 

 

  



121 

 

 

 

 

 

 

MERCOLEDÌ SANTO 
 
Abbiamo già parlato della distinzione necessaria da fare fra due 
grandi entità spirituali: il Cristo, Spirito Solare e capo degli Ar-
cangeli, e Gesù, un grande Iniziato umano. All’atto del Batte-
simo sul Giordano lo spirito del Cristo entrò in Gesù, ricevendo 
da quest’ultimo gli atomi-seme dei suoi corpi fisico e vitale o 
etereo. In quanto appartenente agli Arcangeli, il Cristo non 
aveva mai attraversato nella sua evoluzione i piani fisico ed ete-
reo, e poiché la sua missione non doveva manifestarsi, come 
nell’antichità, attraverso imposizioni esterne (o dall’alto), ma 
doveva mostrarsi come uomo fra gli uomini, aveva bisogno di 
presentarsi in un corpo umano. Solo Gesù era, fra gli uomini, in 
grado di possedere un corpo così altamente organizzato da resi-
stere – sia pure non in continuità – alle potenti vibrazioni solari 
del Cristo: fin da prima della nascita era stato allevato dagli Es-
seni, il cui scopo fondativo era proprio quello di educarlo a que-
sta missione. Della quale Egli era del tutto consapevole e con-
senziente. Come previsto dai “nuovi tempi”, anche l’umanità – 
attraverso Gesù – doveva partecipare alla propria salvezza. 
Entrambi hanno contribuito in maniera decisiva al successo della 
missione Cristica, ed entrambi hanno fatto un enorme sacrificio 
per realizzarla. Vediamone brevemente il dettaglio. 
Il Cristo ha scommesso, legandosi al nostro destino, nella nostra 
capacità di liberarci dalle spinte che l’Apocalisse descrive come 
le Bestie, ossia la cupidigia, l’egoismo e il materialismo. 



122 

 

Gesù da parte sua, che era il più avanzato umano, non potrà più 
incarnarsi in un corpo fisico, rinunciando così ad un ulteriore 
progresso. 
Il ritorno del Cristo, la cosiddetta “Parusia” non potrà avverarsi 
quindi sul piano fisico, ma solo in quello etereo. Chiunque at-
tenda il Cristo in un corpo fisico è fuori strada, e sta diffondendo, 
volontariamente o ingenuamente, una dottrina pericolosa e ne-
gativa. 
 
 
IL GETSEMANI 
 
Matteo 26: 30-46 
E dopo aver cantato l'inno, uscirono verso il monte degli 
Ulivi. Allora Gesù disse loro: «Voi tutti vi scandalizzerete per 
causa mia in questa notte. Sta scritto infatti: 
“Percuoterò il pastore 
e saranno disperse le pecore del gregge”, 
ma dopo la mia risurrezione, vi precederò in Galilea». E Pie-
tro gli disse: «Anche se tutti si scandalizzassero di te, io non mi 
scandalizzerò mai». Gli disse Gesù: «In verità ti dico: questa 
notte stessa, prima che il gallo canti, mi rinnegherai tre 
volte». E Pietro gli rispose: «Anche se dovessi morire con te, 
non ti rinnegherò». Lo stesso dissero tutti gli altri discepoli. 
Allora Gesù andò con loro in un podere, chiamato Getsèmani, 
e disse ai discepoli: «Sedetevi qui, mentre io vado là a pre-
gare». E presi con sé Pietro e i due figli di Zebedèo, cominciò 
a provare tristezza e angoscia. Disse loro: «La mia anima è 
triste fino alla morte; rEstate qui e vegliate con me». E avanza-
tosi un poco, si prostrò con la faccia a terra e pregava di-
cendo: «Padre mio, se è possibile, passi da me questo calice! 
Però non come voglio io, ma come vuoi tu!». Poi tornò dai di-
scepoli e li trovò che dormivano. E disse a Pietro: «Così non 



123 

 

siete stati capaci di vegliare un'ora sola con me? Vegliate e 
pregate, per non cadere in tentazione. Lo spirito è pronto, ma 
la carne è debole». E di nuovo, allontanatosi, pregava di-
cendo: «Padre mio, se questo calice non può passare da me 
senza che io lo beva, sia fatta la tua volontà». E tornato, di 
nuovo trovò i suoi che dormivano, perché gli occhi loro si 
erano appesantiti. E lasciatili, si allontanò di nuovo e pregò 
per la terza volta, ripetendo le stesse parole.  
 
Chi di noi, nelle diverse avversità che tutti più o meno incon-
triamo nella vita, non si è trovato ad un certo punto nell’angoscia 
più profonda, tale da abbatterlo totalmente, davanti ad un pro-
blema o ad un dolore all’apparenza insormontabile? Possiamo 
dire che questo vale sia per la vita pratica che per l’esperienza 
spirituale, a seconda del livello personale e delle sfide che ci at-
tendono. A volte può sembrare che più una persona sia sensibile, 
più sia toccata dalla “sfortuna”, mentre più uno è rude più appare 
temprato a superare ostacoli di natura materiale e fisici che ab-
batterebbero il primo. 
Possiamo immaginare lo stato d’animo di Gesù nel frangente in 
cui si trovava nel giardino di Getsemani? Forse non del tutto, se 
consideriamo la consapevolezza di quanto lo attendeva, e non 
solo nelle ore immediatamente successive. 
 
Terminata l’Ultima Cena, Gesù uscì assieme agli apostoli, e si 
recò in questo vicino giardino. Sentiva il bisogno di pregare, 
quindi preferì restare da solo per un po’, chiedendo però a Pietro, 
Giacomo e Giovanni che lo accompagnavano di vegliare. Cer-
cava, come faremmo forse tutti, conforto negli amici, che si di-
mostrano tali, come dice il proverbio, nel momento del bisogno. 
Ma quando tornò si accorse che avevano preso sonno. 
Si trattava dei suoi discepoli più avanzati, coi quali aveva con-
diviso l’evento topico della Trasfigurazione, quelli di cui si era 



124 

 

fidato di più mandandoli a preparare il luogo dell’Ultima Cena; 
eppure anche loro in questa grave occasione lo delusero. Per tre 
volte chiese loro di vegliare, e sempre li trovò addormentati. 
Più uno si avvicina ai livelli spirituali, più diventa sensibile al 
dolore altrui, e farebbe qualsiasi cosa per alleviarlo. Tuttavia non 
può contare sugli altri: si tratta di un compito interiore, che deve 
svolgere da solo, ascoltando la compassione che gli appesantisce 
il cuore. Appare inverosimile che i suoi discepoli migliori, con 
tutto quello che avevano udito quella sera, fossero così insensi-
bili da cadere nel sonno mentre il loro Maestro soffriva indici-
bilmente. È molto più probabile che si trattasse di un differente 
livello di coscienza: essi non erano in grado di “vegliare” con 
Lui, al suo livello, in quell’ora. 
 
A proposito dell’interpretazione dei vangeli, dobbiamo mettere 
in risalto il fatto che mentre si svolgevano questi avvenimenti, 
Gesù era solo e i suoi discepoli “dormivano”: come è possibile 
dunque che qualcuno vi avesse assistito per poi riportarli e de-
scriverli? È chiaro che i vangeli non sono da prendere come cro-
nache dei fatti avvenuti, ma come insegnamenti iniziatici a più 
livelli di lettura, attraverso la meditazione. 
 
E Gesù, ancora una volta, ci dà l’indicazione su come ricevere 
l’aiuto necessario in frangenti come quelli che stava vivendo; 
aiuto che non poteva venire da “fuori”, dagli amici o dai disce-
poli. Ricordiamo che i discepoli dopo l’arresto di Gesù lo abban-
donarono, e fuggirono rifugiandosi nella “stanza superiore”. 
Non appena rimasto solo, nel giardino, cadde in ginocchio, sotto 
il peso dell’angoscia: aveva detto ai discepoli: “La mia anima è 
triste fino alla morte; restate qui e vegliate con me”. E lì, solo, 
con la faccia a terra, pregò: 
 
 



125 

 

Matteo 26:39 
Padre mio, se è possibile, passi da me questo calice! Però non 
come voglio io, ma come vuoi tu!” 
 
Ecco l’indicazione del cammino: “Sia fatta la tua volontà!”. 
L’aiuto in queste circostanze può venire solo da dentro, e si tratta 
dell’ACCETTAZIONE. Fuggire non serve, servirebbe solo ad 
aggravare la situazione, che si ripresenterebbe in modo ancora 
più coercitiva, perché il destino deve compiersi. Ma compren-
derlo significa anche saperlo accettare, e allora tutte le forze ce-
lesti arrivano e si mettono in nostro aiuto. 
Accettazione non significa affatto subire passivamente gli avve-
nimenti, ma al contrario cooperare con la legge del karma, di-
ventare soggetto attivo; il contrario di chi sa solo protestare e 
imprecare, o semplicemente rassegnarsi. Anche le cose spiace-
voli o dolorose che ci succedono non sono per niente disgrazie, 
incidenti o, come si dice, fatalità. L’uomo della strada le chiama 
sfortuna, l’uomo più erudito si affida al caso; ma sia “sfortuna 
(o fortuna)” che “caso” sono nomi che diamo a qualcosa che non 
conosciamo: denotano solo la nostra ignoranza nei suoi con-
fronti.  
Come l’uomo antico attribuiva alla volontà di idoli i fenomeni 
che non sapeva spiegarsi, così l’uomo di oggi ha eretto nuovi 
idoli per lo stesso motivo: la sfortuna e la fortuna, o il caso. Dal 
momento in cui, invece, siamo in grado di comprendere come 
tutto risponda ad una legge di armonia generale, e che anche i 
fatti che ci appaiono dolorosi hanno in realtà la finalità di ripri-
stinare un equilibrio che noi stessi avevamo guastato, e collabo-
riamo con essi, riconoscendo che fummo noi stessi a prevederli 
nelle linee generali di questa vita accettate prima di nascere, non 
potrà conseguire che la risposta positiva da parte delle forze ce-
lesti, facendoci vivere in modo del tutto diverso la situazione e 
accelerandone la soluzione; qualsiasi essa sia. Il tutto secondo la 



126 

 

massima occulta: “il male è bene in divenire”; tutto, in defini-
tiva, anche quello che appare come male, concorre al bene finale. 
Per abbreviare il male e accelerare la conclusione in bene è ne-
cessaria un’azione consapevole della coscienza. 
All’invocazione di Gesù, seguì infatti l’apparizione della più 
grande consolazione, e della conferma se parliamo di Gesù 
uomo: un grande Arcangelo era al suo fianco, portandogli con-
forto. Il Cristo è il Capo degli Arcangeli, e schiere di esseri ce-
lesti sono sotto la sua direzione; eppure la sua missione richie-
deva che fosse come un uomo qualsiasi, e mai tradì questo com-
pito. Neppure davanti al più grande tormento. L’aiuto celeste 
non fu portato al Capo degli Angeli ed Arcangeli, ma fu l’aiuto 
che qualsiasi uomo può ricevere, e riceve, in condizioni analo-
ghe, anche se per lui probabilmente non in forma altrettanto “vi-
sibile”. 
 
“Tutto concorre per il bene finale”, abbiamo detto; grazie al suo 
sacrificio il Cristo è stato innalzato fino al Piano di Dio. Gesù, 
grazie al suo sacrificio amorevole e disinteressato, sarà alla fine 
il più grande Iniziato del genere umano. 
 
 
 
 
 
  



127 

 

 
 
 
Meditazione: 
 
Padre, la tua Volontà sia fatta, e non la mia. 
 
(Matteo 26:39) 
 
 
Esercizio: 
 
Il termine “Getsemani” è composto da due parole, che possono 
essere così interpretate: “gath” come amarezza, e “shemen” 
come saggezza. La saggezza, la conoscenza può derivare solo 
da una sofferenza precedente; così il genere umano è disposto 
ad imparare per avanzare. Ed è anche così che, tra una incarna-
zione all’altra, il singolo essere, il Sé, accetta il destino per la 
prossima rinascita, perché è egli stesso che aspira a migliorare 
e ad evolvere. Davanti al “Male” del mondo, impariamo a 
guardarlo con uno sguardo diverso: è necessario affinché un 
Bene superiore si realizzi.  
  



128 

 

  



129 

 

 

 

 

 

 

GIOVEDÌ SANTO 
 
Il termine “condanna” ci suggerisce una partecipazione fra chi 
condanna (“con-”) e il condannato; quasi fossero complici 
nell’azione che merita la condanna. La condanna richiede lo 
schierarsi da una delle due parti, sulle quali chi giudica dichiara 
di appartenere a quella del Bene, e il condannato a quella del 
Male. Ma in realtà si trovano entrambi nello stesso piano, anche 
se in versanti differenti od opposti. 
Nel gioco degli scacchi, i pezzi bianchi agiscono contro i pezzi 
neri; ma partecipano entrambi allo stesso gioco. Forse è il ca-
vallo il solo che non “striscia” sulla superficie, ma supera gli 
altri pezzi, perché può saltarli passando loro sopra (o “passando 
attraverso” essi). 
Per giudicare veramente ed eventualmente condannare un altro 
è necessario superare lo spirito di parte, e “immedesimarsi” 
nell’altra persona: solo allora capiremmo i veri motivi e le reali 
motivazioni del suo comportamento. Ma allora forse non giudi-
cheremmo nessuno. Ricordiamo che Gesù disse: “Io non giudico 
nessuno”. 
Quindi il nostro Cristo interiore, il nostro Sé, non ci giudica; ci 
osserva, e la nostra coscienza, se è all’altezza di ricevere quanto 
Egli vede, è già in grado di mettere in atto le necessarie misure 
o contromisure. Soffermarci invece sul giudizio rimanendo al li-
vello della “superficie”, ci porta a considerarci sotto una luce 
moralistica valutandoci “buoni” o “cattivi”: una visione che può 
solo produrre orgoglio o senso di colpa. Entrambi sono basati su 
leggi esterne, sul Dare e Avere che dà premi e castighi, strumenti 



130 

 

propri della Legge, ma privi dell’Amore. Dovremmo fare la 
“mossa del cavallo”: guardarci dall’alto, come ci vede il nostro 
Cristo interiore. E tanto basterà. 
 
L’uomo, dopo millenni vissuti sotto la legge, ha il bisogno di 
schierarsi, perché non sospetta che vi siano altre vie rispetto allo 
“strisciare sulla superficie”. Perciò fa crescere o l’orgoglio o il 
senso di colpa, allontanandosi dal percorso di pace interiore e di 
vera giustizia. Noi non siamo quella parte che ha commesso il 
male, o che ha fatto un gesto eroico; noi siamo lo Spirito, che è 
superiore ad entrambe e da entrambe trae giovamento. 
Ma questa non era la richiesta della “massa” verso Pilato – en-
trambi striscianti sulla superficie delle Ere che ora sono superate 
– e alla fine ne scaturì una condanna! 
 
 
LA CONDANNA 
 
Marco 15:2-15 
Allora Pilato prese a interrogarlo; “Sei tu il re dei Giudei?”. 
Ed egli rispose: “Tu lo dici”. 
I sacerdoti frattanto gli muovevano molte accuse. Pilato lo in-
terrogò di nuovo: “Non rispondi nulla? Vedi di quante cose ti 
accusano!”. Ma Gesù non rispose più nulla, sicché Pilato ne 
restò meravigliato. 
Per la festa egli era solito rilasciare un carcerato a loro richie-
sta. Un tale di nome Barabba si trovava in carcere insieme ai 
ribelli che nel tumulto avevano commesso un omicidio. La folla, 
accorsa, cominciò a chiedere ciò che sempre egli le concedeva. 
Allora Pilato rispose loro: “Volete che vi rilasci il re dei Giu-
dei?”. Sapeva infatti che i sacerdoti glielo avevano consegnato 
per invidia. Ma questi sobillarono la folla perché egli rilasciasse 
loro piuttosto Barabba. 



131 

 

Pilato replicò: “Che farò dunque di quello che voi chiamate il 
re dei Giudei?”. Ed essi di nuovo gridarono: “Crocifiggilo!”. 
Ma Pilato diceva loro: “Che male ha fatto?”. E volendo dare 
soddisfazione alla moltitudine, rilasciò Barabba e, dopo avere 
fatto flagellare Gesù, lo consegnò perché fosse crocifisso. 
 
Ecco il risultato delle Leggi di Mosè e della gestione Jehovitica; 
era assolutamente necessario un intervento superiore, in grado 
di richiamare la parte più profonda e spirituale che è presente 
nell’uomo, ma che può essere raggiunta solo con un percorso 
interiore. 
Ma nella gestione della Legge tutto il potere aveva nel frattempo 
trovato la sua sede ideale e i propri interessi; e l’uomo singolo 
stesso si era in qualche modo accomodato, perché, come ben 
sappiamo, la legge esterna si può sempre adattare, aggirare, in-
terpretare a proprio favore. Non lo stesso possiamo dire invece 
per la “voce della coscienza”, la legge interiore, appunto, che il 
Cristo aveva il compito di aiutarci a sviluppare. Non più cioè 
legge calata dall’alto che esige obbedienza sotto pena di castigo, 
ma la legge interiore che ci fa sentire le conseguenze quando le 
disobbedissimo, costringendoci, anche se fossimo recalcitranti, 
a rivedere il nostro comportamento. 
 
In questa disputa fra la legge interiore che lotta contro le abitu-
dini del passato derivate dalla legge esteriore, e la legge esteriore 
che mira a conservare gli interessi consolidati, avviene il Giudi-
zio e la Condanna. Siamo al culmine del dramma cosmico.  
Dobbiamo leggervi non solo l’esperienza dell’uomo Gesù, ma 
anche quella che ognuno di noi attraversa nel processo di incar-
nazione o rinascita. 
È una specie di “recita” che ognuno di noi fa ogni giorno. Molta 
luce questa chiave di lettura può gettare nel testo.  
 



132 

 

“Ecco l’uomo!”; potremmo dire: ecco l’uomo materiale, così è 
l’uomo incarnato. La mente (Pilato), che è quella che in verità 
dovrebbe dirigerlo, non è tuttavia capace di decidere veramente 
gli avvenimenti e la direzione da prendere, perché è sottomessa 
al corpo emozionale (il Popolo e i Sacerdoti). 
Mente inferiore dialettica, corpo emozionale e personalità (Pi-
lato, il Popolo e i Sacerdoti), sono sottoposti alla legge esterna, 
perché ancora non hanno instaurato il contatto, l’unione col Sé, 
lo Spirito (Gesù). Quando lo facessero, nascerebbe l’uomo come 
“Figlio di Dio”, e avrebbe superato la Legge e sarebbe libero. 
Per questo motivo chi è Figlio di Dio “deve morire alla Legge”.  
Ma “Gesù non risponde”, e Pilato si meraviglia; è come quando 
non trovando rispondenza ad una preghiera, l’uomo dice di non 
credere più. La mente recita una preghiera, ma Dio resta muto. 
Il fatto è che la sua verità non è in sintonia con quella dello spi-
rito: siamo noi a non ricevere, non Lui a non trasmettere. 
In precedenza Gesù aveva tentato di parlare a Pilato della verità, 
dicendo: “Chiunque è dalla verità, ascolta la mia voce”. Gli disse 
Pilato: “Che cos’è la verità?”, e detto questo uscì. È chiaro qui 
come la mente inferiore non sia in grado di “conoscere la verità”: 
Pilato non aspetta nemmeno la risposta di Gesù, ma esce diret-
tamente; per lui non può esistere una verità assoluta, ognuno la 
adatta a sé o a quello che più gli conviene al momento, e può 
perciò essere diversa o opposta a quella di altri. Solo lo Spirito 
può condurci alla verità, come il Cristo disse: “Io sono la via, la 
verità e la vita”. Ogni volta che leggiamo le parole “Io sono”, 
siamo autorizzati a tradurle con: lo Spirito interiore, il Sé. 
La mente ha sede nella testa, e la prima azione che Pilato compie 
è quella di far porre una corona di spine sulla testa di Gesù: la 
mente inferiore reclama la sua autorità sul Sé.  
Allora Pilato (la mente dialettica) presenta Gesù (il Sé) ai Giu-
dei, cioè alla personalità, dicendo: “Ecco il vostro re”. Ma la per-
sonalità non ne vuole sapere, anzi grida: “Crocifiggilo!” La 



133 

 

mente può governare solo nella condizione in cui lo Spirito sia 
incarnato, “crocifisso” nel corpo. 
Ecco allora che la mente dialettica (Pilato) soggiace al desiderio 
della personalità, e consente alla crocifissione. 
Chi si è risvegliato a questa necessità di cambiare la situazione, 
personale, famigliare o collettiva che sia, spesso e volentieri si 
sente disarmato e impotente di fronte allo schieramento di forze 
che hanno una “potenza di fuoco”, fatta di potere economico e 
finanziario, o potere politico e sociale, o anche potere nella in-
formazione, e così via; e dice a se stesso: “Che cosa posso fare 
io da solo?”. Ma quando cerca di coalizzare altri si sente come 
Gesù nell’episodio del Getsemani: gli amici lo abbandonano, e 
preferiscono dormire. 
Che fare allora? Abbandonare la partita? Se è sincero con se 
stesso, sa che non potrebbe farlo; la sua coscienza ormai glielo 
impedisce. Ma se non pretende di vedere la vittoria e annientare 
l’avversario, e si mette umilmente all’opera nel novero della sua 
cerchia ristretta, si accorgerà che alcuni risultati potrà coglierli. 
Perché, come è accaduto a Gesù nel Getsemani, le forze celesti 
sono al suo fianco. La cosa più importante da fare non consiste 
in azioni strepitose ed eclatanti, ma semplicemente vivere se-
condo i suoi ideali. Non è poco, perché gli altri un po’ alla volta 
si accorgeranno e avvertiranno qualcosa, e allora saranno loro ad 
avvicinarsi e a chiedere qual è il nostro “segreto”. E lo sforzo 
che avrà fatto sarà quello rivolto verso di sé, nel miglioramento 
di sé secondo i propri ideali. 
L’Era dell’Acquario, ancora una volta, non richiederà il movi-
mento delle masse, ma sarà una questione di coscienza, e le per-
sone si uniranno spontaneamente con coloro che sentono più af-
fini ai propri ideali. In questo modo non sarà possibile tradire 
questi ultimi, perché essi viaggeranno nel cuore di ognuno. 
Se volessimo soddisfare le masse, finiremmo per fare la stessa 
cosa che fece Pilato: consegnare Gesù perché sia crocifisso. 



134 

 

 
 
 
Meditazione: 
 
“Io Sono la Via, la Verità e la Vita. Nessuno viene al Padre se 
non per mezzo di me” 
 
(Giovanni 14: 6) 
 
 
Esercizio: 
 
Lo scopo e finalità della scienza è la “Ricerca” della verità. 
Quando essa afferma di averla trovata, e nello stesso tempo 
cerca di impedire la circolazione di altre visioni, diverse dalla 
sua, dimostra: 

- Di non credere essa stessa alla propria verità 
- Di agire al di fuori delle regole che da sola dice, a pa-

role, di sostenere. 
Qualora la scienza trovasse la verità, avrebbe realizzato il suo 
scopo sociale e terminato il suo motivo d’essere. Sappiamo 
però che nessuna verità trovata rimane tale per sempre, e di 
conseguenza solo tenendo la mente aperta ci si potrà avvicinare 
alla Verità. 
La verità della scienza materialistica è quella di Pilato: termina 
con un punto di domanda. 
La Verità è solo nell’Io Sono (“Io Sono la Verità”). È la conti-
nua, ed eterna, ricerca interiore della “propria” verità. 
Abbiamo il dovere e il diritto di sostenere questo principio, e di 
vivere secondo quanto esso richieda.  
  



135 

 

 
 
 
 
 
VENERDÌ SANTO 
 
Faremo ora un altro passo in avanti nella conoscenza del mistero 
del Golgotha: per comprendere questo impegnativo brano è ne-
cessario sapere che in quel momento fu inaugurato il processo 
ciclico di “presenza” dello Spirito Cristo nel pianeta; lo stesso 
ciclo da allora si riproduce anche in noi stessi, nei nostri corpi 
sottili.  
Egli infatti non ci ha abbandonato (aveva detto: “Sarò con voi 
fino alla fine dei tempi”), ma come abbiamo visto ogni anno pe-
netra con la sua coscienza nella Terra infondendole il rinnova-
mento della vita, dandoci tutta la sua Vita ed energia fino all’ul-
tima goccia, fino a liberarsi a Pasqua (all’Equinozio primave-
rile), quando torna nei Regni celesti per recuperare forza.  
In un certo senso, siamo tutti “ai piedi della croce”, dalla quale 
dobbiamo liberarci. Dobbiamo ritornare alla dimensione eterea, 
o detto altrimenti, al Sole.  
Vedremo come i passi del Vangelo di oggi ci danno le indica-
zioni sul cammino. 
 
 
AI PIEDI DELLA CROCE 
 
Giovanni 19:25-30 
Stavano presso la croce di Gesù sua madre, la sorella di sua 
madre, Maria di Cleofa, e Maria Maddalena. 
Gesù allora, vedendo la madre e lì accanto a lei il discepolo che 
egli amava, disse alla madre: “Donna, ecco tuo figlio!”. Poi 



136 

 

disse al discepolo: “Ecco tua madre!”. E da quel momento il 
discepolo la prese nella sua casa. 
Dopo questo, Gesù, sapendo che ogni cosa era stata ormai com-
piuta, disse per adempiere la Scrittura: «Ho sete». Vi era lì un 
vaso pieno d'aceto; posero perciò una spugna imbevuta 
di aceto in cima a una canna e gliela accostarono alla bocca. E 
dopo aver ricevuto l'aceto, Gesù disse: «Tutto è compiuto!». E, 
chinato il capo, spirò. 
 
Matteo 27:46 
Verso le tre, Gesù gridò a gran voce: «Elì, Elì, lemà sa-
bactàni?», che significa: «Dio mio, Dio mio, perché mi hai ab-
bandonato?» 
 
Nel momento della morte, gli atomi-seme dei corpi fisico e vi-
tale di Gesù furono restituiti allo spirito suo legittimo proprieta-
rio, Gesù uomo, il quale però non potrà più reincarnarsi, non es-
sendogli disponibile il corpo vitale, che fu posto sotto sorve-
glianza. Questo perché la venuta ciclica dello Spirito Cristo non 
potrà cessare se non alla “fine dei tempi”, quando cioè l’umanità 
– grazie all’infusione continua della sua energia nel pianeta – 
sarà riuscita a “trasferirsi” nel piano etereo, il “Regno” che Egli 
ci ha preparato “fra le nubi”. Sarà quella la Pasqua del passaggio 
dall’aria all’etere di cui abbiamo già parlato. 
Allora Egli potrà liberarsi definitivamente del peso della Terra, 
ma per farlo dovrà utilizzare il corpo vitale di Gesù, lo stesso 
corpo che utilizzò per entrarvi. È una legge spirituale. Può sem-
brare strano a chi è abituato ai racconti e interpretazioni orto-
dosse il fatto che il Cristo stesso sia sottoposto a leggi: Egli è 
venuto ad insegnarci come utilizzare le leggi dello spirito, e non 
sarà quindi Lui ad infrangerle! Anche Lui ne è sottoposto. È ve-
nuto ad insegnarci il cammino della Libertà, ma libertà non si-
gnifica anarchia; le leggi esistono, e fare finta che non ci siano 



137 

 

non ci salva dalle conseguenze derivate dalla loro disobbe-
dienza.  
La libertà può essere conquistata e allargata a condizione che sia 
esercitata all’interno del Piano divino, che si condivida il Piano 
divino; fare il contrario credendo di esercitare la libertà, in realtà 
conduce al risultato opposto, perché saremo soggetti al tentativo 
delle forze dell’Universo di ripristinare l’armonia che abbiamo 
infranto. 
È questa la sola definizione di Bene che regge qualsiasi analisi.  
Per tornare al brano, una lettura superficiale ci farebbe contare 
in numero di quattro le persone che si trovavano ai piedi della 
croce; ma questo conto non torna con il prosieguo del racconto. 
L’elenco delle persone sembra facile, ma è invece oggetto di di-
sputa interpretativa. Giovanni non getterebbe mai lì un nome per 
la prima volta dopo avere fatto l’elenco delle persone presenti, 
come se lo fosse dimenticato, senza nessun motivo.  
Proponiamo la seguente scrittura: “Stavano presso la croce di 
Gesù (1)sua madre, (2) la sorella di sua madre: Maria di Clèofa 
e (3) Maria di Màgdala.”, dove nell’elenco figurano tre persone, 
e non quattro: la madre di Gesù, Maria Maddalena e Maria di 
Clèofa, che sarebbe definita “sorella” non per motivi di sangue, 
ma perché così si chiamavano fra loro i discepoli di Gesù e gli 
Esseni.  
Facciamo ora attenzione: prosegue dicendo: “Gesù allora, ve-
dendo la madre e lì accanto a lei il discepolo che egli amava, 
disse alla madre: «Donna, ecco tuo figlio!». Poi disse al disce-
polo: «Ecco tua madre!». E da quel momento il discepolo la 
prese nella sua casa”.  
Appare quindi “il discepolo che Gesù amava”, che è senz’altro 
Giovanni (nonostante altre interpretazioni un po’ contorte). Ma 
Giovanni non era presente fra coloro che erano elencati ai piedi 
della croce. 



138 

 

Azzardiamo una interpretazione di questo passaggio, che è dav-
vero oscuro: “Donna, ecco tuo figlio”, può essere riferito a Gesù, 
figlio di Maria, alla quale Egli, il Cristo, lo restituisce dopo i tre 
anni della vita pubblica nei quali aveva utilizzato i suoi corpi 
fisico e vitale. Potremmo liberamente tradurre: “Donna, restitui-
sco tuo figlio alle tue cure”, sia pure non in corpo terreno, perché 
Gesù non potrà più incarnarsi. Dopodiché la raccomanda a Gio-
vanni.   
Molto è stato detto e scritto intorno al discepolo che Gesù 
amava, forse leggendo attentamente il testo che precede qualche 
risposta si potrà trovare. Il vangelo di Giovanni è l’unico che 
mette anche Maria, la madre di Gesù, presso la croce nel mo-
mento della sua morte. Per gli altri evangelisti non era ai piedi 
della croce; o se c’era non la vedevano.  
E poiché nemmeno Giovanni è presente nell’elenco, dobbiamo 
supporre che entrambi, Giovanni, il discepolo che Egli amava, e 
Maria sua madre, fossero lì “accanto” (come dice il testo), cioè 
presenti nei loro corpi spirituali, ma non in carne ed ossa. Per 
questo Maria poté ricevere Gesù dal Cristo, trovandosi entrambi 
nei piani sottili. 
È una questione che si risolve nel piano etereo, non in quello 
fisico. 
 
Le “Tre Marie” possiamo vederle, con una interpretazione di ca-
rattere esoterico, anche come rappresentanti i tre segni femminili 
dello zodiaco. 
Maria di Cleofa rappresentata dal Cancro, come portatrice della 
lunare mente dialettica; 
Maria Maddalena rappresentata dal Toro, come portatrice del 
venusiano amore sensuale. 
Qualora dai piedi della croce entrambe si liberino dell’aspetto 
materiale, la prima sviluppando l’intuizione al posto della mente 
dialettica passando dall’egoismo all’altruismo, e la seconda 



139 

 

sviluppando l’amore disinteressato al posto dell’amore sensuale 
passando dalla passionalità alla compassione; 
e innalzassero così le energie mentali ed emozionali fino alla te-
sta (alle ghiandole epifisi ed ipofisi), formerebbero la terza per-
sona “presente”: Maria madre di Gesù, rappresentata dal segno 
della Vergine, facendo nascere l’Immacolata Concezione. 
Ecco le indicazioni sul cammino di cui si diceva: compassione 
ed altruismo (o disinteresse). 
 
Abbiamo detto che Maria madre di Gesù non era presente fisi-
camente: infatti l’Immacolata Concezione è un traguardo che è 
ancora riservato ad un futuro dell’umanità, ed è un lontano tra-
guardo per l’uomo d’oggi. Diventa allora inutile parlarne? Non 
proprio; come un Iniziato ci ricorda, la Stella Polare non sarà 
mai raggiunta dal marinaio, nondimeno essa rappresenta il punto 
con il quale egli può regolare correttamente la sua rotta. Cono-
scere la direzione da percorrere diventa un dato indispensabile 
per saper governare la “nave” della propria vita. 
La frase di Matteo ci dà una ulteriore informazione: quando lo 
spirito del Cristo restituisce Gesù a sua madre lasciandolo, que-
sti “sente” l’abbandono, ed esclama la frase fatidica, sulla quale 
pure si sono esercitati migliaia di esegeti: “Perché mi hai abban-
donato?”. 
 
A noi preme sottolineare che queste frasi ci ricordano che 
l’avanzamento spirituale può avvenire solo attraverso l’unione 
interiore fra le due polarità che abitano ciascuno di noi, unione 
realizzabile nella testa grazie all’“innalzamento del serpente”, 
ossia di Kundalini, cosa che supera anche l’idea di famiglia 
come legame di sangue: “Ecco tuo figlio”, “Ecco tua madre”. 
Ovviamente l’insegnamento non vuole dire di non amare i con-
sanguinei, ma al contrario di amare tutti così intensamente come 
fossero il proprio padre e la propria madre. 



140 

 

 
 
 
Meditazione: 
 
Mio Dio, mio Dio, perché mi hai abbandonato?”. 
Tu sei lontano dalla mia salvezza: sono le parole del mio la-
mento. 
 
(Salmi 21:2) 
 
Esercizio: 
 
Accade spesso, quando succedono a noi o anche ad altri fatti 
spiacevoli e duri, difficili da accettare, sentire pronunciare la 
domanda: “Dov’è Dio? Perché Dio permette tutto questo? Se 
Dio ci fosse non accadrebbero queste cose”. 
Il silenzio di Dio, il sentirsi abbandonati, fa parte della lezione 
da imparare: siamo noi a doverci metter in gioco. Quando una 
cosa ci colpisce, vuol dire che ha in qualche modo a che fare 
con noi: forse richiede da noi qualche cosa.  
Era il Dio dell’umanità bambina che doveva uscire dalle acque 
(dell’Atlantide) che doveva occuparsi di lei, perché non era an-
cora in grado di farlo da sola. Ora l’umanità è adulta – tanto da 
negare spesso l’esistenza di un …Padre – e perciò è suo com-
pito trovare le risposte. Con tutti i rischi che questo comporta. 
Ma la presenza di Dio è premurosa tanto quella di un padre che 
lascia che il figlio si sbucci un ginocchio per imparare a cam-
minare da solo. 
Dio quindi non ci abbandona, ma come un padre premuroso ci 
segue nei tentativi, anche se talvolta maldestri, di “camminare 
da soli”. 



141 

 

 

 
 
 
 
SABATO SANTO 
 
C’è una tendenza dell’uomo della strada, ma non solo, a pensare 
all’essere umano come fosse sempre stato uguale a quale è oggi, 
e a guardare alla storia come fosse solo il risultato di un pro-
gresso tecnico più che umano: si guarda non a quello che l’uomo 
era, ma a quello che faceva, quasi come non ci fosse attinenza 
fra le due cose. E questa tendenza non riguarda solo l’uomo della 
strada, ma anche l’uomo di scienza, l’antropologo, lo storico, lo 
psicologo, e così via. Ci dicono, tanto per fare un esempio: in un 
determinato momento l’uomo ha scoperto il fuoco. Ma che cosa 
vuol dire? Che prima non lo conosceva? È ovvio che lo cono-
sceva, era sempre stato circondato dal fuoco; quello che nel 
tempo è cambiata è stata la coscienza che l’uomo aveva nei con-
fronti del fuoco! L’uomo atlantideo era in contatto con le forze 
della natura, con le intelligenze che sovrintendevano al fuoco e 
agli altri fenomeni naturali, che considerava perciò come una 
parte di se stesso, non avendo una cognizione mediata dai sensi 
e dal cervello come abbiamo noi oggi nella coscienza oggettiva 
di veglia. Nel tempo la sua forma di coscienza divenne sempre 
più dialettica, fino a vedere il fuoco “fuori di sé”, e cominciando 
di conseguenza a sfruttarlo ai propri fini. Fu allora che “scoprì” 
il fuoco (e cominciò l’egoismo).  
Anche nel periodo post-atlantideo, l’uomo ci mise ere intere 
prima di identificare se stesso come una entità separata quale si 
considera al giorno d’oggi. Era per lui, per la sua coscienza, più 
importante la tribù, o il clan, rispetto al singolo e a se stesso. 



142 

 

L’uomo antico non aveva pertanto la stessa mentalità che ab-
biamo noi ora, e tutte le analisi che non considerano questo 
aspetto fondamentale sono destinate a giungere a conclusioni er-
rate. E questo non valeva solo durante la vita da incarnato: da 
quando fu espulso dall’Eden (cioè dal piano etereo) e conobbe 
di conseguenza l’interruzione di memoria che chiamiamo morte, 
anche l’esistenza nel periodo post-mortem era differente rispetto 
alla nostra. La vita fisica e del post-mortem non sono separate 
tra loro: l’una si ripercuote sull’altra. L’Ade classico era ancora 
oscuro e nebuloso, l’essere umano dopo la morte non superava 
il piano emozionale prima di incarnarsi nuovamente, e la co-
scienza era offuscata, quasi di sogno. 
La svolta avvenne dopo la morte di Gesù sulla croce, che coin-
cise con il punto più “basso” dell’evoluzione umana. Fino a 
prima la vita tra il mondo e l’oltretomba trascorreva quasi sem-
pre e quasi per tutti sotto le influenze del piano astrale, restrin-
gendo così il campo delle possibilità di redenzione dalle in-
fluenze che impedivano uno sviluppo spirituale. Era necessario 
accentuare l’aspetto separatore e materiale, perché solo da lì si 
poteva inserire nella coscienza l’autocoscienza che sarebbe stata 
ampliata in seguito verso le sfere spirituali in piena consapevo-
lezza. Fu allora che l’influsso Cristico diede il colpo di svolta. 
 
Vediamo come i Vangeli sinottici descrivono che cosa avvenne 
nel momento della morte di Gesù sulla croce. 
 
 
IL VELO DEL TEMPIO 
 
Matteo 27:51-54 
Ed ecco il velo del tempio si squarciò in due da cima a fondo, la 
terra si scosse, le rocce si spezzarono, i sepolcri si aprirono e 
molti corpi dei santi morti risuscitarono. E uscendo dai sepolcri, 



143 

 

dopo la sua risurrezione, entrarono nella città santa e appar-
vero a molti. 
Il centurione e quelli che con lui facevano la guardia a Gesù, 
sentito il terremoto e visto quello che succedeva, furono presi da 
grande timore e dicevano: “Davvero costui era Figlio di Dio!”. 
 
 
Marco 15:33 
Venuto mezzogiorno, si fece buio su tutta la terra, fino alle tre 
del pomeriggio. 
 
Luca 23:44-45 
Era verso mezzogiorno, quando il sole si eclissò e si fece buio 
su tutta la terra fino alle tre del pomeriggio. 
Il velo del tempio si squarciò nel mezzo. 
 
Tutti noi abbiamo dentro noi stessi la Luce del Sole fin dalla 
nostra origine solare. Purtroppo oggi essa è quasi del tutto spenta 
alla nostra coscienza, anche se essa tenta di parlarci continua-
mente, per cui riteniamo di essere degli esseri solo fisici.  
All’evento del Golgotha il Sole – il Cristo – è penetrato nella 
Terra utilizzando come veicolo il sangue di Gesù. Visto che noi 
avevamo perduto la via verso il ritorno, il Sole stesso è venuto 
da noi! 
Il cuore del pianeta conserva (come lo conserva il cuore umano) 
la fiamma originaria di provenienza solare; una fiamma che do-
vremmo vigilare affinché non si spenga mai, proprio come face-
vano le vestali nei templi antichi. Questo è il significato della 
tradizione che dice che il Cristo, dopo la sua morte sulla croce, 
“scese agli inferi” e provocò un “terremoto”. Il buio descritto 
che discese su tutta la Terra, era in realtà la luce abbagliante che 
si espanse dal centro della Terra verso il suo esterno. 



144 

 

Se ipoteticamente un osservatore avesse potuto osservare da 
fuori in quel momento il nostro pianeta, avrebbe visto un cam-
biamento improvviso, come una specie di lampo abbagliante av-
volgerlo e mutare le condizioni precedenti. 
Il terremoto fu causato dal repentino innalzarsi del tasso vibra-
torio di tutto il pianeta. 
Da questa luce – rinvigorita anno dopo anno dal Cristo cosmico 
nel ciclo terrestre cui abbiamo accennato precedentemente – an-
che il cuore dell’uomo può da allora attingere per ravvivarsi e 
far crescere l’amore, che è la sua natura; ma ciò dipende dalla 
coscienza e dal comportamento di ognuno, perché dobbiamo li-
berarci di tutte le ombre, le incrostazioni che ci impediscono di 
svilupparlo. 
 
Il velo del tempio di cui parla questo passo si riferisce al tempio 
di Gerusalemme, nel quale esso separava il Sancta Sanctorum, 
accessibile solo al Sommo Sacerdote e che conteneva l’Arca 
dell’Alleanza, dal resto dell’edificio. Soltanto il Sommo Sacer-
dote poteva entrare oltre questo velo, ed era il solo che poteva, 
in quel luogo e in ben precise occasioni, parlare direttamente con 
Jahvè, dal quale riceveva così le volontà che poi trasmetteva al 
popolo.  
Con la frase “si squarciò il velo del tempio” si vuole perciò in-
dicare che da quel momento non era più necessario un interme-
diario, un sacerdote, per “parlare” – cioè avere un contatto – con 
Dio: il Cristo aveva aperto la via perché tutti potessero superare 
il velo, cioè sviluppare in se stessi la capacità di entrare in co-
munione con la Divinità, che poteva perciò essere trovata INTE-
RIORMENTE. Quello che possiamo chiamare il Cristo inte-
riore. 
L’innalzarsi delle vibrazioni planetarie rese possibile da quel 
momento a ciascuno di mettersi in ascolto della propria parte 



145 

 

spirituale, che fino a prima era irraggiungibile perfino nel pe-
riodo post-mortem.  
 
Il Sé, il Cristo interiore, rappresenta perciò ora la Legge interiore 
e la voce che dobbiamo seguire. Detto così sembra una cosa 
semplice e facile, ma in realtà è vero il contrario. I sacerdoti e i 
farisei, cioè tutte le istanze che fino a prima ascoltavamo perché 
era più comodo e “sicuro”, senza fare particolari sforzi; che 
erano anche agevolmente interpretabili e assecondabili da una 
volontà asservita alla personalità; quei sacerdoti e farisei contro 
i quali Gesù aveva sempre lottato e fallito nel tentativo di farli 
ragionare, si mettono di traverso, perché significherebbe rinun-
ciare agli agi e allo stile di vita su cui si erano (ci eravamo) ac-
comodati. 
Così, la legge interiore chiede a ciascuno di noi di riformare il 
nostro comportamento, e adattarlo alla volontà dello Spirito. Che 
è, ricordiamolo, la nostra vera essenza, la nostra vera identità, 
senza tutte le sovrastrutture con le quali usiamo comunemente 
ricoprirla. 
 
È un processo che dobbiamo mettere in moto che richiede tempo 
e impegno; e anche se già lo abbiamo iniziato richiederà di si-
curo ancora tempo e impegno e sorveglianza. Ma ricordiamo che 
“il Cristo non giudica nessuno”: Egli è al nostro fianco aiutan-
doci nelle cadute, che fanno parte del cammino. Come anche per 
Lui l’ascesa al Calvario comportò cadute e sofferenze. Lungo il 
cammino troveremo aiuti come trovò Lui nelle pie donne, in Ve-
ronica o in Simone di Cirene: sembreranno aiuti casuali; do-
vremo comprendere che rappresentano Qualcuno che ci è vicino 
e che ce li invia, anche a loro insaputa, per darci un segno di 
incoraggiamento. 
Come quella del Calvario anche la nostra è una salita, e qualche 
volta può sembrare insormontabile, tanto da farcela maledire. 



146 

 

Ma per lo scalatore la salita rappresenta al tempo stesso il ne-
mico da vincere, perché è l’ostacolo che deve superare per giun-
gere alla meta, ma contemporaneamente rappresenta l’aiuto 
senza il quale la meta non sarebbe raggiungibile, perché è pro-
prio su quella stessa salita che egli poggia i piedi per prendere la 
spinta necessaria. Ecco che dovremmo perciò guardare alle sfide 
della vita, che qualcuno chiama “prove”, con lo sguardo di chi 
non subisce le traversie della vita, ma di chi diventa padrone del 
proprio destino, libero dalle coercizioni esterne.  
La libertà non è affatto un diritto di nascita; la libertà dev’essere 
conquistata, e da quel momento la libertà potrà realizzarsi solo 
attraverso un impegno personale e interiore. E d’altra parte la 
libertà può nascere solo interiormente. Per questo il Cristiane-
simo è il cammino verso la libertà: chi vuol dare ad altri la libertà 
da fuori sta in realtà – consciamente o inconsciamente - gestendo 
un potere. Come la storia ha insegnato. Nessuno può “Salvarci” 
brandendo l’autorità, che si tratti di salvarci dalla fame, dalla 
guerra, dalla povertà o dalla malattia o da un’epidemia. E nep-
pure può salvarci da quello che egli chiama “Inferno” (che è la 
negazione dell’Amore di Dio).  
Le prove sono tutte “aiuti” sul nostro sentiero in salita. 
 
Se riflettiamo comprendiamo comunque che la responsabilità è 
l’altra faccia della libertà: non può esistere libertà senza respon-
sabilità, come non ha senso la responsabilità senza libertà. An-
che questo ci indica il “Velo che si è squarciato”.  
 
  



147 

 

 
 
 
Meditazione: 
 
Chi salirà il monte del Signore? chi starà nel suo luogo santo? 
 
(Salmi 24:3) 
 
Esercizio: 
 
Ogni mattina, quando ci alziamo, abbiamo in mente di solito 
due pensieri: gli impegni del giorno e la speranza che non suc-
ceda nulla che sconvolga il nostro “quieto vivere”. Se fossimo 
esauditi finiremmo nel novero dei “tiepidi” dei quali abbiamo 
già parlato.  
Certo non dobbiamo augurarci di incorrere in più problemi 
possibili, ma dovremmo riuscire a mantenere la capacità di ac-
cettare gli inconvenienti, considerandoli come degli aiuti ne-
cessari al nostro sviluppo spirituale.  
A prescindere da quello che fanno gli altri, perché è assurdo 
pretendere la libertà e poi aspettare gli altri prima di agire. 
 

  



148 

 

  



149 

 

 
 
 
 
 
DOMENICA DI PASQUA 
 
Buona Pasqua! 
Quante volte abbiamo detto e sentito questa frase in questi 
giorni; ma sarebbe opportuno che comprendessimo davvero 
bene cosa diciamo e sentiamo! 
Abbiamo già parlato del significato di “passaggio” del termine 
“Pasqua”, ma per il Cristianesimo esso assume anche un signi-
ficato diverso e superiore. È legato all’idea di VINCERE LA 
MORTE. Cristo è risorto, perciò ha vinto la morte, e ha aperto 
la strada anche a noi per conseguire la stessa vittoria. Che coin-
cide con l’ultimo “passaggio”: non più di quelli legati al passato, 
ma quello del futuro: dall’aria all’etere. 
Ci dobbiamo però chiedere come interpretiamo questo “vincere 
la morte” 
 
Per il materialista, che non ha idea di che cosa sia la vita, e la 
considera un prodotto del corpo vedendo solo la dimensione fi-
sica, la situazione appare disperata. La sola cosa che può fare è 
prolungare il più possibile la vita del suo corpo, e mette in atto 
tutte le iniziative e tutto il suo ingegno per questo scopo. Cerca 
l’immortalità fisica. Dal suo punto di vista tutto è lecito a questo 
fine; ma le conseguenze, se realizzate, sarebbero tragiche, e la 
più grande disgrazia per l’umanità sarebbe proprio la vittoria fi-
sica sulla morte: ogni progresso ideale, morale e sociale ben pre-
sto si arresterebbe senza nuovi stimoli e nuovi soggetti in arrivo; 
fantasia e soprattutto intuizione un po’ alla volta si spegnereb-
bero. Non ci sarebbe più niente per cui valga la pena di vivere. 



150 

 

Perpetuare la vita fisica attraverso la tecnologia, che ci trasfor-
merebbe in zombi o in robot teleguidati, è la sfida del TRAN-
SUMANESIMO. E non crediamo di essere così lontani da que-
sto epilogo (io penso che dovremmo fare molta attenzione a ciò 
che già sta accadendo).  
Per fortuna tutto questo non potrà realizzarsi, perché tutto quello 
che ha un inizio è destinato ad avere una fine; perfino il Sole è 
destinato a morire, e il materialista è destinato a vivere comun-
que sempre con la paura della morte, anche se protratta nel 
tempo. 
 
Vincere la morte dal punto di vista del Cristiano assume allora 
un significato diverso e in più. Quando ebbe inizio la morte? In-
cominciò nell’Eden, quando Adamo mangiò il frutto della cono-
scenza (“Dio disse: ‘Se mangerai il frutto dell’albero morirai’”), 
perciò potrà cessare solo quando torneremo all’Eden, alla di-
mensione eterea. 
In realtà, il concetto di morte è un pensiero, è solo una “super-
stizione”, nel senso di credere per ignoranza ad una cosa che non 
è vera. Per morte si intende la fine della coscienza, ed è questo 
che spaventa. La coscienza però non si trova nel corpo o nel cer-
vello, come crede il materialista, nonostante non abbia prove 
“scientifiche” a sostegno di questa tesi, ma è una dote dello spi-
rito; di conseguenza vincere la morte si dovrebbe declinare con 
“mantenere la coscienza”, cioè non perdere la memoria tra una 
vita e l’altra sulla terra. Ciò è realizzabile solo con la continuità 
di coscienza nei piani sottili. Vincere la morte non si può realiz-
zare rimanendo per sempre nello stesso corpo, ma mantenendo 
la consapevolezza anche quando passiamo da un corpo all’altro.  
Vediamo come nel Vangelo è descritta la Resurrezione di Gesù: 
 
 
 



151 

 

IL SEPOLCRO VUOTO 
 
Giovanni 20: 1-18 
Nel giorno dopo il sabato, Maria di Màgdala si recò al sepolcro 
di buon mattino, quand'era ancora buio, e vide che la pietra era 
stata ribaltata dal sepolcro. Corse allora e andò da Simon Pie-
tro e dall'altro discepolo, quello che Gesù amava, e disse loro: 
«Hanno portato via il Signore dal sepolcro e non sappiamo dove 
l'hanno posto!». Uscì allora Simon Pietro insieme all'altro di-
scepolo, e si recarono al sepolcro. Correvano insieme tutti e 
due, ma l'altro discepolo corse più veloce di Pietro e giunse per 
primo al sepolcro. Chinatosi, vide le bende per terra, ma non 
entrò. Giunse intanto anche Simon Pietro che lo seguiva ed en-
trò nel sepolcro e vide le bende per terra, e il sudario, che gli 
era stato posto sul capo, non per terra con le bende, ma piegato 
in un luogo a parte. Allora entrò anche l'altro discepolo, che era 
giunto per primo al sepolcro, e vide e credette. Non avevano in-
fatti ancora compreso la Scrittura, che egli cioè doveva risusci-
tare dai morti. I discepoli intanto se ne tornarono di nuovo a 
casa. 
 
Il corpo di Gesù era rimasto nel sepolcro dal venerdì sera fino a 
quella domenica. Sono i tre giorni che caratterizzano tutti i pro-
cessi di Iniziazione, che corrispondono ai tre giorni post-mortem 
dal momento dell’arresto cardiaco fino allo “strappo” del cor-
done argenteo dell’uomo, che ne sancisce la morte definitiva, e 
che corrispondono a loro volta ai tre “giorni” o periodi evolutivi 
di Saturno, del Sole e della Luna, e relative ricapitolazioni del 
periodo della Terra (Epoche ed Ere). Le leggi cosmiche agiscono 
sempre e comunque, e anche per il corpo di Gesù, dopo quei tre 
giorni, era giunto il momento di essere abbandonato dallo Spi-
rito, dal Sé del Gesù uomo.  



152 

 

Abbiamo dunque la tomba vuota dopo 3 giorni. È dunque una 
specie di iniziazione, ma di chi? Gesù era già stato iniziato. No, 
si tratta di una Iniziazione globale, planetaria. Tutto il pianeta, 
come abbiamo già visto, subì una trasformazione, inaugurando 
la “Nuova Via”.  
La tomba vuota mai usata prima ci mostra proprio che ebbe ini-
zio una strada nuova, mai prima calpestata. 
E la pietra rotolata via vuole indicare la fine di una vecchia 
forma di coscienza, ormai superata, che impediva l’accesso alla 
coscienza nei piani superiori. 
Fu quindi una Iniziazione collettiva; l’ultima iniziazione collet-
tiva, perché la novità sta nel fatto che da quel momento l’Inizia-
zione dovrà essere diversa: solo individuale, per tutti i motivi 
che ci siamo già detti (il velo del Tempio “strappato”). 
È inutile perciò aspettare quella che alcuni chiamano “Ascen-
sione globale”, come esseri straordinari con un colpo di bac-
chetta magica ci trasferirebbero tutti nel piano etereo: siamo noi, 
singolarmente, che dobbiamo lavorare, senza aspettare qualcun 
altro dall’esterno. Che merito ne avremmo?  
  
Lo Spirito del Cristo aveva già abbandonato il corpo di Gesù, 
come abbiamo visto, mentre Gesù era ancora appeso alla croce, 
tuttavia fino ai tre giorni successivi, e relativo “strappo”, il le-
game era ancora attivo nel piano etereo. Fu appena dopo che 
questo legame si sciolse, che Maria Maddalena giunse al sepol-
cro. Era andata mentre era ancora buio a piangere il suo Maestro 
e a pregare, ma appena arrivata sul posto vide che la grossa pietra 
che lo chiudeva era rotolata via. 
Subito corse da Pietro e Giovanni per avvisarli, anche perché 
non sapeva che cosa pensare e temeva che qualcuno avesse spo-
stato il corpo di Gesù. 
Il brano è stato scritto per comunicare dietro le righe superficiali 
anche un significato esoterico, nascosto a chi non ne possieda la 



153 

 

chiave; e la chiave la troviamo in quanto abbiamo detto che lo 
precede. “Recarsi al sepolcro” si deve leggere col significato di 
“essere iniziato”. Giovanni, dicendo che “corse più veloce e 
giunse prima” vuole informarci che era già stato iniziato in pre-
cedenza, mentre Pietro “entrò nel sepolcro” ora, cioè è questo il 
momento della sua Iniziazione. 
 
Ma perché il sepolcro era vuoto? Che ne era stato del corpo di 
Gesù? Per quanto Gesù fosse stato cresciuto per questo scopo, e 
per quanto l’attività delle energie solari del Cristo fossero inter-
vallate da periodi di riposo e di recupero, la differenza di tasso 
vibratorio con il Grande Spirito Solare era molto elevata, e dif-
ficilmente avrebbe potuto essere sostenuta per più dei tre anni in 
cui si rese necessaria. 
Lo stress era perciò al culmine nel momento in cui il Cristo co-
smico abbandonò i veicoli di Gesù sul Golgotha, e una volta tra-
scorsi i tre giorni successivi, quando Gesù abbandonò totalmente 
il corpo fisico nella tomba, gli atomi di quest’ultimo possiamo 
ben dire che esplosero disintegrando il corpo stesso in un lampo. 
Ne seguì una radiazione nucleare luminosa e fortissima, che 
ebbe come conseguenza la famosa impronta sul telo che copriva 
il corpo, che ereditiamo col nome di “Sacra Sindone”. Nono-
stante tutti i tentativi di dare una spiegazione scientifica alla sua 
origine, e di negarne anche da parte di taluni l’origine straordi-
naria, l’impronta del corpo impressa sulla stessa continua a ri-
manere un mistero e non è riproducibile, e sempre nuove inda-
gini scoprono particolari che collimano con le nostre conclu-
sioni. Si tratta di un fatto naturale, che può però verificarsi solo 
nel modo che abbiamo descritto, e che solo se lo si accetta come 
tale può essere spiegato. 
 
Ma non è stata sufficiente l’incarnazione del Cristo nel corpo di 
Gesù nei tre anni che andarono dal battesimo sul Giordano alla 



154 

 

Resurrezione, per risolvere ogni problema. Il Piano prevede, per 
i motivi già ricordati, che l’uomo realizzi dentro di sé la conver-
sione necessaria alla propria salvezza; finché un numero suffi-
ciente di esseri umani non sarà pronto in questo senso, avremo 
ancora bisogno che il Cristo cosmico ci fornisca la materia prima 
necessaria: la sua energia. Pertanto Egli dovrà tornare ciclica-
mente a crocifiggersi nella materia (cioè ad entrare con la sua 
coscienza nella dimensione fisica), nell’epoca del Solstizio d’In-
verno, penetrando nella Terra per purificarla, e a risorgere, 
nell’epoca dell’Equinozio di Primavera quando, una volta di più 
esaurita la missione annuale, può “tornare al Padre”. Il suo sa-
crificio perciò perdura, e non cesserà finché, grazie alla sua con-
tinua iniezione di Amore, l’umanità non sarà in grado di andare 
avanti da sola. Natale e Pasqua non sono perciò soltanto com-
memorazioni di due eventi accaduti una volta nella storia, ma 
dovrebbero essere un richiamo alla nostra coscienza di ricono-
scere questo enorme sacrificio – il Sole che si imprigiona nella 
materia bruta – dandoci lo stimolo, ciascuno nel suo piccolo, di 
accelerare questo processo. Avvicinando il grande Giorno della 
Liberazione finale; per noi, per gli abitanti del pianeta e per il 
Cristo stesso! 
 
 
  
  



155 

 

 
 
 
Meditazione: 
 
Concludiamo con le parole di Giovanni a conclusione del suo 
Vangelo: 
“Questo è il discepolo che rende testimonianza di questi fatti e 
li ha scritti; e noi sappiamo che la sua testimonianza è vera. Vi 
sono ancora molte altre cose compiute da Gesù, che se fossero 
scritte una per una, penso che il mondo stesso non basterebbe 
a contenere i libri che si dovrebbero scrivere”. 
 
(Giovanni 21:24) 
 
 
Esercizio: 
 
In questi capitoli abbiamo cercato di sottolineare l’aspetto inte-
riore della Pasqua. 
Ripetiamo quindi, a conclusione, l’augurio iniziale, rivolgen-
dolo agli altri ma anche a noi stessi: 
Visualizziamo l’esplosione di Luce liberatrice interiore quando 
pronunciamo o sentiamo questa parola. Quale migliore augurio 
di questo? 
È quello che rivolgo a tutti noi! 
  



156 

 

 

 

 

 

 

Mantra di Pasqua: 
 

La tua Luce non riguardo 
ché la vista tua mi acceca. 

Non è colpa né ritardo, 
esser uomo ciò mi reca. 

Ma la luce tua splendente 
la conservo nel mio cuore: 
è risorto il Dio Redente, 

il Signor di Luce e Amore. 
La tua Vita, o Cristo, hai dato 

fino all’ultimo pensiero:  
anche io ne ho ricavato 
libertà e amore vero. 

  



157 

 

MEDITAZIONE/ VISUALIZZAZIONE  
PER L’EQUINOZIO DI PRIMAVERA 

Preparazione: 
 
Sediamoci in modo comodo, con la schiena dritta ed entrambi i 
piedi poggiati per terra; le mani sulle cosce. 
Rilassiamoci e rallentiamo il respiro: quattro battiti del cuore 
inspirando attraverso le narici, quattro di pausa (facoltativo), 
e quattro espirando attraverso la bocca. 
Socchiudiamo gli occhi, e visualizziamo le immagini suggerite 
dalla lettura. 
 
Lettura: 
 
Ogni anno all’Equinozio d’Autunno, sotto la protezione 
dell’Arcangelo Michele, un raggio di Vita Cristica lascia la 
sfera solare e si dirige verso il nostro piccolo pianeta, raggiun-
gendo il suo centro al Solstizio d’Inverno, quando il grande 
Angelo Gabriele annuncia la nascita del Cristo sulla Terra. 
 
Il Cristo cosmico ci dona allora tutta la sua energia, finché 
all’Equinozio di Primavera, a Pasqua, con la sorveglianza 
dell’Arcangelo Raffaele, vediamo spuntare le prime gemme 
che il raggio vitale ha risvegliato, per un altro anno, dal sonno 
invernale. 
Senza questo ciclico afflusso di energia Cristica la vita sulla 
Terra appassirebbe, la nostra esistenza ben presto sarebbe fru-
strata e il nostro progresso arrestato. 
 

L’Equinozio di Primavera si trova nel punto di perfetto equi-
librio fra le due energie di origine solare: l’energia solare spiri-
tuale, che sta per estinguersi dopo aver donato tutta la forza 



158 

 

cristica che vide il suo apice in inverno, e l’energia solare fi-
sica, che è nuovamente alla sua alba per l’anno che stiamo at-
traversando. È proprio il “punto vernale” in cui ci troviamo a 
datare e a scandire il susseguirsi delle Epoche e delle Ere come 
tappe fondamentali del nostro sviluppo, raffigurate allegorica-
mente nel Caduceo, o Bastone di Mercurio, che tradizional-
mente è tenuto in mano dall’Arcangelo Raffaele. In tutte le tra-
dizioni infatti l’anno veniva contato proprio a partire dell’Equi-
nozio di Primavera. 
La Terra sta vivendo quindi nella stagione primaverile il bilan-
ciamento fra le due energie cristiche: bilanciamento che era vi-
gente solo nell’Eden, che è stato sconvolto dalla disobbedienza 
dell’uomo alle leggi della natura, e che dovrà in futuro tornare 
e restare permanente nell’atmosfera eterea della Nuova Gerusa-
lemme. 
  
Gli aspiranti spirituali devono perciò cercare e instaurare que-
sto equilibrio prima di tutto nella loro interiorità, se vogliono 
lavorare positivamente per la realizzazione del nostro destino. 
Come Raffaele permise alla tradizione dei Misteri di conser-
varsi in vista del loro risveglio come Misteri Cristiani che 
l’umanità si prepara ora ad accogliere, allo stesso modo noi 
chiediamo allo stesso Arcangelo di aiutarci nel conservare nel 
nostro cuore i potenti afflussi spirituali vissuti soggettivamente 
nel Natale, affinché la stagione oggettiva che si sta aprendo 
non li sovrasti e non li annichilisca completamente.  
 
Visualizziamo ora con gli occhi della mente questa energia Cri-
stica, carica di Vita, che ciclicamente viene emessa dal Sole 
fino a raggiungere la Terra, e l’attività vivificatrice che la stessa 
esercita dal centro del pianeta, come pure dal cuore di ciascuno 
di noi. Traiamo aspirazione dal proliferare dei fiori nella natura 
che ci circonda, che grazie alla mancanza di passionalità 



159 

 

innalzano il loro organo generatore verso il Sole, attraendo 
chiunque per la sua bellezza fatta di colori sgargianti e di soavi 
profumi. 
 
Restiamo ora in silenzio per qualche minuto, contemplando 
questa visione. 
  



160 

 

Mantra d’invocazione per Raffaele (Primavera):  
 
Ra-Fa-El. 
Io ti invoco, Raffaele, potente arcangelo dell’energia del Sole 
della saggezza di Mercurio, affinché io riesca ad attrarre con 
la mia vita al bene ogni anima che incontro nel mio cammino, 
grazie al magnetismo che emana vibrante da te. 
Il vaso col sangue del Cristo si trasformi in medicina per la sa-
lute del mio corpo, nella misura in cui saprò spendere le mie 
forze al servizio dei miei fratelli e per la gloria di Dio. Il mio 
atomo-seme sarà allora limpido, e potrò affrontare anche la 
morte con te a fianco e senza timore. Col tuo aiuto saprò innal-
zare le mie energie e avvicinare gli Esseri celesti che con te vi-
brano e vivono, onde trarne potere di guarire, sotto la tua 
guida e protezione, i miei fratelli sofferenti. 
“Rimetti a noi i nostri debiti, come noi li rimettiamo ai nostri 
debitori”. 
Amen. Così è. 
  



161 

 

 

 

 

 

 

 

Solstizio d’Estate 

LA NOTTE DI SAN GIOVANNI 



162 

 

  



163 

 

 
 
 
 
 
UNA NOTTE DI MEZZA ESTATE 
 
Nelle Epoche Polare e Iperborea, l’umanità viveva, guidata da 
esseri superiori, in piena armonia con le leggi cosmiche, lungo 
linee di sviluppo lente ma sicure. 
Ricordiamo che dette Epoche sono ricapitolazioni dei Periodi di 
Saturno e del Sole all’interno del Periodo della Terra. in questi 
Periodi, e di conseguenza nelle Epoche suddette, non esisteva 
alcuna suddivisione all’interno dello spazio occupato dal genere 
umano, come nessuna suddivisione o dinamica esisteva nel suo 
corpo che andava costruendosi. La prima suddivisione avvenne 
nel terzo Periodo, il Periodo della Luna (correnti che salivamo e 
scendevano nel globo che abitava); per analogia, nella terza 
Epoca, l’Epoca Lemuriana, si vide una separazione nell’am-
biente (espulsione della Luna) e nel corpo dell’uomo (nascita dei 
sessi). Anche al suo interno sorsero perciò due correnti: una so-
lare che gli dava la vita facendolo crescere e moltiplicarsi, e una 
lunare che lo cristallizzava, adattandolo alle nuove condizioni 
più dense che egli ora abitava.  
Verso la fine dell’Epoca Lemuriana ebbero pertanto inizio tutte 
le ciclicità che conosciamo e che cadenzano la nostra esistenza. 
Noi non potremmo vivere ora senza questo alternarsi ciclico, che 
alimenta, di volta in volta, tutta la complessa costituzione che ci 
contraddistingue. La parte visibile di questa costituzione – la 
sola di cui abbiamo consapevolezza – ha bisogno dell’elemento 
fisico, mentre la parte invisibile trova la sua fonte nei piani sot-
tili, a noi invisibili. Non essendo quindi esseri totalmente fisici, 
dobbiamo alternare le energie secondo la loro origine: non 



164 

 

possiamo restare a tempo indefinito né sul piano fisico, né nel 
piano invisibile, ma dobbiamo passare dal giorno (veglia) alla 
notte (sonno).  
Questo processo avviene in tutte le scale di grandezza, e il Cristo 
stesso, che vuole aiutarci a superare queste ciclicità per tornare 
all’unità originaria, ma questa volta consapevolmente, deve ob-
bedire a questa legge se vuole avvicinarci con la sua energia. Le 
stagioni – scala superiore del ciclo giorno–notte – rappresentano 
perciò le diverse fasi del suo influsso energetico, che riceviamo 
dal Sole sotto forma di energia fisica in Estate e di energia spiri-
tuale in Inverno.  
La Chiesa, come già abbiamo ricordato, segue molto da vicino 
le celebrazioni e ricorrenze relative al periodo che va dall’Equi-
nozio d’Autunno a quello di Primavera; è caduto però un po’ nel 
dimenticatoio il Solstizio d’Estate, e soprattutto l’Arcangelo ad 
esso corrispondente: Uriele. 
A Natale, al Solstizio d’Inverno, l’azione spirituale del Sole ir-
radia più da vicino la Terra, e mentre la natura sembra dormire 
in un ben meritato riposo. Quest’azione si manifesta successiva-
mente a Primavera, quando gli innumerevoli semi sepolti sotto 
il terreno cominciano ad emettere le prime gemme e i primi vir-
gulti di vita. Gli Spiriti della Natura sono molto attivi in questa 
stagione, che tocca il suo apice al Solstizio d’Estate. Il Solstizio 
d’Estate rappresenta la polarità opposta rispetto a quello inver-
nale, poiché sono allora le energie fisiche del Sole a manifestarsi 
con più forza. Nella letteratura molte leggende, molte tradizioni 
e molte credenze descrivono da tempo immemorabile l'azione di 
questi piccoli spiriti nella “notte di mezza Estate”. 
Di solito l’uomo della strada pensa che queste tradizioni, avendo 
origine pre-cristiana, siano non cristiane, se non anti-cristiane, e 
le considera perciò “pagane”. Questo deriva dall’errore fatto 
dalla Chiesa di aver voluto tagliare di netto il cordone ombeli-
cale che conservava la memoria di tutte le tradizioni precedenti 



165 

 

alla sua nascita, considerandole come “false e bugiarde”. In 
realtà, il Cristo si è inserito appieno nel cammino evolutivo 
dell’umanità, innalzando di un’ottava – si potrebbe dire – le tra-
dizioni stesse, che rimangono perciò come “base” per la corretta 
interpretazione del suo insegnamento. Anzi, che avevano come 
obiettivo la preparazione dell’uomo al suo avvento nella storia. 
 
La tradizione cristiana festeggia il Solstizio d’Estate con San 
Giovanni Battista. È istruttivo leggere i brani del Nuovo Testa-
mento nei quali si riportano le esperienze di questo grande essere 
umano, che fra gli Esseni si assunse il compito di “annunciare” 
l’avvento del Cristo. Vediamo che cosa avvenne quando egli 
battezzò Gesù sul Giordano, come descritto da Matteo, mentre 
si rivolge a Farisei e Sadducei: 
 
Matteo 7: 7-12 
«Razza di vipere! Chi vi ha suggerito di sottrarvi all'ira immi-
nente? Fate dunque frutti degni di conversione, e non crediate 
di poter dire fra voi: Abbiamo Abramo per padre. Vi dico che 
Dio può far sorgere figli di Abramo da queste pietre. Già la 
scure è posta alla radice degli alberi: ogni albero che non pro-
duce frutti buoni viene tagliato e gettato nel fuoco. Io vi battezzo 
con acqua per la conversione; ma colui che viene dopo di me è 
più potente di me e io non son degno neanche di portargli i san-
dali; egli vi battezzerà in Spirito santo e fuoco». 
 
Le sette dei Farisei e dei Sadducei rappresentano gli Ebrei che si 
riconoscono nella Legge di Mosè, la quale detta le sue ingiun-
zioni e non prevede né disubbidienza né discussione: chiunque 
agisca contraddicendole merita il castigo e non può “sottrarsi 
alla sua ira”. Come esotericamente spiegato in riferimento 
all’episodio della Trasfigurazione di Gesù, quando accanto a 
Gesù trasfigurato apparvero le figure di Mosè ed Elia, Giovanni 



166 

 

era la reincarnazione di entrambi, e in particolare di Mosè, colui 
che trasmise al popolo i Comandamenti di Jahvè al popolo.  
Com’era stato profetizzato da Malachia 4,5: “Ecco, vi manderò 
Elia il profeta prima che venga il grande giorno”.  
Troviamo infatti il seguente brano in Matteo, che chiude il rac-
conto della Trasfigurazione di Gesù: 
 
Matteo 17:9-13 
E mentre discendevano dal monte, Gesù ordinò loro: «Non 
parlate a nessuno di questa visione, finché il Figlio dell'uomo 
non sia risorto dai morti». 
Allora i discepoli gli domandarono: «Perché dunque gli scribi 
dicono che prima deve venire Elia?». Ed egli rispose: «Sì, 
verrà Elia e ristabilirà ogni cosa. Ma io vi dico: Elia è già ve-
nuto e non l'hanno riconosciuto; anzi, l'hanno trattato come 
hanno voluto. Così anche il Figlio dell'uomo dovrà soffrire per 
opera loro». Allora i discepoli compresero che egli parlava di 
Giovanni il Battista. 
 
Il Cristo è venuto per unire tutti i popoli, mentre Jahvè era il Dio 
degli Ebrei, e li dirigeva nelle guerre contro popoli diversi: essi 
si consideravano il suo “popolo eletto”, tramite la discendenza 
del sangue da Abramo, che in queste parole viene spodestato dal 
suo potere. 
Per questo Giovanni disse: “Colui che viene dopo di me è più 
potente di me”. disse anche: 
 
Giovanni 3: 29-30 
Ora questa mia gioia è compiuta. Egli deve crescere e io invece 
diminuire. 
 

In altre parole: la Legge (io, Giovanni) deve lasciare il posto 
all’amore (Egli, il Cristo). Allora il battesimo d’acqua (Jahvè, 



167 

 

massimo Angelo legato, in quanto tale, all’elemento acqua e alla 
Luna) sarà sostituito dal battesimo di fuoco (il Cristo, che in 
quanto massimo Arcangelo, è legato all’elemento fuoco e al 
Sole). 
Un altro brano dell’apostolo Giovanni, relativo all’episodio di 
Gesù con Nicodemo, ci viene a questo punto in aiuto: 
 
Giovanni 3: 3-10 
Gli rispose [a Nicodemo] Gesù: «In verità, in verità ti dico, se 
uno non rinasce dall'alto, non può vedere il regno di Dio». Gli 
disse Nicodemo: «Come può un uomo nascere quando è vec-
chio? Può forse entrare una seconda volta nel grembo di sua 
madre e rinascere?». Gli rispose Gesù: «In verità, in verità ti 
dico, se uno non nasce da acqua e da Spirito, non può entrare 
nel regno di Dio. Quel che è nato dalla carne è carne e quel che 
è nato dallo Spirito è Spirito. Non ti meravigliare se t'ho detto: 
dovete rinascere dall'alto. Il vento soffia dove vuole e ne senti la 
voce, ma non sai di dove viene e dove va: così è di chiunque è 
nato dallo Spirito». Replicò Nicodemo: «Come può accadere 
questo?». Gli rispose Gesù: «Tu sei maestro in Israele e non sai 
queste cose? 
 
La “nascita dalla carne” è quella di sangue, posta sotto gli Angeli 
di Jahvè, mentre la “nascita dallo spirito” è quella che avviene 
“dall’alto”, in seguito all’innalzamento delle energie creatrici in-
feriori fino alla testa, cosa che il “maestro in Israele” avrebbe 
dovuto sapere. È lo stesso del battesimo di fuoco, e significa aver 
superato il legame di coscienza con la ruota delle rinascite e con 
la sola dimensione fisica, che “non può farci vedere il Regno di 
Dio”, ossia la dimensione eterea. Da Jahvè allo Spirito Santo. 
Il Solstizio d’Estate avviene a 0° del segno del Cancro, segno 
d’acqua. Tutti nasciamo dall’acqua. Il “Solstizio d’Estate inte-
riore” vede il deposito dell’atomo-seme del corpo fisico da parte 



168 

 

delle Gerarchie angeliche, all’atto del concepimento. Nell’An-
tico Egitto il Cancro era rappresentato dallo scarabeo, simbolo 
della vita. 
La vita fisica è perciò legata strettamente al Solstizio d’Estate. 
Ma “Nascere dall’alto, o dallo Spirito”, significa un’altra na-
scita: la nascita della vita spirituale, il cui momento propizio si 
ha al Solstizio d’Inverno, sotto il segno del Capricorno, in oppo-
sizione al Cancro. Anticipazione della futura Era del Capricorno, 
nella quale dovremo essere pronti ad abbandonare il corpo fisico 
e la dimensione fisico-chimica, e ripristinare lo stato che superi 
le attuali ciclicità. 
Analogamente, la “Luna Nuova interiore”, congiunta al Sole, 
vede la formazione di un embrione lunare nella testa, che inizia 
un percorso interno e raggiunge gli organi della riproduzione in 
opposizione al Sole, alla “Luna Piena interiore”, pronto per 
l’eventuale concepimento. Se lo stesso viene conservato, ritor-
nerà al punto di origine alla successiva “Luna Nuova interiore”, 
accrescendo le potenzialità di nascita spirituale al Solstizio d’In-
verno, sotto il segno del Capricorno. Darà forma in questo caso 
ad un seme, che per quanto invisibile all’inizio, potrà sviluppare 
la natura spirituale quando le condizioni saranno propizie. 
 
 
  



169 

 

 

 
 
 
 
PENTECOSTE INTERIORE 
 
Simbolicamente possiamo far coincidere l’episodio di Penteco-
ste con il Solstizio d’Estate. Gli Ebrei festeggiavano a Penteco-
ste la consegna delle Tavole della Legge a Mosè, fornendoci il 
legame con il ragionamento che stiamo sviluppando. La Pente-
coste antica era perciò in relazione con Mosè e la legge esterna; 
tutto l’opposto della Pentecoste cristiana, dove viene descritta la 
discesa dello Spirito Santo sugli Apostoli. 
Chiunque non abbia ancora conseguito, dentro di sé, la Penteco-
ste interiore, rimane sotto la giurisdizione della legge esterna, di 
Mosè e di Jahvè. In questo modo, al Solstizio d’Estate egli ri-
mane soggetto a Jahvè e all’Arcangelo Cassiele, portatore del 
raggio di Saturno, ossia del karma, non avendo superato la ne-
cessità di imparare dai propri errori e di riparare agli stessi auto-
nomamente.  
Chi abbia invece elevato le correnti creatrici interiori grazie al 
lavoro fatto su di sé nelle stagioni precedenti, ne avrà unito le 
polarità all’interno della testa, facendo nascere il “Cristo inte-
riore”, rappresentato nell’iconografia del battesimo di Gesù 
come una colomba. Proprio lo stesso simbolo descritto per la di-
scesa dello Spirito Santo sugli Apostoli a Pentecoste. Allora in 
lui Giovanni Battista dovrà diminuire in favore della crescita del 
Cristo interiore, che avrà celebrato il suo vero Battesimo di 
Fuoco. 
Cassiele sarà allora sostituito dall’Arcangelo Uriele, l’Arcan-
gelo del futuro, portatore del raggio di Urano, anticipatore della 
futura Era dell’Acquario, era di fratellanza universale e di unità. 



170 

 

Per questo la Chiesa non considera Uriele, perché egli porta una 
realizzazione che non si è ancora manifestata, e che riguarda le 
aspirazioni future del Cristiano interiore.  
Queste realizzazioni rappresentano il risultato finale cui tendono 
tutte le altre feste coincidenti con gli Equinozi e i Solstizi prece-
denti: diventare noi stessi i soggetti del nostro sviluppo spiri-
tuale, interiorizzando le forze che fin qui ci hanno accompagnato 
e arricchito, per poterle poi rivolgere all’esterno, “producendo 
buoni frutti” in grado di cibare e dissetare noi stessi nella nostra 
natura spirituale, e tutti coloro con cui veniamo in contatto. 
Dopo la Pentecoste infatti gli Apostoli si dispersero portando del 
bene ovunque andassero. 
Avremo allora sostituito il karma con la vera libertà. 
  



171 

 

MEDITAZIONE/ VISUALIZZAZIONE  
PER IL SOLSTIZIO D’ESTATE 

Preparazione: 
 
Sediamoci in modo comodo, con la schiena dritta ed entrambi i 
piedi poggiati per terra; le mani sulle cosce. 
Rilassiamoci e rallentiamo il respiro: quattro battiti del cuore 
inspirando attraverso le narici, quattro di pausa (facoltativo), 
e quattro espirando attraverso la bocca. 
Socchiudiamo gli occhi, e visualizziamo le immagini suggerite 
dalla lettura. 
 
Lettura: 
 
Ogni anno all’Equinozio d’Autunno, sotto la protezione 
dell’Arcangelo Michele, un raggio di Vita Cristica lascia la 
sfera solare e si dirige verso il nostro piccolo pianeta, raggiun-
gendo il suo centro al Solstizio d’Inverno, quando il grande 
Angelo Gabriele annuncia la nascita del Cristo sulla Terra. 
 
Il Cristo cosmico ci dona allora tutta la sua energia, finché 
all’Equinozio di Primavera, a Pasqua, con la sorveglianza 
dell’Arcangelo Raffaele, vediamo spuntare le prime gemme 
che il raggio vitale ha risvegliato, per un altro anno, dal sonno 
invernale. 
Senza questo ciclico afflusso di energia Cristica la vita sulla 
Terra appassirebbe, la nostra esistenza ben presto sarebbe fru-
strata e il nostro progresso arrestato. 
 
Questa carica di Vita annuale raggiunge il suo apice al Solsti-
zio d’Estate, visibile in tutti i regni della natura che esplode 
nella sua lussureggiante bellezza sotto l’azione regolatrice 



172 

 

dell’Arcangelo Cassiele, quando, nella notte di San Giovanni, 
l’attività di tutti gli spiriti della natura raggiunge il suo apice 
nell’alacre opera di creare le nuove forme di cui la Natura an-
cora una volta si riveste. 
 
Noi aspiranti spirituali, però, abbiamo un frutto ancora più im-
portante da raccogliere in questa stagione: se abbiamo saputo 
trarre profitto interiore dalle energie Cristiche durante le fasi 
delle stagioni precedenti, abbiamo ora la possibilità di comin-
ciare a spingerci oltre i limiti saturnini di Cassiele, per essere 
accolti dall’Arcangelo di Urano, Uriele, l’anticipatore del fu-
turo.  
Fino a vivere, anno dopo anno, l’esaltata e liberatrice espe-
rienza che vissero gli Apostoli del Cristo, la Pentecoste inte-
riore. 
 
Visualizziamo ora con gli occhi della mente questa energia Cri-
stica, carica di Vita, che ciclicamente viene emessa dal Sole 
fino a raggiungere la Terra, e l’attività vivificatrice che la stessa 
esercita dal centro del pianeta, come pure dal cuore di ciascuno 
di noi, fino a sentire il suo calore ricco di Amore che vorrebbe 
espandersi dal nostro cuore all’esterno, per abbracciare tutte le 
forme viventi che ci circondano; ad imitazione dell’azione sal-

vifica del nostro Salvatore, il Cristo, il Grande Spirito Solare. 
 
Restiamo ora in silenzio per qualche minuto, contemplando 
questa visione. 
 
  



173 

 

Mantra d’invocazione per Uriele (estate): 
 
U-Ra-El. 
Io ti invoco. Uriele, arcangelo dei nuovi tempi che “sono vi-
cini”. La bellezza della stagione mi sia ispirazione per colti-
vare la bellezza interiore che ti è gradita. 
Tu porti nella tua mano la bianca fiamma che illumina la mia 
personalità, così da portare la sua Luce verso l’alto, coro-
nando gli sforzi della mia vita con i frutti maturi dei doni spiri-
tuali. 
Il sacrificio del Cristo ci porta anche quest’anno il Pane di 
Vita Eterna, e sotto la tua protezione ed aiuto mi impegno a 
farne cibo di salvezza. 
“Dacci oggi il nostro pane quotidiano”. 
Amen. Così è. 
  



174 

 

 

  



175 

 

Un Mantra per ogni segno zodiacale 
 
ARIETE 
 
Sento il fuoco dell’Ariete 
che rinnova tutto il mondo; 
anche in me cresce la sete 
d’impegnarmi fino in fondo 
risvegliato dal torpore 
che assopiva la natura. 
È un richiamo anche all’amore 
coinvolgente ogni creatura: 
Marte esige l’obbedienza 
alla spinta cruda e dura. 
Trasmutiamone l’essenza 
nell’amor che sempre dura. 
 
 
TORO 
 
“Venerare” il verbo dice, 
ma non dice come e cosa, 
ogni forma benedice, 
sia un maiale o sia una rosa. 
Il pianeta dell’amore 
lascia a me fare la scelta: 
un amor senza pudore, 
agi ed oro, ma alla svelta. 
Ma non solo questo è il Toro: 
è armonia che il Verbo suona; 
voglio unirmi a tanto coro 
e poter dir: “È cosa buona!”. 
 



176 

 

GEMELLI 
 
Fin da quando in Paradiso 
di quel frutto si è saziato, 
l’uomo perse il suo sorriso 
diventando emancipato 
dal controllo e dalla guida 
di quel Dio che l’ha creato 
rifiutandogli ogni sfida. 
Ma ecco, il Cristo lo ha salvato 
innalzando la ragione 
che Gemelli ora promuove: 
accendendo l’intuizione 
verso vette sempre nuove. 
  
 
CANCRO 
 
Tutti sanno che la Luna 
è tua agente d’esistenza, 
Cancro, che per la tua cruna 
prende forma ogni semenza. 
Grande Madre, che sorreggi 
tutti i figli qui risorti: 
come mamma li proteggi 
nel pagare i loro torti. 
Tutto in cicli ed alternanza 
trepidante l’io cammina, 
confessando l’ignoranza 
che con te non c’è rovina. 
 
 
 



177 

 

LEONE 
 
Quando picchia forte il Sole 
mi nascondo e vo al riparo, 
evitandomi il sudore 
e l’abbaglio troppo chiaro. 
Ma pensando che veniamo 
da quel fuoco e quel fulgore, 
dentro sorgo a quel richiamo 
verso l’astro delle ore. 
Il calore porta vita 
e la luce la ragione: 
la natura si è arricchita 
sotto il segno del Leone. 
 
 
VERGINE 
 
Chi cerca in ciel l’origine, 
chi analizza e calcola, 
nel segno della Vergine 
ritroverà ogni regola. 
Ma dentro ad ogni atomo, 
ad ogni sola cellula, 
vi scoprirà quel sintomo 
che in tutto il mondo pullula: 
non è guardando all’estero, 
sottilizzando il minimo, 
che l’armonia recupero. 
La gioia è dentro l’animo. 
 
 
  



178 

 

BILANCIA 
 
Nell’andare la Bilancia 
su e giù nel suo percorso 
fra la testa e la mia pancia, 
fra il perdono e il rimorso, 
mi impedisce di pensare 
al momento qui presente; 
mi ritrovo a rivangare 
senza seminare niente. 
L’equilibrio si raggiunge 
se ogni istante è quel dono 
che alla lunga mi congiunge 
alla scoperta dell’Io sono. 
 
 
SCORPIONE 
 
Con la coda lo scorpione 
non conosce alcun ritegno: 
è l’istinto il suo padrone 
e la tana è il suo regno. 
Poi il veleno muta aspetto 
se gli aggiungo la ragione: 
dal serpente son protetto 
se gli pago la pigione. 
Ma che amore è mai questo? 
può ben dire l’intuizione: 
e m’innalzo presto e lesto 
raggiungendo l’aquilone. 
 
 
 



179 

 

SAGITTARIO 
 
Tutto è opaco nella vita 
se con l’occhio non riguardo, 
metamorfosi infinita, 
Sagittario nel tuo dardo. 
Verso l’alto tu lo scagli 
aspirando all’alta vetta; 
ma l’io dice: “Tu ti sbagli 
se all’equestre non dai retta”. 
Ma è l’umano che mi attira, 
non induco nei tuoi ragli 
e nel Sole l’occhio mira, 
al di sopra degli abbagli. 
 
 
CAPRICORNO 
 
Sulla terra la salita 
sembra essere il nemico: 
quando poi si fa più ardita 
mi ricorda il più antico 
dei compagni sulla strada. 
Ma se voglio conquistare 
quell’altezza che mi aggrada, 
mi dovrò arrampicare. 
È così che il Capricorno 
si trasforma in mio sostegno, 
e sforzandomi ogni giorno 
giungerò all’Alto Regno.  
 
 
 



180 

 

ACQUARIO 
 
È l’amore il punto vero         
che traghetterà il futuro.  
Ma l’amore più sincero  
non conosce scarto o muro:  
non fratello o genitore,  
non parente o amico stretto, 
non se mi farà un favore,  
e viva o no lo stesso tetto.  
È l’amore dell’Acquario  
che non vuol contropartita:  
è l’amore straordinario  
che al futuro già m’invita.   
 
 
PESCI 
 
Quando l’uomo si riguarda 
e si chiede cosa vale, 
è sicuro che ritarda 
perché vede solo il male. 
Non si accorge che un tesoro 
quell’inciampo gli procura: 
è davvero un gran lavoro 
superare la paura. 
Pesci è la costellazione 
che un bel giorno dal dolore 
muterà ogni emozione 
in chiara luce e puro amore. 
  



181 

 

SOMMARIO 
 

PRESENTAZIONE     3 
 
 Introduzione –  

L’AZIONE DEI QUATTRO ARCANGELI 
L’ATTIVITÀ DEGLI ARCANGELI 
NELL’EVOLUZIONE UMANA    9 
I 4 Arcangeli       12 
L’azione degli Arcangeli nelle feste cristiane  15 
Le stagioni dell’uomo      18 
 
 Equinozio d’Autunno –  
 PREPARAZIONE AL NATALE 
LA CROCIFISSIONE del Cristo cosmico   27 
MICHELE sconfigge il Drago    31 
Il Segno della Croce      34 
MEDITAZIONE/VISUALIZZAZIONE 
   PER L’EQUINOZIO D’AUTUNNO   35 
Mantra d’invocazione per Michele    37 
 
 Solstizio d’Inverno – 
 LA STAGIONE SANTA: IL NATALE 
L’AVVENTO – Preparazione alla Sacra Nascita  41 
Nelle 4 domeniche d’Avvento    51 
La costruzione del Presepe durante l’Avvento  54 
IMMACOLATA CONCEZIONE – L’essere umano 
   creatore       59 
NATALE – La Sacra Nascita     71 
MEDITAZIONE/VISUALIZZAZIONE 
   PER IL SOLSTIZIO D‘INVERNO   81 
Mantra d’invocazione per Gabriele    84 
I 12 GIORNI SACRI – Meditazione    85 



182 

 

Mantra di Natale      97 
 
 Equinozio di Primavera –  
 PREPARAZIONE ALLA PASQUA 
DOMENICA DELLE PALME    101 
LUNEDÌ SANTO      107 

LA LAVANDA DEI PIEDI    108 
MARTEDÌ SANTO      115 
 IL RITO DELL’EUCARISTIA   116 
MERCOLEDÌ SANTO     121 
 IL GETSEMANI     122 
GIOVEDÌ SANTO      129 
 LA CONDANNA     130 
VENERDÌ SANTO      135 
 AI PIEDI DELLA CROCE    135 
SABATO SANTO      141 
 IL VELO DEL TEMPIO    142 
DOMENICA DI PASQUA     149 
 IL SEPOLCRO VUOTO    151 
Mantra di Pasqua       156 
MEDITAZIONE/VISUALIZZAZIONE 
   PER L’EQUINOZIO DI PRIMAVERA   159 
Mantra d’invocazione per Raffaele    160 
 
 Solstizio d’Estate –  
 LA NOTTE DI SAN GIOVANNI 
UNA NOTTE DI MEZZA ESTATE    163 
PENTECOSTE INTERIORE    169 
MEDITAZIONE/VISUALIZZAZIONE 
   PER IL SOLSTIZIO D’ESTATE    171 
Mantra d’invocazione per Uriele    173 
 
Un Mantra per ogni segno zodiacale    175 



183 

 

 
 
  



184 

 

  



185 

 

I nostri intenti 
  
1. Una Comunità dove il nucleo dal quale partire e al quale fare 
riferimento sia l'individuo. 
2. Una Comunità dove non esiste alcuna scala gerarchica, ma 
vengono rispettate, accettate e valorizzate tutte le differenze. 
3. Una Comunità dove la regola d'oro sia l'innocuità, applicata 
a tutti i campi della vita: dalla ricerca, all'alimentazione, alla 
giustizia, ecc. 
4. Una Comunità dove la polarità del cuore sia sempre coniu-
gata con quella intellettuale, superando la competizione con la 
solidarietà e la condivisione. 
5. Una Comunità dove la ricerca scientifica sia vissuta come un 
avvicinamento al sacro; dove scienza – il pensare, religione – il 
sentire e l’arte – il fare, siano contemporaneamente presenti 
nelle attività pratiche e negli studi accademici. 
6. Una Comunità dove non si entri chiedendosi "cosa posso ri-
cevere", bensì "cosa posso fare". 
7. Una Comunità che non vuole distinguersi esteriormente con 
divise o abitudini particolari, ma che si ritiene inserita e inte-
grata in qualsiasi società.  
8. Una Comunità che non fa proselitismo e non vuole convin-
cere nessuno contro la sua volontà o tramite le parole, ma che 
usa l'esempio come migliore via di convinzione e diffusione 
delle proprie idee. 
  



186 

 

 
 

 
 

Luigi Zampieri 

UOMO, CONOSCI TE STESSO 
- L’Arte di vivere 

Pagine 283 

Le basi dell’insegnamento della 

Nuova Era. 

La costituzione dell’uomo, i piani di 

esistenza e il ciclo della vita da una 

rinascita all’altra. 

Luigi Zampieri 

LA BIBBIA RACCONTA 
- La vera storia dell’Evolu-

zione 
Pagine 192 

Analisi della Genesi biblica: 

l’evoluzione dal big-bang ai giorni 

nostri. 

Cosa ci riserva il futuro? 

Luigi Zampieri 

LE DINAMICHE EVOLUTIVE 
- Le Tre Vie 

Pagine 143 

Le Tre Vie del carattere: 

la Via Pratica, 

la Via Mistica, 

la Via Intellettuale; 

e il Momento Evolutivo personale. 



187 

 

 

 
 

 

Luigi Zampieri 

IL CRISTO  
E LA SUA MISSIONE 

- Il Piano di Salvezza 
Pagine 207 

Gesù di Nazareth e il Cristo. 

La vita e le opere del Cristo-Gesù. 

Gli scopi della sua Missione. 

Il Mistero del Golgotha e la Resur-

rezione. 

Luigi Zampieri 

POST-MORTEM 
- La Vita dopo la vita 

Pagine 126 

Analisi di che cosa avviene alla 

morte del corpo. 

Gli stati di coscienza successivi. 

Come è bene comportarsi quando 

la morte arriva ad un nostro caro. 

Luigi Zampieri 

UOMO, CONOSCI TE STESSO 
- L’Arte di vivere 

Pagine 231 - € 14,00 

Le basi dell’insegnamento della 

Nuova Era. 

. 

Luigi Zampieri 

ANGELI, LA NOSTRA 
GRANDE COMUNITÀ  
COSMICA 
Pagine 180 

Quali sono le Gerarchie celesti che 

ci accompagnano nel nostro viag-

gio evolutivo, e quali ruoli svol-

gono? 



188 

 

 
 

 

 

 

Luigi Zampieri 

LA RIVELAZIONE DI GIOVANNI 
- La Via Interiore 

Pagine 200 

Una interpretazione dell’Apocalisse 

il libro profetico più occulto della 

Bibbia. 

La conclusione dell’evoluzione ter-

restre nell’eterea Nuova Gerusa-

lemme. 

Giancarla Zuliani - Luigi Zampieri 

MANUALE DI ASTROLOGIA 
SPIRITUALE 

- Con i Modelli planetari 
Pagine 137 
 

La vera Astrologia è quella che ab-

braccia l’essere umano nella sua 

totalità: fisica, mentale e spirituale 

Luigi Zampieri 

IL DRAMMA MISTICO 
- Il percorso annuale 

dell’Anima 
Pagine 190 

Solstizi ed Equinozi: punti di svolta 

rivelatori del percorso di crescita 

interiore lungo il ciclo annuale che 

si rinnova ogni anno. 



189 

 

 
La Comunità del Cristianesimo Interiore è una comunità d’intenti, 
che non prevede cioè alcun formalismo, iscrizione o associazione. 
Chiunque legga i suoi testi di studio e senta che il loro contenuto ri-
suona nella sua interiorità può considerarsi liberamente partecipe 
della Comunità. 
Il suo scopo e obiettivo è quello di formare donne e uomini più con-
sapevoli della propria natura spirituale, prima di tutto, della direzione 
che l’evoluzione richiede oggi, in secondo luogo, e della necessità di 
rendere noti questi insegnamenti a chi fosse alla ricerca e si mo-
strasse maturo per riceverli, senza nulla chiedere in cambio. 
La base dell’insegnamento è il Cristianesimo interiore, ossia una vi-
sione più avanzata della Dottrina Cristiana, adatta all’uomo d’oggi 
che vuole comprendere e non più obbedire. Non è perciò necessaria 
alcuna abiura e nessun cambiamento di religione, per chi si ricono-
scesse in una, poiché considera ogni grande religione come necessa-
ria per un certo periodo storico. 
Chi ritenga di non essere religioso trova anch’egli le risposte che sta 
cercando – la cui mancanza probabilmente lo ha fatto allontanare 
dalla spiritualità – instaurando un’armonia interiore conseguente alla 
pacificazione della coscienza. Allo scienziato ricordiamo che scopo 
della scienza non è "trovare" la verità, ma "cercare" la verità, perché 
qualora la si trovasse probabilmente la scienza avrebbe perduto il suo 
scopo. Pertanto è essenziale rimanere sempre con una mentalità 
aperta di fronte a nuovi stimoli, anziché chiudersi in difesa di posi-
zioni che si danno, erroneamente, per definitive (come la storia stessa 
della scienza ha più volte dimostrato). 
Quanto riportato negli insegnamenti non ha assolutamente la pretesa 
di rappresentare la verità ultima, ma chiede solo di essere accolto con 
mente aperta, allo scopo di aiutare a far trovare a tutti le “loro” rispo-
ste alle “loro” domande. 
 
 
cordial-mente.it 

 


