
1 

 

e 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Luigi Zampieri 

Studio sulle 

 Dinamiche 
Evolutive 

Come scoprire il Momento 
Evolutivo individuale  

 

Non è quello che facciamo dentro un'organizzazione che ci interessa, 
Ma quello che, grazie ai suoi insegnamenti, ciascuno fa fuori, nel 
mondo. 



2 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



3 

 

 
 
 
 
 
PRESENTAZIONE 
 
“Uomo, conosci te stesso”, era scritto sul frontone dei templi antichi, 
ad indicare sia la materia di studio che vi si svolgeva, sia il risultato 
che si voleva ottenere. Conoscersi, in effetti, sembra essere la cosa più 
semplice e naturale del mondo: “Chi altro può conoscermi meglio di 
me stesso?”, verrebbe da dire; ma basta un piccolo turbamento nel tran 
tran della vita quotidiana e ci scopriamo avere delle reazioni che 
colgono di sorpresa prima di tutto noi stessi; che mai ci saremmo 
aspettati. Ecco che allora entriamo in crisi, non ci riconosciamo più e 
cominciamo a chiederci “chi” veramente siamo. È possibile dare una 
risposta a questo inquietante interrogativo? 
 
Ci sorprendiamo essere fatti di molte sfaccettature, di molti aspetti che 
sono tra loro non solo incomunicabili, ma anche inconciliabili.  
Scoprire che ogni essere umano non è un tutt’uno, privo di dialettica 
interiore fra le componenti la sua personalità, porta alla ricerca 
dell’equilibrio fra le stesse, e del livello evolutivo al quale ciascun 
individuo è giunto. 
Possiamo infatti chiederci quale sia il livello evolutivo di tutto il 
genere umano, o se ci siano popolazioni più evolute di altre, o gruppi 
di individui più evoluti di altri gruppi, e così via, ma la domanda 
fondamentale riguarda ogni singolo individuo – cosa che giustifica 
questo appellativo – e le sue dinamiche interiori: possiamo attribuire 
un livello evolutivo ad un dato individuo? E su cosa ci basiamo per 
farlo? È chiaro, basta pensarci un po’, che non è facile rispondere a 
queste domande: tutti conosciamo persone che sono molto intelligenti 
nel loro lavoro, o nei loro ragionamenti, ma che sono dei bambini a 
livello emotivo; oppure persone che appaiono molto semplici nella 
capacità ragionativa, ma che sono in grado di emettere sentenze o di 
dare consigli tali da fare sfigurare un laureato in psicologia; oppure 



4 

 

altri ancora che all’esterno appaiono persone per bene, ma se vai a 
scavare in profondità si rivelano capaci di una vita dissoluta che 
disprezza la dignità di chi abbia la sfortuna di vivere con loro. Sono 
persone che sembrano molto evolute in un aspetto, mentre appaiono 
addirittura primitivi in un altro o in più altri aspetti della vita. 
Saper rispondere a queste domande non è un mero esercizio 
intellettuale: significa poter intervenire – su se stessi, prima di tutto – 
per correggere gli aspetti, una volta bene identificati, che non ci 
piacciono. Ma la difficoltà consiste nel fatto che ci manca la bussola 
che sia in grado di orientarci in questa ricerca, perché, nonostante le 
montagne di libri scritti sull’argomento, quello che manca è un 
approccio sistematico, che ci metta sulla giusta strada di 
comprensione. 
 
Questa strada è possibile rintracciarla e percorrerla solamente se 
consideriamo l’essere umano nella sua totalità, cosa che solo 
l’insegnamento esoterico è in grado di fare. Finché guardiamo 
all’uomo come un semplice corpo, fatalmente molte cose, le più 
importanti, ci sfuggono; oppure se non siamo in grado di distinguere 
le dinamiche mentali da quelle emozionali, ne perdiamo una parte per 
strada. 
La millenaria tradizione esoterica ci dà invece una descrizione 
puntuale e rigorosa delle componenti la personalità umana, sostenendo 
che l’uomo, nella sua personalità, è composto: 
 

- di un corpo fisico, da cui discende la sua forma esteriore; 
- di un corpo vitale, che è il veicolo attraverso il quale la vita 

mantiene il corpo; 
- di un corpo emozionale, che è il veicolo delle emozioni, dei 

desideri e del sentimento; 
- di un corpo mentale, che permette all’uomo l’attività di 

pensiero. 
 
La nostra consapevolezza ci permette di percepire soltanto il corpo 
fisico, mentre gli altri veicoli non cadono sotto la nostra capacità 
percettiva, poiché sono composti di energie che sfuggono alle 



5 

 

potenzialità recettive del nostro cervello, nondimeno senza di essi 
l’uomo non potrebbe esistere. Se fosse dotato solo del corpo fisico, 
sarebbe un minerale, se avesse solo i corpi fisico e vitale sarebbe un 
vegetale, se aggiungesse ad essi anche solo il corpo emozionale 
sarebbe come un animale. Inoltre, anche la forma e la struttura 
organica del corpo fisico sarebbero diverse per ciascuno di questi stadi 
evolutivi. 
Ma non è ancora tutto: il fatto stesso di sentirci indotti a cercare un 
equilibrio fra tutti i suddetti componenti, ci fa capire che ci debba 
essere qualche cosa di superiore ad essi, perché altrimenti al posto di 
un equilibrio dovremmo semplicemente stabilire quale sia il più forte 
e abbia a prevalere. In realtà, i vari “corpi” formanti la personalità altro 
non sono che degli strumenti di qualcosa ad essi superiore, che li 
forma, li abita e li usa per il proprio scopo: evolvere. È l’esperienza 
vissuta in essi che produce l’evoluzione come risultato. Questo 
“qualcosa” di superiore è ciò che chiamiamo Spirito, e che dà 
giustificazione e scopo a tutto l’insieme.  
Per poter seguire una evoluzione di tale portata occorre moltissimo 
tempo, migliaia e migliaia di anni, dal che deduciamo che lo Spirito è 
immortale, e che si incarna via via in diverse personalità che affinano 
le qualità e gli aspetti dei suoi componenti in più esistenze, che 
comunemente chiamiamo “vite”, migliorando i vari aspetti attraverso 
esperienze che siano utili di volta in volta ad uno di essi. Ecco perché 
troviamo persone che sono evolute in uno degli aspetti, ma che ancora 
non hanno fatto sufficienti esperienze in altri. E questo dovrebbe fra 
l’altro trattenerci dall’esprimere un giudizio su di loro, senza 
distinguere fra l’analisi costruttiva e la critica distruttiva: stiamo tutti 
calcando questo sentiero, e anche se oggi qualcuno è più o meno 
evoluto in un aspetto, domani lo integrerà in una nuova esperienza, e 
forse lo farà meglio di quanto abbiamo fatto noi stessi nel medesimo 
campo. Siamo tutti protesi verso il raggiungimento di quella 
“perfezione” che il Cristo ci ha indicato come nostra finalità ultima. 
Esaminiamo dunque queste dinamiche evolutive, e il loro modo di 
agire. 
 



6 

 

  



7 

 

 

 
 
 
 

LE DINAMICHE EVOLUTIVE 
Sezione I 

 
Analisi delle Dinamiche Evolutive 

  



8 

 

  



9 

 

 
 
 
 
 
IL CONCETTO DI INFLUSSO 
 
Se confrontiamo il comportamento da un punto di vista esteriore di un 
uomo e di un animale, saltiamo facilmente alla conclusione che 
l’animale sembra essere più evoluto dell’uomo. Esso, infatti, sa 
sempre come comportarsi: non ha bisogno di essere istruito per trovare 
le erbe giuste quando soffre di dolori addominali, alleva i piccoli in 
modo corretto, secondo le varie specie, si orienta in mezzo alle 
situazioni più difficili, trova facilmente la via di casa, e così via; 
l’uomo invece, nonostante abbia istituito un sistema educativo 
complesso, causa più danni che cose buone, e dei suoi errori ne 
subiamo tutti, il pianeta e gli altri esseri viventi compresi, le 
conseguenze. Il confronto è impietoso.  
Ci sono tuttavia altri aspetti che ci indicano come sia l’uomo ad essere 
il più evoluto; dobbiamo trovare di conseguenza un metodo che ci 
consenta di uscire da questa impasse.  
Dagli studi esoterici sappiamo che tutto il processo evolutivo è 
suddivisibile in due grandi periodi: il periodo detto di 
INVOLUZIONE, e il periodo di EVOLUZIONE vera e propria. Come 
dicono i due termini, “involuzione” indica un avvolgimento in se 
stessi, una specie di auto-imprigionamento, mentre “evoluzione” ci dà 
l’idea di uno srotolarsi e liberarsi. Le forze in gioco durante 
l’involuzione sono dirette da fuori a dentro, provengono da fuori: sono 
esogene; quelle attive nell’evoluzione al contrario partono 
dall’interiorità e sono dirette verso l’esterno: sono endogene. Ne 
consegue che le forze che agiscono durante l’involuzione sono 
“aliene”, non sono nostre, al contrario di quelle proprie 
dell’evoluzione. 
Per meglio illustrare il concetto, disegniamo un cerchio attraversato 
da una freccia orizzontale che passa per il suo centro: 
 



10 

 

 
 
 
 
Il cerchio e il suo contenuto rappresentano il nostro “campo 
d’evoluzione”, e la freccia illustra la direzione delle attività che in esso 
si svolgono. Se suddividiamo la freccia in due sezioni, una che copre 
il suo percorso prima di arrivare al centro del cerchio, e l’altra che 
prosegue oltre lo stesso, ecco che le due sezioni assumono per noi il 
significato rispettivamente del percorso di involuzione e di 
evoluzione. 
La freccia rappresenta l’INFLUSSO, ossia la direzione (verso il centro 
prima, verso l’esterno dopo) delle attività che nel cerchio si svolgono. 
Prima di entrare nel cerchio e dopo la sua uscita del medesimo, la 
freccia si trova nelle dimensioni superiori, dove spazio e tempo sono 
relativi rispetto a quelli che sono, al contrario, determinanti all’interno 
del cerchio, che rappresenta perciò la nostra dimensione fisica. 
Per tornare al confronto fra l’animale e l’uomo, possiamo dire che la 
sezione della freccia che termina nel centro del cerchio rappresenta la 
fonte della conoscenza che guida gli animali: l’istinto, che non nasce 
dall’interiorità dell’animale stesso, ma proviene dall’esterno e guida 
tutti gli esemplari della stessa specie. La sua origine è esterna – o 
superiore – al livello del cerchio, il quale vuole significare, appunto, 
la dimensione spaziotemporale della esperienza terrena. La sezione 
della freccia che invece inizia dal centro e si dirige verso l’esterno 
dello stesso, rappresenta la conoscenza dell’essere umano, che nasce 
nella sua interiorità e che sta ancora apprendendo, una volta perduto il 
“contatto” con le intelligenze che generano l’istinto negli animali, ad 
agire autonomamente. Da qui i continui suoi errori, ma anche il suo 
maggiore avanzamento rispetto agli animali, che devono ancora 
iniziare questo percorso (non sono ancora arrivati al centro del 
cerchio). Nell’animale l’influsso è di origine esteriore, nell’uomo è di 
origine interiore. 
Se prendiamo la stessa immagine e idealmente la giriamo di 90°, in 
modo di guardarla di profilo, possiamo ricavarne la seguente figura: 
 



11 

 

 
 
 
 
a indicare che la fase involutiva è in discesa, si è cioè trascinati in 
avanti anche senza la partecipazione della nostra volontà, mentre la 
fase propriamente evolutiva è in salita, dopo il centro, è più difficile, 
e richiede in primo luogo la nostra partecipazione attiva per essere 
portata a termine. 
 
Ciascuno di noi oggi si trova esattamente in un dato punto della 
sezione della freccia che origina dal centro del cerchio; chi si trova 
ancora nel centro, chi vicino al centro, ed è perciò più indietro nel suo 
percorso evolutivo di chi si trova più avanti. Non solo c’è differenza 
di posizione fra i diversi esseri umani, ma lo stesso individuo può 
avanzare o retrocedere nel suo percorso, secondo le scelte che via via, 
nel corso dell’incarnazione, prende. Il punto in cui ci troviamo in un 
dato momento lo chiamiamo “Momento Evolutivo”.  
Tutte le dinamiche che provengono da fuori sono dinamiche di 
gruppo, e non possono essere individuali, perché se lo fossero si 
troverebbero oltre il centro del cerchio. Tutte le dinamiche che sono 
dirette verso l’esterno del cerchio sono di origine individuale. Come 
non ricordare le parole di Gesù: “Chi sono i miei fratelli e sorelle, mia 
madre e mio padre? Sono coloro che fanno la volontà del Padre mio”; 
in altri termini, i legami di sangue sono pur sempre ascrivibili ad un 
gruppo: la famiglia, mentre Lui è venuto per aiutarci ad avanzare 
lungo il percorso della freccia, oltre qualsiasi influsso di origine 
esteriore. Questo non significa che ci si debba negare improv-
visamente la sfera degli affetti famigliari; al contrario, per avanzare 
sulla freccia dobbiamo ampliarla, fino ad accogliere tutti gli altri 
componenti la famiglia umana: la cosiddetta fratellanza universale, 
cosa ancora lontana dalla capacità dell’uomo medio. Resta il fatto che 
un troppo forte attaccamento alla famiglia diventa un ostacolo al suo 
raggiungimento. 
Per effettuare il compito che qui ci siamo dati, dobbiamo analizzare la 
freccia dell’influsso, la quale è la sommatoria di tutte le varie tipologie 



12 

 

di forze – provenienti dai diversi corpi della personalità – in atto nella 
nostra vita. Il Momento Evolutivo sarà la sommatoria di tutti questi 
elementi. L’uomo cambia interiormente in questo cammino, e sarebbe 
un errore che ci impedisce di valutarlo se giudichiamo il suo 
comportamento nel passato con l’immagine di quello che è oggi. Una 
volta era “bene” difendere la famiglia, la tribù, il clan, la nazione; oggi 
quel bene deve essere superato, ampliato a tutto il genere umano. Ma 
possiamo farlo grazie all’esperienza passata in quella fase. 
L’avanzamento sulla freccia non può essere imposto dall’esterno: può 
essere solo il risultato in una conquista interiore. Per questo il grande 
arcangelo Cristo si è incarnato nell’uomo Gesù di Nazareth. 
Liberarsi dei legami di gruppo però non può discendere da un semplice 
atto di volontà: è necessario avere maturato interiormente la 
“contropartita”. Per superare la famiglia bisogna sentirsi padre o 
madre di tutti anche al di fuori della famiglia, per superare la tribù 
bisogna sentirsi al servizio di tutti anche al di fuori della tribù, per 
superare la nazionalità bisogna sentirsi fratelli o sorelle di tutti anche 
al di fuori del nostro Paese, e così via; altrimenti vorrebbe dire che 
abbiamo ancora bisogno della famiglia, della tribù o della nazione. 
Liberarsi dei legami di gruppo significa trasformare in altruismo gli 
egoismi legati al gruppo a cui ci si sentiva di appartenere. 
 
  



13 

 

 

 
 
 
 
LO SCHEMA DELLE DINAMICHE EVOLUTIVE 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Ecco qui sopra rappresentato lo stesso schema del cerchio e della 
freccia dell’influsso applicato alla nostra evoluzione: ogni 
componente la personalità (ogni corpo) possiede la propria freccia, e 

Schema delle Dinamiche Evolutive 

animale 

sopravvivenza 

eros 

istinto 

superuomo 

dovere 

agape 

intuizione 

umano 

interesse 

philia 

ragione 

es io Sé 

         dall’esterno (di gruppo)  verso l’esterno (interiore) 

α 

β 

γ 



14 

 

avrà un punto in cui l’individuo è giunto nel suo percorso, che sarà ad 
un’altezza diversa rispetto i punti sulle frecce delle altre componenti.  
La sintesi o sommatoria di tutti questi punti esprimerà il Momento 
Evolutivo del soggetto in esame. 
 
Prenderemo in esame le componenti contraddistinte dalle dimensioni 
invisibili della personalità: il percorso della freccia relativo al corpo 
vitale (α nello schema), quello relativo al corpo emozionale (β) e 
quello relativo al corpo mentale (γ). Le tre componenti esprimono la 
sfera delle attività dell’uomo, che possiamo vedere accentrare 
rispettivamente nelle mani: la via “pratica”; nel cuore: la via 
“mistica”; e nella testa: la via “intellettuale”, come illustrato nella 
figura che segue: 
 

 
 
Se uniamo questi tre centri d’attività, formiamo una figura geometrica 
ben precisa che troveremo più avanti: il tetraedro.  
Nessuno dei tre percorsi è da considerarsi migliore rispetto agli altri, 
e nessuno, di conseguenza, di secondaria importanza: tutti ci sono 
ugualmente necessari. Ciascuno nasconde, per così dire, una forma di 
preghiera svolgendo l’attività che gli è propria: per la via pratica la 
preghiera consiste nella collaborazione con Dio nell’opera di 
creazione, per la via mistica la preghiera si manifesta come 
meditazione e unione con Dio, per la via intellettuale si manifesta 
come attività di pensiero, concentrazione e conoscenza del Piano di 
Dio. 



15 

 

Tuttavia i centri d’attività delle mani sono inferiori rispetto al centro 
della testa, e il centro del cuore è superiore a tutti. Che i centri delle 
mani siano inferiori rispetto agli altri risulta subito intuitivo: le mani 
non possono agire di propria iniziativa, ma sono mosse da volontà ad 
esse esterne, ma interiori all’uomo, delle quali sono uno strumento 
prezioso e insostituibile, tanto da essere state modellate dalla volontà 
dello spirito nel corso millenario dell’evoluzione. 
Appare meno intuitivo il fatto che il centro d’attività della testa non 
sia quello più elevato. In effetti, quello che l’uomo d’oggi sviluppa 
nella testa è solo un’azione prossima a quella dei computer: elabora in 
modo corretto (non sempre) le informazioni che gli giungono, ma è 
l’operatore, il programmatore, ad inserire i dati necessari; e questi non 
si trova dentro il computer. È un po’ quanto viene illustrato nel 
dramma di Parsifal dal personaggio Kundry: essa serve la volontà di 
chi la risveglia dal suo sonno; non ha una volontà sua propria. Inoltre, 
la testa funziona utilizzando il sistema binario: “vero – falso”, e 
avvicinandosi così piano piano alla soluzione per esclusioni 
successive. Ma questo metodo è valido solo per il piano fisico e se 
consideriamo solo un piano, mentre se vogliamo conoscere più piani 
di esistenza, ci accorgeremo che quello che è vero in uno non lo è più 
in un altro, e che dobbiamo, perciò, allargare la visione oltre il metodo 
O / I, che è quello usato nei computer. 
Il punto più elevato, la punta del tetraedro, si colloca di conseguenza 
nel centro d’attività del cuore, dove trovano sede – come vedremo – 
tutte le dinamiche evolutive superiori che abbracciano più piani di 
esistenza. Il fatto è che questa è la sede dello spirito nel corpo, e non 
tutti gli uomini hanno raggiunto evolutivamente la capacità di rendere 
cosciente la loro “voce interiore”, per cui siamo spesso in balia dei 
gusti del corpo emozionale e delle opinioni della mente, e non 
riusciamo a risalire alle dinamiche che ci farebbero avvicinare – per 
poi superarlo – il confine con i piani più sottili. La speranza è che 
questo studio dia la possibilità di rendere consapevole l'azione di 
queste dinamiche, così da essere risvegliati, come Kundry, dalla parte 
giusta in direzione dell’evoluzione spirituale, e come essa “morire” 
alla materia per rinascere come superuomini, attraverso Intuizione, 
Agape e Dovere. 



16 

 

 

  



17 

 

 
 
 
 
 
LE DINAMICHE DEI VARI CORPI 
 
 
1. Le dinamiche del corpo fisico. 
 
Cominciamo per ora ad esaminare tutte le componenti, partendo dal 
livello più “basso”: il corpo fisico.  
Il piano fisico è il regno della forma, quindi dovremmo trovare le 
differenze fra le dinamiche dell’influsso che precedono il centro 
(raffigurato dall’uomo nello schema) e quelle che proseguono oltre, 
dal punto di vista della forma. Ogni forma vivente che possiede un 
corpo fisico ci dice la sua posizione nello schema osservandone la 
forma esteriore. 
L’aspetto che più ci interessa è la sua relazione con le forze vitali 
presenti nel pianeta. 
 
La forma vivente più semplice è quella corrispondente a tutte le 
svariate specie vegetali. Le piante si sviluppano verticalmente, perché 
prendono nutrimento dal terreno e si innalzano verso l’alto in cerca 
della luce, necessaria ad assorbire i carboidrati per mezzo della 
fotosintesi clorofilliana. Le energie che le attraversano perciò scorrono 
principalmente dal basso verso l’alto. Esse sono dirette da spiriti-
gruppo che si trovano nel centro della Terra, e dirigono lo sviluppo 
delle differenti specie vegetali attraverso correnti energetiche che dal 
centro del pianeta si irraggiano verso la superficie; sono pertanto 
correnti che si sviluppano verticalmente. Sono le correnti eteree del 
corpo vitale che caratterizza la loro costituzione. Il profumo emanato 
dai fiori è un messaggio diretto degli angeli dal piano etereo. 
Le piante non hanno ancora sviluppato i corpi emozionale e mentale, 
tuttavia alcune si stanno avvicinando al successivo traguardo 
evolutivo. Le più evolute sono le piante da frutto, le quali oltre al 



18 

 

tronco verticale sviluppano sempre più anche rami in direzione 
orizzontale, carichi dei frutti dolci e colorati. Questi rami cominciano 
ad essere percorsi anche da correnti orizzontali, proprie del piano 
astrale. 
 
Le correnti orizzontali, cioè quelle che circondano la Terra, sono 
perciò il mezzo di trasmissione degli spiriti-gruppo che dirigono il 
regno animale. Gli animali infatti hanno la colonna vertebrale – 
l’antenna che riceve questo influsso – e la laringe poste in posizione 
orizzontale. Essi infatti sono dotati, nella loro costituzione invisibile, 
oltre che di un corpo vitale anche di un corpo emozionale, che 
consente loro di muoversi e di moltiplicarsi attraverso la generazione 
sessuata; contrariamente alle piante che, per la maggior parte, sono 
androgine. 
Gli animali non sono dotati di spirito interiore, come sappiamo, e sono 
diretti da spiriti-gruppo che li controllano attraverso la colonna 
vertebrale orizzontale. Essi non sono perciò responsabili del loro 
comportamento, perché agiscono per istinto, che altro non è che la 
risposta alle sollecitazioni dello spirito-gruppo. Tutti gli animali della 
stessa specie mostrano un comportamento analogo, perché non sono 
ancora da considerarsi degli individui. La sezione mentale del cordone 
argenteo1 che nell’uomo termina, durante la vita fisica, nel seno 
frontale, nell’animale si estende in alto fino alla fonte dello spirito-
gruppo, e prosegue in basso lungo la colonna vertebrale orizzontale. 
Dalla colonna verticale umana partono le gambe dalla parte inferiore 
legata agli elementi materiali, e le braccia al servizio delle attività di 
tipo spirituale. Dalla colonna orizzontale degli animali, infatti, partono 
quattro gambe. 
L’umanità passò lo stadio animale nel periodo della Luna, verso la fine 
del quale una parte del sole centrale si staccò trascinando con sé 
l’umanità di allora. Questo satellite mostrava sempre un polo al sole, 
mentre l’altro era sempre al buio. L’umanità – o meglio le tenui forme 
nelle quali l’umanità si evolveva allora – aveva bisogno di alternanza 
fra la luce e le tenebre; ricordiamo che il periodo della Luna inaugurò 

 
1 v/ il libro: “Post-mortem” 



19 

 

le fasi alterne nella nostra evoluzione. Essa dunque si spostava da un 
polo all’altro, e mentre si trovava in quello illuminato avveniva una 
specie di propagazione. Queste correnti di movimento che 
circondavano la superficie di quel satellite sono l’origine atavica delle 
correnti astrali che ancora circondano il nostro pianeta, e che scorrono 
lungo la colonna vertebrale degli animali di oggi. Esse sono perciò 
legate al piano astrale e al corpo emozionale, e i nostri viaggi di luna 
di miele ne conservano tuttora il ricordo inconscio. Erano le Gerarchie 
spirituali che allora ci guidavano, così come sono gli spiriti-gruppo 
angelici che oggi guidano gli animali, attraverso la colonna 
orizzontale, nelle loro migrazioni periodiche che hanno il medesimo 
scopo di riprodursi, seguendo i percorsi delle correnti superficiali del 
pianeta. 
La conformazione fisica degli animali sembra impedire agli stessi di 
volgere lo sguardo in alto, verso il cielo: è qualcosa che non compete 
loro e del quale non si debbono interessare; contrariamente al regno 
vegetale, che sembra invece, si può dire, guardare verso il sole. Gli 
animali guardano in basso, verso il terreno e davanti a loro, lungo le 
correnti orizzontali, da dove ricavano il loro sostentamento. Lo stesso 
vale per gli uccelli, anche se si innalzano in volo. Anzi, guardando il 
comportamento di certi stormi, che formano nel cielo disegni elaborati 
e multiformi, diventa evidente a chi abbia un minimo spirito di 
osservazione che è lo stormo nel suo complesso ad essere eterodiretto, 
poiché è impossibile formare quelle figure e creare quei movimenti 
collettivi istantanei senza una regia esterna che controlli ogni singolo 
esemplare. 
 
Fino ad ora possiamo dire di essere rimasti al di qua del punto centrale, 
dove vige la direzione esterna e una forma di coscienza di gruppo. 
Tutto questo ci serve per poter fare un confronto con l’evoluzione 
dell’essere umano e per conoscerci meglio, cosa che ovviamente ci 
interessa più da vicino. L’uomo infatti è il solo essere incarnato del 
nostro pianeta che ha superato il punto fatidico. E questo perché ha 
sviluppato, oltre agli altri veicoli, anche il corpo mentale, cosa che lo 
distingue dagli altri regni di natura.  



20 

 

La pianta assorbe l’anidride carbonica velenosa per l’uomo e la 
utilizza per costruire il suo corpo vegetale, ed emette il benefico 
ossigeno, indispensabile alla vita umana; l’uomo incamera l’ossigeno 
ed esala l’anidride carbonica. La guida esterna della pianta proviene 
dal centro della Terra, l’uomo al contrario deve guardare in alto, verso 
il sole, per trovare la guida che, dall’interno, le sia da esempio per il 
suo sviluppo e gli indichi la direzione della freccia dell’influsso.  
La colonna vertebrale dell’uomo è perciò verticale, ed egli dovrebbe 
alzare lo sguardo verso il cielo per il proprio sviluppo, cosa che dal 
punto di vista strutturale è in grado di fare. Tuttavia, l’avere 
oltrepassato il punto centrale ha il significato, come detto, di direzione 
autonoma del proprio comportamento, non più soggetto ad essere 
guidato da fuori. Questo comporta, com’è ovvio, capacità di scelta e 
relativa responsabilità, per cui ogni singolo individuo, secondo le 
scelte fino ad ora effettuate, ha percorso un tratto più o meno lungo 
della freccia. Ciascuno si trova in un Momento Evolutivo proprio, 
individuale, da lui stesso costruito e da lui stesso migliorabile.  
Vi sono infatti quelli che sono avanti, quelli che sono molto avanti, ma 
anche quelli che sono indietro o molto indietro. Il fatto di possedere 
autonomia non significa che non ci siano più relazioni con il mondo 
spirituale. Come un individuo si può conoscere anche osservando le 
compagnie che frequenta sul piano fisico – come si dice: i simili 
attirano i simili – lo stesso avviene sui piani invisibili. Un compor-
tamento esemplare e corretto attira compagni di viaggio in sintonia 
con esso, perché si formerebbe attrito in caso contrario e la cosa 
cesserebbe da sé; lo stesso vale per il comportamento opposto: persone 
degenerate amano solo compagni della stessa risma, con i quali 
possono condividere le loro attitudini. Ma non si attirano compagnie 
simili solo dal piano fisico, perché anche le entità che, seppure 
invisibili, ci circondano, sono attirate – sia pure con finalità opposte - 
dai comportamenti che più sono loro congeniali. 
La differenza fra le due tipologie di entità sta, appunto, nelle diverse 
finalità: mentre quelle benefiche sono rispettose del nostro libero 
arbitrio e hanno lo scopo di aiutarci nella nostra evoluzione, quelle che 
risiedono nelle dimensioni inferiori aspirano a controllarci, per cercare 
di provare esperienze puramente terrene attraverso il controllo sulle 



21 

 

loro prede. L’uomo che cade sotto questo impulso rischia perciò di 
tornare in un certo senso indietro, retrocedendo ad un livello più 
animale che umano. La sua andatura perciò avrà la tendenza a far 
tornare la colonna quasi orizzontale, e infatti nell’immaginario 
comune una persona dedita a pratiche dissolute viene visualizzata 
curva, che incede con gli occhi fissi a terra. Il modo di camminare è di 
conseguenza già un indizio del livello evolutivo di una persona. A 
patto che non vi siano altri impedimenti, ovviamente, che possono 
essere molteplici e anche non conoscibili dall’esterno. Se si misurasse 
il tasso di anidride carbonica emessa da queste persone, si riscontre-
rebbe una quantità superiore rispetto a quelle che si comportano 
correttamente. 
Non si deve tuttavia ricavarne l’idea che per migliorare spiritualmente 
dobbiamo sforzarci di camminare diritti con lo sguardo rivolto in alto, 
naturalmente, perché le cose stanno proprio all’opposto di ciò: non 
confondiamo, come spesso si fa ragionando solo al livello materiale, 
l’effetto con la causa. Sarà il seguire un comportamento dettato dalla 
nostra parte spirituale che ci porterà anche a modificare la nostra 
andatura. Ma, cosa più importante, attirerà entità sottili elevate che 
hanno il compito di aiutarci ulteriormente nella nostra evoluzione. 
Senza comunque andare verso questi estremi, teniamo presente che 
ogni scelta che facciamo modifica in un senso o nell’altro la comunità 
di cui ci circondiamo, sia a livello fisico, ma soprattutto a livello 
spirituale e invisibile. 
La colonna vertebrale verticale dell’uomo è l’antenna ricevente di 
tutte le energie che lo circondano, ed è sintonizzata su differenti canali 
con differente forza ricettiva, a seconda del comportamento che 
abbiamo qui sopra descritto. Questi differenti canali sono i centri di 
forza, o chakra, ciascuno specializzato per una specifica frequenza. Le 
frequenze più basse servono come collegamento per i corpi più 
grossolani, quelle più elevate per i veicoli superiori.  
Tutti i corpi della nostra costituzione devono comunque essere 
vitalizzati e sostenuti; negli individui più rozzi saranno i centri più 
bassi ad assumere un lavoro e una funzione maggiore, a scapito di 
quelli superiori, mentre nelle persone più sensibili e spirituali un po’ 
per volta l’importanza dei centri superiori sarà vista aumentare. 



22 

 

Questo porta come conseguenza che le persone più arretrate – cioè che 
hanno appena superato il punto centrale nel nostro schema – saranno 
facilmente più solide e forti dal punto di vista fisico, mentre quelle più 
sensibili saranno più facilmente soggette a problemi di carattere 
fisiologico. Questo finché non si instauri un nuovo equilibrio fra i 
centri, raggiunto il quale il fisico degli individui avanzati si mostrerà 
di una resistenza insospettabile. Stiamo tutti imparando quanto sia 
ormai prevalente l’influenza nervosa sulla salute, e quanto l’aspetto 
mentale sia quasi sempre decisivo per la guarigione. 
Col passare del tempo e dell’evoluzione, i centri superiori assume-
ranno sempre maggiore importanza rispetto a quegli inferiori, e nel 
contempo i corpi più sottili tenderanno a divenire più importanti 
nell’economia generale della persona, rispetto a quelli più grossolani. 
La parte della freccia che precede il punto mediano, come già 
accennato, si riferisce al periodo involutivo, durante il quale lo scopo 
era proprio la costruzione dei vari corpi della personalità, mentre la 
parte della freccia posta dopo il punto stesso rappresenta la fase 
evolutiva, lo scopo della quale è la edificazione dell’anima, come 
prodotto delle esperienze via via fatte nei diversi corpi, che a un certo 
punto cesseranno progressivamente la loro funzione. Ma allora l’uomo 
non sarà più come lo conosciamo oggi, perché la freccia stessa avrà 
raggiunto il limite del cerchio e si accingerà a superarlo; entreremo 
allora nel piano etereo con un veicolo vitale che avrà sostituito il corpo 
fisico. Saremo, come li abbiamo definiti, dei superuomini.  
 
Come sono costituiti quegli esseri che chiamiamo angeli? Gli angeli 
hanno il loro veicolo inferiore formato di sostanza eterea, proprio 
come saremo noi nella Sesta Epoca, quando raggiungeremo il 
traguardo descritto più sopra. Ci sarà tuttavia una differenza fra 
l’uomo della Sesta Epoca, o Nuova Gerusalemme, e gli angeli, dovuta 
al fatto che gli angeli non hanno mai attraversato, con la freccia della 
loro evoluzione, cioè nella loro curva evolutiva, un piano fisico come 
stiamo facendo noi adesso.  
Gli angeli non hanno mai dovuto lottare per conquistare la 
conoscenza, come invece abbiamo dovuto, e dobbiamo tuttora, fare 
noi. Essi non sono mai stati del tutto autonomi, perché la loro freccia 



23 

 

non ha mai attraversato quel centro che per noi assume il ruolo di 
spartiacque fra un controllo eterodiretto e una volontà autonoma. In 
un certo senso, gli angeli non hanno mai avuto scelta, ed è questo fatto 
con ogni probabilità che indusse i più avanzati a ribellarsi, facendoli 
precipitare nella caduta che coinvolse anche il genere umano. 
Nella Nuova Gerusalemme, il corpo di cui saremo dotati non sarà più 
deperibile come è oggi il nostro corpo fisico, per cui anche la funzione 
sessuale non avrà la stessa pregnanza che ha oggi: le due energie che 
oggi sono distinte dentro ciascun individuo, la forza per concepire figli 
e la forza per concepire pensieri, saranno entrambe innalzate al livello 
cerebrale, e avremo riconquistato quel potere creatore del quale 
fummo privati a seguito della caduta nella materia. Con l’evento del 
Golgotha il Cristo ci ha permesso di avviare una nuova fase – non 
originariamente prevista – nella quale avremo superato le conseguenze 
negative della caduta provocata dagli angeli ribelli, e ne avremo 
ricavato un salto evolutivo maggiore, conservando l’indipendenza 
conquistata a prezzo del dolore e della morte, e tornando ugualmente 
al piano etereo, all’Eden dal quale fummo esiliati. 
È questo il mistero della leggenda del Graal. Il mistero consiste nel 
comprendere che il campo d’azione dell’evoluzione è la colonna 
vertebrale, le cui due polarità sono descritte nella Genesi dal cherubino 
che fu messo a guardia del giardino dell’Eden dopo la nostra 
espulsione, raffigurato con la spada fiammeggiante, spada che si 
trasformerà in un fiore quando potremo tornare nella stessa 
dimensione. Per compiere questo passaggio, l’uomo dovrà riferirsi alla 
pianta: l’organo generatore della pianta, il fiore, ha la forma di un 
calice, all’interno del quale avviene la fecondazione. Anche noi 
dovremo trasmutare le energie che ora svolgono questa funzione nel 
piano fisico – rappresentate dalla spada fiammeggiante che il 
cherubino tiene in mano, simbolo delle energie che scendono verso il 
basso – innalzandole lungo la colonna verso l’alto, sede attualmente 
degli spiriti luciferini, verso l’altra polarità. Sarà una fecondazione 
interiore che trasformerà la spada in un nuovo organo etereo 
dall’apparenza di un giglio, che “fiorirà” all’altezza della gola verso i 
lobi cerebrali. Allo stato attuale è il lobo sinistro ad avere la 
prevalenza, il quale è presidiato dagli spiriti delle tenebre che ci 



24 

 

inducono ad essere consapevoli soltanto delle “cose” fisiche attraverso 
la percezione mediata e il pensiero dialettico; l’intuizione cristica, che 
ha sede nel lobo destro, si vede così impedita a raggiungere la nostra 
coscienza. Le energie cristiche, dopo l’evento del Golgotha, hanno 
inaugurato una nuova via, che si sta sviluppando, aggirando la testa e 
mirando al cuore, da dove, tramite la circolazione sanguigna, 
raggiungeranno il cervello. Il cuore diventa così il calice del Graal, 
contenente il sangue cristizzato, e l’unione con il lobo destro del 
cervello diventa la lancia, che apre la strada alle forze rigeneratrici.  
Così le due polarità: il pensiero riflesso e il pensiero intuitivo, si 
feconderanno a vicenda sotto la guida della nostra volontà. Saremo 
allora “come gli angeli”, e riconquisteremo la “Parola perduta”, il 
“Verbo”: ciò che emetteremo non saranno suoni privi di potere, come 
facciamo oggi, ma avranno in sé una carica creatrice con la quale 
sapremo ordinare le linee di forza eteree, superando le attività 
materiali che possediamo ora, al cui confronto appariranno infantili e 
inadatte alla grandezza che avremo saputo raggiungere. Ci 
riapproprieremo del potere che avevamo prima della separazione in 
sessi e della caduta, descritto così nella Bibbia: 
 
Genesi 2, 19,20 
Allora il Signore Dio plasmò dal suolo ogni sorta di bestie selvatiche 
e tutti gli uccelli del cielo e li condusse all’uomo, per vedere come li 
avrebbe chiamati. In qualunque modo l’uomo avesse chiamato 
ognuno degli esseri viventi, quello doveva essere il suo nome. 
 
Non diciamo questo per pura accademia: tutte e tre queste fasi sono 
sempre presenti in ogni singolo uomo, sia pure in modo squilibrato e 
irregolare. L’opera che siamo chiamati a fare consiste nell’attribuire a 
ciascuna il suo giusto valore e importanza, trattenendola nella sua 
corretta sfera d’influenza. Senza dimenticare quale debba essere il 
percorso evolutivo da seguire; senza cioè farci sopraffare dagli istinti, 
e senza farci menomare e castrare da una mente priva di illuminazione 
spirituale. E tendendo al contatto con il Sé spirituale. 
Se facessimo correttamente tutto questo, anche la nostra figura 
esteriore, le forme del nostro corpo fisico, risponderebbero 



25 

 

favorevolmente, perché allora le frequenze vibratorie saranno in 
equilibrio. Se osserviamo bene qualsiasi essere umano, per quanto 
possa superficialmente essere diventato brutto da vedere a causa di 
invecchiamento, malattie, deformità, ecc., possiamo scoprirne un 
modello, un’immagine di bellezza che qualcosa ha turbato. Possiamo 
dire che siamo tutti FONDAMENTALMENTE BELLI: ma questa 
bellezza, il “progetto originario”, dipende dal nostro comportamento 
nel corso delle diverse esistenze terrene. Il Cristo ci dà la forza e 
l’impulso spirituale per tornare a farla risplendere. 
 
 
2. Le dinamiche del corpo vitale. 
 
Tutte le forme viventi, in quanto tali, dei regni di natura hanno evoluto 
un corpo vitale. Le scoperte degli anni ’60 del secolo scorso del fisico 
tedesco Popp hanno aperto alla scienza anche questo campo con la 
scoperta dei “biofotoni”, sempre che gli scienziati siano disposti ad 
ampliare un po’ le loro convinzioni. Il corpo vitale è composto di una 
sostanza appartenente al piano fisico, ma tanto sottile da non essere 
percepibile dai nostri sensi ordinari. Questa sostanza è chiamata negli 
studi esoterici etere. La sua funzione è quella di canalizzare la vita – 
questa cosa misteriosa che la scienza fisica non riesce ad afferrare – 
nelle suddette “forme viventi”. 
Gli eteri sono quattro, a completare i sette elementi del piano fisico, 
dopo solidi, liquidi e gas. Tutte le forme energetiche che giungono al 
corpo sono di provenienza eterea, attraverso la polarità negativa, o 
passiva, dei vari eteri. A seconda del livello evolutivo, poi, le polarità 
positive, o attive, degli eteri sono diversamente presenti nella 
costituzione dei regni di natura, come segue: 
 
- regno minerale: etere chimico (solo polo negativo) 
- regno vegetale: etere chimico e vitale 
- regno animale: etere chimico, vitale e solare 
- regno umano: etere chimico, vitale, solare e riflettore. 

 



26 

 

Gli organismi biologici di tutti i regni sono costruiti lungo le linee di 
forza dei rispettivi corpi eterei nella componente di etere vitale (che 
potremmo anche chiamare “etere biologico” per distinguerlo dal corpo 
vitale nel suo insieme).  
 
Nel regno vegetale l’azione combinata degli eteri positivi chimico e 
biologico seguono l’influsso dello spirito-gruppo che proviene dal 
centro della terra, edificando l’organismo vivente in modo verticale. 
La tendenza del vegetale è quella di crescere costantemente lungo 
detta direzione, finché non subentra l’attività negativa dell’etere 
solare, che induce alla propagazione. Abbiamo già fatto l’esempio 
degli alberi da frutto, nei quali l’attività astrale (superiore a quella 
vitale) raggiunge già la capacità di dare delle forme quasi orizzontali 
alle ramificazioni che devono far crescere i rispettivi frutti. 
La linea di crescita è di natura spiraliforme, attraverso l’angolo che 
riproduce costantemente l’andamento della sezione aurea. È appunto 
questa angolazione il risultato visibile dell’attività invisibile della vita 
nella forma. Possedere al proprio interno una attività proveniente da 
un polo positivo di una energia sottile equivale, nella terminologia 
esoterica, a possedere un “corpo” di tale sostanza. I vegetali sono 
pertanto quella forma vivente che abita il nostro pianeta, che è dotata 
soltanto di un corpo fisico e di un corpo vitale. 
Essi si trovano molto indietro – più o meno, a seconda delle specie – 
nel percorso della freccia dell’influsso, non essendo dotati di alcuna 
funzione senziente, che sarà riservata, come vedremo, a forme viventi 
più evolute (e quindi più vicine al centro del cerchio). Si sono fatti 
esperimenti nel corso dei quali si sono registrate delle reazioni a 
determinati stimoli dati a dei vegetali. Ad esempio, collegando una 
pianta tramite dei fili ad un ago in grado di registrare impulsi su un 
grafico, si è potuto appurare che quando ci si avvicinava minac-
ciosamente alla stessa con l’intenzione di tagliarne un ramo, l’ago 
reagiva registrando un grafico che improvvisamente sembrava 
impazzire. Se, poi, ci si avvicinava con la medesima modalità, ma con 
l’intenzione di fingere e di non tagliarne alcun ramo o foglia, l’ago 
rimaneva tranquillo. Da questo, con la solita tendenza scientifica 
materialistica di confondere gli effetti con le cause, si è dedotto che le 



27 

 

piante sono in grado non solo di soffrire, ma addirittura di leggere il 
pensiero. La reale spiegazione può in realtà venire solo da una 
conoscenza delle dinamiche occulte, che spiegano la cosa attribuendo 
la reazione non già alla singola pianta oggetto dell’esperimento, ma 
allo spirito-gruppo che dall’esterno sovrintende allo sviluppo e alla 
sopravvivenza di una intera specie vegetale. Non si tratta di una 
reazione endogena, ma di un impulso esogeno proveniente da una 
entità molto superiore alla pianta stessa, e anche all’uomo. 
Vi sono conformazioni definibili come vegetali anche negli organismi 
di forme viventi più avanzate dei vegetali, come vedremo; ad esempio 
alcune forme pilifere degli animali e i capelli degli esseri umani. Ma 
questi ultimi sono soggetti all’attività di spiriti-gruppo ancora più 
avanzati, oltre che dell’uomo medesimo. 
 
Lo scopo del corpo vitale, come abbiamo visto, è di canalizzare la vita 
nelle forme che appartengono ai regni di natura; esso perciò in tutti 
questi regni agisce con la finalità primaria di salvaguardare la 
sopravvivenza della forma fisica che esso stesso edifica. Tale dinamica 
è già abbastanza evidente sulle piante: basta che sia carente qualsiasi 
forma di manutenzione in una costruzione, una struttura od oggetto 
costruiti dall’uomo, e subito in essi comincia la crescita di forme 
vegetali che di solito denominiamo “infestanti”, ma che altro non 
fanno che manifestare la loro natura. 
La sopravvivenza è però visibile al massimo se ci avviciniamo al regno 
animale, e in particolare nella funzione di riproduzione, che è la guida 
del comportamento animale da tutti i punti di vista. Ogni specie adotta 
le proprie dinamiche per salvaguardare la sopravvivenza non tanto del 
singolo esemplare, piuttosto della specie medesima; proprio perché è 
il risultato dell’attività del rispettivo spirito-gruppo. Quello che appare 
come una lotta tra le varie specie, in realtà, osservato con uno sguardo 
d’insieme, rivela un equilibrio reciproco di una intelligenza superiore; 
equilibrio al quale l’uomo – perché non è più eterodiretto da uno 
spirito-gruppo – si sottrae, e dove egli è presente tende ad alterare e a 
creare squilibrio. Vi sono degli uomini che sembrano non in grado di 
adattarsi alle esigenze della vita autonoma, e la vivono ancora come 
una licenza di sfogare i propri istinti di tipo animale; ma non sono 



28 

 

paragonabili agli animali, proprio perché questi ultimi non agiscono 
per scelta. Questi uomini considerano un sacrificio inaccettabile 
adattarsi a stili di vita diversi, considerato, come essi spesso 
affermano, che “si vive una volta sola!”. Ma in realtà il loro 
comportamento appartiene più alle dinamiche della sopravvivenza che 
non a quelle della vita intesa in modo corretto dal punto di vista 
evolutivo. Tuttavia tratteniamoci dal giudicare, perché non è affatto 
facile il cammino dell’uomo d’oggi: da un lato ha perduto la sicurezza 
di una guida esterna su cui contare, dall’altro non ha ancora sviluppato 
appieno la conoscenza e la capacità adatte per essere al riparo da errori. 
È un po’ un’anomalia fra i vari scaglioni vitali che sono in evoluzione, 
dovuta all’interferenza luciferina. Anomalia che ci vedrà però, alla 
fine, guadagnare più di quanto fosse preventivato, grazie al soccorso 
che il Cristo portò alla nostra causa. 
L’uomo, giudicando – come è solito fare – il comportamento animale, 
discrimina le varie specie attribuendo loro l’aggettivo di feroce, 
buono, cacciatore, vittima, predatore, e così via. Pensa che il leone sia 
“cattivo” perché uccide la gazzella, e fa fatica a pensare che sia l’uno 
che l’altra stanno svolgendo la recita di un ruolo, nel quale sono tutti 
e due protagonisti e reciprocamente necessari, in vista di un bene 
superiore che li coinvolge entrambi. 
Il regno animale è la classe di esseri probabilmente più differenziata 
presente sul nostro pianeta. Si va da forme tanto indietro sul percorso 
della freccia da distinguersi a fatica dal regno vegetale, ad altre forme 
di mammiferi superiori che condividono la familiarità con l’uomo da 
talmente tanto tempo, da millenni di evoluzione, che stanno attingendo 
da questi caratteri che li rendono quasi degli individui, con evidenti 
manifestazioni di intelligenza e sensibilità che li rende quasi “umani”, 
portandoli ormai prossimi al raggiungimento del centro del cerchio.  
Il corpo vitale di queste diverse specie è ovviamente differentemente 
composto: negli animali inferiori il corpo vitale produce la 
circolazione del sangue, negli animali superiori genera il calore del 
sangue. L’etere biologico gestisce la produzione del seme nei maschi 
e la gestazione nelle femmine. I cinque sensi sono governati dall’etere 
solare negli animali superiori, mentre in quelli inferiori l’etere solare 
è attivo nello sviluppo dell’occhio. L’etere solare produce anche la 



29 

 

deposizione della clorofilla nelle piante e i colori dei fiori, e negli 
animali la colorazione del corpo che, per questo motivo, è sempre più 
accentuata nella parte superiore o comunque nella parte più esposta al 
sole. Tanto è vero che più ci allontaniamo dall’equatore e ci 
avviciniamo ai poli planetari, gli animali sono sempre meno colorati, 
fino a diventare del tutto bianchi ai poli.  
 
Dobbiamo considerare che le forze eteree non sono presenti solo nella 
composizione umana o degli altri esseri naturali, ma sono anche attive 
in natura e circondano la terra, e possono essere veicolo di attività di 
altre entità a noi invisibili. A questa categoria appartengono quelle 
forme che abbiamo già descritto nel capitolo precedente, che sono in 
grado di essere attirate dall’uomo nella sua attività, quando questa sia 
della loro stessa natura. Per questo motivo nel Cristianesimo Interiore 
si sconsiglia la posizione seduta a contatto col terreno, come la ormai 
famosa posizione del loto di origine orientale; il contatto col terreno 
con i centri di forza più bassi della struttura eterea umana, facilmente 
attira queste entità indesiderabili che circolano allo stesso livello del 
suolo. Se poi in quella postura si tengono braccia e mani aperte e piedi 
lontani tra loro, ne aumenta l’accoglimento, non “chiudendo il 
circolo” che potrebbe essere una difesa. In oriente con la posizione del 
loto si cerca di entrare in contatto con gli eteri chimico e biologico, 
canali delle forze costruttrici e conservatrici del corpo.  
La posizione corretta nella meditazione e nella preghiera è quella 
seduta, che sia sopra una sedia, uno sgabello o una panca non fa alcuna 
differenza, purché il fondo della schiena si trovi ad una certa altezza 
dal terreno. Entrambi i piedi devono essere poggiati a terra, e il modo 
migliore per “chiudere il circolo” è quello di tenere le mani giunte. Le 
mani con le palme rivolte verso l’alto sono passive e attirano forze 
sottili, mentre le palme verso il basso hanno la funzione di inviare 
energia d’aiuto, che dovrebbe essere lo scopo dei rituali di preghiera 
se si vogliono attirare gli eteri superiori anziché quegli inferiori. Gli 
eteri superiori sono in relazione con i piani più sottili d’esistenza, per 
i quali scompare via via la separatività, che è invece sempre più 
marcata man mano che abbassiamo il tasso vibratorio avvicinandoci 
al piano fisico chimico. Dare perciò significa uscire dall’egocentrico 



30 

 

“io”, che vive di separazione, e risvegliare una coscienza più 
complessiva e unitaria, propria degli eteri solare e riflettore. 
Se però chiediamo all’uomo della strada perché prega (qualora lo 
faccia), è assai probabile che il più delle volte ci risponda che lo fa per 
chiedere qualcosa; in altre parole, lo fa per interesse. D’altra parte, è 
proprio l’interesse la molla che lo fa (e ci fa) agire: senza l’interesse 
non siamo disposti a muovere un dito, e questo a prescindere che si 
tratti di un interesse nobile o meschino, che voglia agevolare una 
buona cosa o che miri a ingannare gli altri. Comunque sia, se facciamo 
una cosa, anche se diciamo di amare una persona, quasi sempre è per 
avere qualcos’altro “in cambio”; è l’utilitarismo che contraddistingue 
l’esistenza che si trova attorno al punto centrale del percorso della 
freccia. Agiamo ancora e facciamo ancora le nostre scelte con lo 
sguardo puntato sulla forma, sul corpo e sui suoi interessi. Abbiamo 
bisogno ancora dei Comandamenti intesi come la “legge esteriore”, 
che molto ricorda la guida esogena dalla quale dovremmo renderci 
indipendenti. A questo livello i Comandamenti sono assolutamente 
necessari, ed è funzione della Chiesa portare avanti questa missione. 
Purtroppo c’è il rischio di rimanere al livello di sopravvivenza anche 
per persone apparentemente più progredite e inserite nella società; se 
infatti non si coltivano i valori che siano in grado di dare un senso alla 
vita, non si apre alcuna prospettiva per andare oltre. L’unico scopo 
intravisto per la vita – quando non si trasforma in disperazione – è 
quello di tirare avanti quasi senza pensare, e quando si superano le 
esigenze primarie della sopravvivenza l’attività perseguita che rimane 
è solo quella del cosiddetto “divertimento”. Il termine deriva dal verbo 
“divergere”, cioè cambiare strada, deviare, e niente può servire meglio 
allo scopo di fuggire dalla vita, che questo tipo di attività. Ovviamente 
tenuta in alta considerazione perché promette di riempire l’esistenza; 
ma riempire un vuoto con un altro vuoto, oltre a non avere mai un 
termine, non può mai ottenere nessun risultato. Qui si intende riferirsi 
a chi sostituisce il divertimento con i doveri della vita, non si vuole 
naturalmente demonizzare qualsiasi forma di svago, talvolta utile 
(appunto) e necessaria, come intervallo fra le altre attività, che 
ricadono sotto la sfera del dovere. 



31 

 

Ma la freccia avanza, inesorabile, e vi sono sempre più persone che 
non si sentono appagate da ciò che la Chiesa, o le Chiese, predicano, 
per il semplice motivo che sono più avanti e avrebbero bisogno di un 
insegnamento diverso, più adatto alle nuove esigenze che si vanno, 
fortunatamente, formando. Queste persone sentono una spinta 
interiore ad avvicinarsi al sacro e alla spiritualità, ma la sola strada che 
conoscono è di solito quella proposta dalla Chiesa. E quando si 
avvicinano ad essa trovano tutto tranne ciò di cui hanno bisogno. Ecco 
allora che si allontanano, perché le loro vibrazioni sono più elevate, e 
il loro corpo vitale avrebbe bisogno di più elevati impulsi. La Chiesa 
si attarda ancora a spiegazioni sulle letture dei testi sacri legate alla 
lettera o alla storia, che cozzano contro quanto viene, sia pure 
vagamente, sentito dal ricercatore avanzato, dall’aspirante. 
E uno dei passaggi più incredibili, che sembra denunciare 
l’arretratezza dell’insegnamento ortodosso, è il passo di San Paolo 
nella Prima Lettera ai Corinzi (11, 2-15). Anche la Chiesa stessa cerca 
ormai di evitarlo, con comprensibile imbarazzo, considerata la statura 
dell’autore. Ma non le viene in mente che dovrebbe cambiare 
approccio alle letture, e cominciare a leggere considerandole dei 
messaggi rivolti a noi, qui e ora, validi per sempre e non solo come 
racconti dal carattere storico. In quel famoso passaggio, Paolo non 
parla di copricapo per gli uomini (da togliere) e di veli per le donne 
(da mettere). Egli si vuole riferire alle polarità del corpo vitale. La 
conoscenza esoterica infatti sa bene che i diversi corpi che 
compongono la personalità umana sono diversamente polarizzati negli 
uomini rispetto alle donne, e proprio in questo sta la differenza 
(complementare) fra i due sessi. Ecco uno specchietto esplicativo: 
 
UOMO     DONNA 
corpo fisico positivo   corpo fisico negativo 
corpo vitale negativo   corpo vitale positivo 
corpo emozionale positivo  corpo emozionale negativo 
corpo mentale negativo   corpo mentale positivo+ 
 
Una traduzione del passaggio di cui stiamo trattando che abban-
donasse i pregiudizi e i condizionamenti, si accorgerebbe che San 



32 

 

Paolo parla dei capelli, i quali, come già abbiamo detto, appartengono 
al regno vegetale e come tali al corpo vitale dell’uomo. Nell’uomo 
sono quindi (vedi specchietto) negativi, cioè attirano correnti eteree, 
mentre nella donna sono positivi, irradiano energia. Paolo ci vuole fra 
le altre cose dire che l’uomo deve portare i capelli corti per non attirare 
forze negative, e la donna i capelli lunghi (come un velo) per irraggiare 
le sue energie positive. 
Già che ci siamo, se leggiamo nel brano in esame il termine “uomo” 
come l’uomo della Genesi, ossia androgino, il primo “uomo” creato 
da Dio, e la donna come il primo essere sessuato tratto da un lato 
dell’essere androgino, scopriamo il significato delle parole: 
 
“L’uomo non è dalla donna, ma la donna dall’uomo”, 
“L’uomo non fu creato per (da/attraverso) la donna, ma la donna per 
(da/attraverso) l’uomo”, e: 
“L’uomo è l’immagine e la gloria di Dio; la donna la gloria 
dell’uomo”. 
 
La domanda che sorge a questo punto è: perché Paolo non ha scritto 
chiaro e tondo quello che voleva dire? Ma proprio perché doveva dare 
un senso anche per chi ancora è indietro, considerato che perfino oggi, 
dopo duemila anni, non tutti accetterebbero il significato esoterico, 
visto che condividono l’interpretazione ortodossa. E al tempo stesso 
per permettere a chi è più avanzato e ha altre necessità di trovare una 
risposta alle sue domande; e quando la scoprisse ne trarrebbe la 
soddisfazione come risultato della sua ricerca, dandogli ulteriore 
stimolo e motivazione. Non c’è un mezzo migliore di quello da lui 
scelto, che ad ogni modo è lo stesso per tutte le vere scritture ispirate. 
Il versetto 11 dello stesso brano, recita: “Nondimeno, né l’uomo è 
senza la donna, né la donna senza l’uomo, nel Signore”; vedremo fra 
poco il significato di queste parole. Da quanto fin qui detto, il servizio 
disinteressato agli altri si dimostra essere il modo migliore e più 
efficace per avanzare ulteriormente nel percorso della freccia, e 
l’unico in grado di superare la necessità di fare sempre qualcosa per 
tornaconto, ossia per interesse, cosa che ci impedisce di attivare 
dinamiche più evolute. 



33 

 

Le dinamiche superiori attivate dal corpo vitale, che sono in relazione 
con i centri di forza superiori, entrano in piena attività man mano che, 
grazie alla devozione e soprattutto al servizio disinteressato, la freccia 
si avvicina al limite del suo percorso interno al cerchio, e ottengono 
per risultato la crescita animica dell’individuo. Non si tratta di 
nient’altro che del processo di iniziazione, che ha per obiettivo la 
formazione di un nuovo veicolo, del tutto, o quasi, indipendente dal 
corpo fisico e dalle forze che sono al servizio di quest’ultimo. Si tratta 
del corpo radioso, o “corpo glorioso” come viene riportato nei 
vangeli, detto anche “corpo di luce”. Esso consentirà all’uomo di 
superare il confine del cerchio, e di inoltrarsi nella dimensione eterea. 
È formato dai due eteri superiori: l’etere solare e l’etere riflettore. 
A quel punto l’uomo non agirà più per interesse, perché avrà 
introiettato la legge; in altre parole tutto ciò che fino a prima doveva 
essergli imposto dall’esterno per il suo bene, ma che egli non era in 
grado di riconoscere e seguire autonomamente, da quel momento avrà 
piena cittadinanza dentro di sé: sentirà che si tratta di quello che deve 
davvero fare e sarà lieto di farlo, anche se, dal semplice punto di vista 
fisico, gli costasse del sacrificio. In altre parole, agirà per senso del 
dovere. Quanto invece detesta l’uomo della strada questa parola: il 
dovere viene contrapposto al piacere, un piacere però che non sa mai 
dargli soddisfazione, se non per un fugace lasso di tempo. Infatti, 
l’uomo ha già, fin da ora, dentro di sé la spinta a proseguire, ad 
avanzare sulla freccia dell’influsso, ma egli non ha ancora sviluppato 
la coscienza idonea a riconoscerlo; sente l’insoddisfazione, e cerca di 
sfuggirla volgendosi al cosiddetto piacere, e rifuggendo il dovere. Con 
esito deludente, quando non tragico. 
Dovremmo perciò esercitarci per saper riconoscere quale sia il nostro 
dovere, che la nostra parte spirituale ci spinge a trovare e a seguire. 
Così facendo, scopriremo che la costituzione umana, composta dal 
corpo fisico e dagli altri corpi della personalità, ha già in sé una 
potenzialità enorme, ha una carica vitale tale che se pienamente 
attivata non ci sarebbero virus o batteri che tengono: l’irraggiamento 
sarebbe tale che allontanerebbe istantaneamente qualsiasi elemento 
nocivo. Soprattutto la donna, dotata del corpo vitale positivo, è 
particolarmente dotata a questo proposito. Anche l’uomo con 



34 

 

l’avanzamento spirituale convertirà in futuro la polarità vitale, 
avvicinandosi alla riconquista all’androginia, che sarà la base per il 
“ritorno all’Eden”. 
Fin da ora, se osserviamo le modificazioni che i corpi fisici sia di 
uomini che di donne si stanno con ogni evidenza manifestando, 
notiamo un avvicinamento tra il maschio e la femmina. Ciò prefigura 
il futuro sviluppo, ed è già visibile non solo nel corpo, ma anche nella 
mentalità, nei desideri e nelle aspirazioni. È ormai considerato incivile 
rivolgersi alla donna con modalità che ricordino la sua antica 
dipendenza (che poi era soltanto di carattere fisico) da parte 
dell’uomo, e chi lo facesse sarebbe tacciato subito di “sessismo”. 
Questo però potrebbe nascondere un rischio, cercare cioè di annullare 
le peculiarità del proprio sesso per avvicinarsi all’altro; 
l’avvicinamento va fatto non eliminando qualche cosa, ma al contrario 
sforzandosi di integrare le caratteristiche migliori. Soprattutto la parte 
femminile ha molto da offrire a quella maschile: sensibilità, 
intuizione, gusto estetico, ecc., tutte qualità e facoltà che stanno a 
dimostrare che in senso generale la donna è l’essere sessuato-base, che 
dovrà in un certo senso assorbire il sessuato maschile. Ultimo 
passaggio prima di ritornare all’essere unitario androgino, cittadino 
della nuova dimensione eterea, la Nuova Gerusalemme.  
Il senso del dovere che sarà allora la motivazione principale del nostro 
agire, ci avvicinerà non solo nella costituzione a ciò che sono gli angeli 
oggi, spinti ad agire, come già abbiamo più sopra accennato, non tanto 
da una scelta autonoma fra il bene e il male, ma dalle esigenze che 
l’evoluzione impone. Noi, in più, seguiremo la spinta del dovere a 
seguito di conquiste discese da nostre scelte consapevoli, cosa che ci 
renderà allora di un gradino più avanti di quanto siano oggi gli angeli 
(che nel frattempo avranno fatto ulteriore progresso nella loro curva 
evolutiva). 
 
 
3. Le dinamiche del corpo emozionale. 
 
Le dinamiche del corpo emozionale riguardano solo i regni animale e 
umano, perché si svolgono nel piano astrale dove i regni inferiori non 



35 

 

possiedono attività proprie. Né il regno vegetale, né – tanto meno – il 
regno minerale, si muovono autonomamente. Mentre il regno animale 
e quello umano lo fanno continuamente. Perché lo fanno? 
Per comprenderlo, immaginiamo di essere immersi totalmente, in uno 
stato di torpore, in un liquido (fingiamo di non avere problemi di 
respirazione) che sia esattamente della stessa temperatura del nostro 
corpo. In una situazione del genere, certamente non ci sveglieremmo 
dal nostro torpore, ma rimarremmo immersi, direi beatamente, in esso. 
Se invece per un cambiamento della temperatura, non importa ora 
stabilire se interna od esterna a noi stessi, si instaurasse una differenza, 
allora cominceremmo a sentire (il caldo o il freddo), nascerebbe cioè 
una sensazione, e cominceremmo a provare il piacere ed il dolore, con 
il conseguente impulso a muoverci nella direzione del piacere, perché 
più propizia alla nostra esistenza, spinti cioè dall’interesse che ci fa 
scegliere fra due situazioni antagoniste. Il corpo emozionale, quindi, è 
il mezzo attraverso il quale gli animali e l’uomo mettono in moto 
l’istinto di sopravvivenza attivato dalla sensazione. In altre parole, 
mentre, come già abbiamo visto, le piante non hanno la facoltà 
interiore di sentire, il corpo emozionale dà proprio questa funzione 
agli animali e all’uomo. Sensazione che si tramuta in piacere o dolore, 
secondo che ci troviamo in una situazione propizia alla nostra 
sopravvivenza o, al contrario, in una situazione di “pericolo”.  
Il corpo emozionale e il piano astrale di conseguenza sono responsabili 
di tutte le situazioni di alternanza che ci circondano e che sono 
all’interno di noi stessi. Piacere e dolore sono le due polarità, che 
hanno la funzione di guidare verso il traguardo evolutivo; ma mentre 
ciò è vero per gli animali, per l’uomo è subentrato nella sua 
costituzione un elemento estraneo – che esamineremo fra poco – che 
ha disturbato sia l’obiettivo che la funzione stessa. 
Ma prima di tutto dobbiamo esaminare la struttura del piano astrale. Il 
valore positivo o negativo che abbiamo visto nei componenti del corpo 
vitale, qui si evidenzia nei vortici che caratterizzano la materia astrale 
e quindi anche il corpo emozionale: il valore negativo si manifesta nei 
vortici centripeti, cioè che girano verso l’interno aprendosi agli 
influssi di provenienza esteriore, mentre quello positivo si manifesta 



36 

 

nei vortici centrifughi, che partono dall’interiorità per portare il 
proprio influsso verso l’esterno. 
 
Sarà chiaro a questo punto che negli animali i vortici sono tutti 
centripeti, perché rispondono all’influsso dello spirito-gruppo che li 
dirige da fuori. E se vogliamo, possiamo sostenere che i vortici degli 
spiriti-gruppo, quegli esseri superiori anche all’uomo che li guidano, 
sono esclusivamente centrifughi, perché influenzano dall’esterno le 
attività degli animali, loro sottoposti.  
In quanto eteroguidati, gli animali sono dotati di coscienza, ossia della 
capacità di sentire (da non confondersi col sentimento), ma non sono 
responsabili delle loro azioni. Di conseguenza neanche il dolore, ma 
neppure il piacere, saranno così intensi come sono le sensazioni 
umane; lo saranno quel tanto che basta per spingerli nella direzione 
corretta. Nell’uomo le cose sono un po’ differenti: l’uomo infatti deve 
imparare individualmente a scegliere quella direzione, perciò il dolore 
e il piacere sono legati alla sua responsabilità.  
A questo punto dobbiamo inserire nel nostro discorso un altro 
elemento d’influsso, che è quello esercitato da noi umani verso gli 
animali. Il regno animale, come già abbiamo detto, è estremamente 
variegato al suo interno, e non tutti i sottopiani in cui suddividiamo il 
piano astrale sono attivi in tutte le specie. Anzi, le regioni superiori 
sono del tutto assenti in tutti gli animali, perché riguardano lo sviluppo 
animico, che è appannaggio esclusivo – nel pianeta – del genere 
umano. Gli animali inferiori, come potremmo definire non solo i 
raggiati, i molluschi e gli articolati (secondo una suddivisione 
classica), ma anche per i nostri fini i vertebrati non mammiferi, non 
hanno nessuna relazione familiare con l’uomo (ad esclusione di alcune 
specie di uccelli), e sono soggetti solo alle tre regioni inferiori del 
piano astrale. Dovremmo tuttavia cambiare un po’ il nome che di 
solito attribuiamo a queste regioni, essendo nomi coniati per 
descrivere la costituzione emozionale umana. Potremmo accorpare 
tutte e tre suddivisioni, che chiamiamo “cupidigia”, “impressioni” e 
“desideri” per l’uomo, con la definizione di “zona dell’impulso di 
sopravvivenza”. 



37 

 

Molti animali mammiferi, però, da millenni vivono in familiarità con 
l’uomo, e hanno certamente sviluppato nel loro corpo emozionale fino 
alla regione del “sentimento”, un qualche cosa ricevuto non già dallo 
spirito-gruppo, ma dall’uomo stesso. Troviamo infatti i cosiddetti 
animali domestici che sembrano coltivare qualche forma di affetto, di 
attaccamento e convivialità con l’uomo, e non sempre per interesse, 
perché in alcuni casi sembrano disposti anche a sacrificarsi a favore di 
alcuni esseri umani. Possiamo dedurre che l’influsso si trasmette a 
livello vibrazionale, e la convivenza con l’uomo ha sviluppato in 
questi animali caratteristiche simili a quelle umane. Non è possibile 
però attribuire queste qualità a intere specie animali (anche se alcune 
paiono più portate e ricettive di altre), ma a singoli esemplari, che 
anche per questo dimostrano di essersi molto avvicinati al centro del 
cerchio dell’influsso. Con ogni probabilità questi esemplari hanno 
raggiunto la massima evoluzione possibile assegnata loro, e non si 
reincarneranno più fino a quando le condizioni ambientali (i piani in 
cui si svolge l’evoluzione) non avranno compiuto un passo in avanti, 
elevandosi nella loro curva evolutiva. Allora rinasceranno e saranno 
certamente delle guide per l’esperienza di tipo umano che gli animali 
dovranno in questo loro futuro attraversare. Da questo ricaviamo 
l’idea e la spiegazione del perché esistano, e siano esistiti, anche fra 
noi umani d’oggi degli esseri che sono sempre apparsi più evoluti di 
altri fin dal principio, e hanno svolto la funzione di maestri, iniziati, 
profeti, e così via, nel novero delle civiltà umane che si sono via via 
susseguite. Questi animali si avvantaggeranno di quello che hanno 
ottenuto grazie alla loro convivenza con noi, trasferendo ai loro simili 
un’esperienza che sarà loro preziosa, considerato che quasi certamente 
non dovranno attraversare nella loro fase “umana” i rischi cui noi 
siamo invece sottoposti. Tutte le classi di esseri, a qualsiasi ondata 
vitale appartengano, sono fra loro interconnesse dalla grande 
esperienza che chiamiamo VITA. Siamo tutti anelli di una sola catena 
evolutiva. 
Ricaviamo inoltre la comprensione dell’importanza della nostra 
funzione nell’economia delle creature del cosmo, e del perché tutte le 
Gerarchie celesti si prodighino così tanto per il nostro sviluppo. 
Dobbiamo diventare consapevoli di questo, perché troppo spesso 



38 

 

invece abbiamo una considerazione misera di noi stessi, cosa che, se 
troppo consolidata, contribuirebbe al fallimento della nostra funzione 
e dello sviluppo equilibrato dell’evoluzione, e non solo della nostra. 
Male interpretando i nostri difetti osservati solo con una visione 
unilaterale di tipo materiale, crediamo di valere ben poco, e 
trascuriamo i molti sintomi che ad una visione più ampia non 
potrebbero negare la grandezza di cui siamo portatori. Ogni ondata 
vitale ha il suo scopo nell’economia universale, e ognuna deve portare 
il proprio contributo a favore di tutte le altre; se non lo facesse, 
andrebbe perduta una componente essenziale e non più ripetibile. 
Ciascuno è responsabile per evitare questo epilogo infausto. 
 
Nel corpo emozionale dell’uomo, ovviamente, sono attive tutte le 
suddivisioni del piano astrale, e il suo compito è quello di avvicinarsi 
il più possibile al limite estremo della freccia; per farlo deve accrescere 
la parte animica e diminuire quella legata alla corporeità, in analogia 
con le dinamiche del corpo vitale. 
Le suddivisioni del corpo emozionale sono (dalla più bassa alla più 
elevata): 
 

- cupidigia 
- impressioni 
- desideri 
- sentimento 
- vita dell’anima 
- luce dell’anima 
- potere dell’anima. 

 
Se vuole avvicinarsi al limite della freccia, l’uomo deve sviluppare le 
dimensioni superiori del corpo emozionale, e poiché la forza 
principale del piano astrale, che prende il posto della gravità nel piano 
fisico, è l’attrazione, deve coltivare le dinamiche adatte allo scopo. 
La forza d’attrazione ha la funzione di accorpare quelle pulsioni, 
spinte e aspirazioni che sono propedeutiche alla crescita animica, 
facendo capovolgere la rotazione dei vortici astrali portandoli da 
centripeti a centrifughi. In effetti, una persona che sia più vicina 



39 

 

all’animale che all’uomo come dovrebbe essere, risponde agli influssi 
delle dimensioni inferiori, la cupidigia e le impressioni, nelle quali 
l’energia astrale si manifesta come eros. Una persona totalmente a 
questo livello fortunatamente è ormai difficile da trovare; potremmo 
definirla come un “primitivo”. Può essere sia uomo (il cosiddetto 
“macho”) che donna, che cerca ancora il partner giusto per tramandare 
la specie e difenderla dal “nemico”. La nascita dell’eros nella natura 
umana ha superato la “quantità” necessaria alla funzione per la quale 
esiste, e questo è dovuto all’azione di spiriti non umani che hanno 
interferito con la nostra evoluzione. Gli spiriti di Lucifero – angeli 
disobbedienti a Jahvè – dovettero trovare un ambiente diverso da 
quello previsto per gli angeli in seguito al loro rifiuto di adattarsi alle 
condizioni del periodo della Luna (e forse anche alla mancanza di 
autonomia da Jahvè stesso), periodo nel quale quello scaglione vitale 
attraversò il proprio stadio “umano”. Essi trovarono quello che 
cercavano nell’essere che aveva attraversato la fase animale nel 
periodo della Luna, cioè l’uomo. In detto periodo l’uomo aveva 
sviluppato il corpo emozionale, e nell’epoca del periodo della Terra in 
cui stava ricapitolando il lavoro iniziato nell’antica Luna su questo 
veicolo, i Luciferini entrarono in azione. Qualora non fossero riusciti, 
sarebbero stati provvisoriamente espulsi dal processo evolutivo per un 
tempo lunghissimo e indefinito, cosa che ancora rischiano qualora 
l’uomo riesca a liberarsi della loro presenza. Ecco che essi fanno di 
tutto per impedirci di progredire, attivando le forze più selvagge nel 
nostro corpo emozionale. La loro speranza corrisponde al fatto che 
rimaniamo ancorati alle regioni inferiori del piano astrale, senza far 
raggiungere alla freccia della nostra evoluzione le regioni animiche. 
Da parte sua, l’uomo, anche il più depravato, ha comunque dentro di 
sé la voce della parte spirituale che lo fa aspirare – parlandogli dalla 
sua interiorità spirituale – ad una vita superiore, ma se non sa 
riconoscerla e sente soltanto l’insoddisfazione della sua situazione, 
cerca di tacitarla nella sola direzione che conosce: quella luciferina 
che a sua volta gli parla – dall’esterno – istigandolo verso la dinamica 
dell’eros. Ma anche soddisfacendo questo impulso, poiché non si tratta 
della vera origine dell’insoddisfazione che lo tormenta, l’uomo non si 
può sentire appagato e si spinge sempre più oltre, verso sensazioni 



40 

 

sempre più forti e degradanti. Finché le conseguenze non lo 
costringeranno a comprendere che la via d’uscita e di liberazione non 
è quella, ma consiste nell’ascoltare la voce interiore della coscienza e 
dello spirito.  
Una volta compreso che deve cambiare direzione, l’uomo smette di 
guardare al mondo attorno a lui come una conquista con lo scopo di 
assecondare i suoi fini egoistici, e il sentimento comincia a prendere il 
sopravvento sui livelli inferiori del suo corpo emozionale. Comincia a 
vedere le persone che gli sono più vicine con un certo affetto, e scarica 
su di loro il bisogno di soddisfazione, che non è più soltanto sensuale, 
ma si allarga al sentirsi bene se anche loro stanno bene, a sentirsi 
responsabile nei loro confronti e a combattere per questo. I vortici 
allora cominciano a invertire piano piano il loro moto, e la freccia fa 
finalmente un passo in avanti.  
Non per questo la dinamica dell’eros scompare dalla sua esperienza: 
fintantoché abbiamo il corpo fisico essa è indispensabile alla 
prosecuzione della vita. È sufficiente che ci osserviamo con un po’ di 
attenzione per accorgercene: quando incrociamo per la strada o in 
qualsiasi altro luogo un essere del sesso opposto, subito l’occhio 
“cade”, come si dice, su certe parti del corpo di quella persona; e 
questo vale sia per gli uomini che per le donne. Si tratta di un 
automatismo istintivo a tutti gli effetti di natura animale, e il solo modo 
per descriverlo correttamente è “analisi della capacità riproduttiva” nei 
suoi confronti. Molte volte per non farlo siamo costretti a fare uno 
sforzo di volontà, facoltà che potremmo definire l’esatto opposto 
dell’istinto. 
La sessualità non ci fa avvicinare al limite del cerchio dell’influsso, 
come vedremo a breve, ed ha sempre un fondo di egoismo, perché 
anche qualora superassimo l’aspetto di richiesta del piacere, è 
comunque la ricerca del completamento di una parte di noi stessi che 
ci manca; sia che sia di natura nobile o degenerata. Rimane legata alla 
fase dell’interesse. 
Ma l’affetto per “i nostri cari” ad un certo punto prevale; siamo 
disposti a sacrificare tutto per loro, anche la nostra vita stessa. È così 
che scopriamo l’amore, parola impegnativa che impropriamente si usa 
anche per parlare della sessualità. L’amore infatti ha molte 



41 

 

coniugazioni. Se lo consideriamo per quello che è, cioè la tendenza a 
riunire ciò che è stato separato fin dalla Creazione: la tendenza a ciò 
che si è allontanato dal Creatore, da Dio – che in realtà è la sola vera 
realtà – a ritornare a Lui; tendenza insita in tutto ciò che esiste, allora 
possiamo applicarlo ad ogni regno della natura. Qualsiasi cosa esista 
è inserita nella polarità, e tende quindi a riunire i due poli opposti per 
risalire all’Unità fondamentale con e in Dio. Dal regno minerale 
attraverso il magnetismo, a quello vegetale fino al regno umano, dove 
assume i connotati di una tendenza consapevole che si può definire col 
termine di amore. Viene così superato il possessivo eros, e nasce una 
visione più avanzata in una forma meno interessata dell’amore, che 
vede appunto anche la capacità di sacrificio per le persone amate: “io 
amo mio marito”, “mia moglie”, “i miei figli”, e così via. È l’amore 
chiamato philia: non una forma di amore universale, ma è il massimo 
che anche l’uomo medio di oggi riesce a concepire, e sul quale sono 
costruite e mantenute le nostre forme sociali. Un passaggio più 
avanzato ci riserva il futuro, ma per il momento questa è la conquista 
che siamo riusciti ad ottenere. 
La Creazione infatti consiste in separazioni progressive dall’Unità 
fondamentale. Nella curva evolutiva umana, due sono i tipi di 
separazione principali: una separazione che potremmo considerare 
orizzontale, che noi abbiamo idealizzato con la freccia dell’influsso 
che origina in dimensioni superfisiche, attraversa poi la dimensione 
fisica per tornare (avanzando) a quelle superfisiche; e una separazione 
da considerare verticale, che coincide con le dimensioni stesse su cui 
transita la freccia.  
La separazione orizzontale è il processo di “individuazione”, che mira 
cioè a costruire come risultato finale l’individuo. La freccia non si 
arresta mai; prosegue sempre, partendo dalla fase involutiva nella 
quale l’individuo in quanto tale ancora non è nato, e terminando in 
quella evolutiva. Quest’ultima non potrebbe nascere senza il 
passaggio precedente, per cui il percorso della freccia prosegue 
sempre in avanti, pur con momenti di maggiore e altri di minore 
velocità. Grazie a questo percorso, come abbiamo fin qui visto, 
l’ondata vitale passa dallo stadio di coscienza minerale a quello 



42 

 

vegetale, e prosegue a quello animale per terminare – fino a questo 
momento – in quello umano. 
Diverso è il percorso della separazione verticale, che coincide col 
processo di “procreazione”. Mentre il precedente ha a che vedere con 
la coscienza e con lo sviluppo emozionale, questo riguarda 
essenzialmente il fisico. L’“ambiente” in cui transita la freccia, cioè i 
diversi piani di esistenza, svolge un ruolo determinante in questo 
processo. In una prima fase, prima che la stessa entri nel piano fisico, 
possiamo a grandi linee dire che la necessità di formare nuovi corpi 
per l’espressione dell’esperienza era soddisfatta da una procreazione 
asessuata, o meglio androgina: ogni individuo (termine in realtà 
improprio per la fase di cui stiamo parlando) serbava in sé entrambe 
le polarità, e provvedeva alla formazione di un nuovo corpo quando il 
vecchio era diventato ormai inservibile. La consapevolezza non era 
calata nel fisico allora, per cui non vi era interruzione nella forma di 
coscienza ancestrale che l’uomo possedeva. La freccia poi entrò nel 
cerchio che rappresenta il piano fisico, e questo necessitò una 
separazione fra le polarità, perché si doveva mantenere la capacità 
procreatrice e al tempo stesso costruire un cervello per l’espressione 
del pensiero, separando i due poli dell’energia creatrice all’interno di 
uno stesso individuo. Nacque così la fase sessuata in cui ancora ci 
troviamo, nella quale ebbe inizio anche la perdita di coscienza nel 
passaggio da un corpo all’altro dello spirito, essendo la 
consapevolezza presente solo nel cervello fisico: ecco la morte. La 
freccia in futuro dovrà superare nel suo avanzare il piano fisico, per 
tornare a riunire le polarità creatrici. Ecco che in questo modo la 
separazione sessuata è temporanea, e dovrà recuperare l’androginia 
originale. 
Oggi noi non riusciamo a fare questa distinzione fra i due tipi di 
separazione, perché osserviamo l’uomo dall’esterno, 
superficialmente, ed esso ci appare separato sia dalla fonte divina e 
dagli altri esseri (separazione orizzontale), sia dal punto di vista della 
procreazione (separazione verticale). La fase sessuata avrebbe dovuto 
in verità essere molto più breve, ma il già accennato intervento 
luciferino ne ha accelerato e aumentato la durata, mettendo a rischio il 
ripristino dell’Unità fondamentale assoluta e facendoci cadere sempre 



43 

 

più nell’illusione della morte e della realtà come viene percepita dal 
pensiero dialettico e dalla percezione mediata dai sensi. 
Ma quali conseguenze l’intervento luciferino ha provocato nel corpo 
emozionale dell’uomo? L’incentrarsi in esso dell’attività mentre era 
in formazione, ne ha aumentato a dismisura l’importanza e l’influenza 
rispetto agli altri veicoli della personalità umana. Da un lato 
prendendo il sopravvento sul corpo vitale e fisico, dall’altro aprendo 
la via ad un’altra categoria di ostacolatori che entrarono in gioco più 
tardi sul corpo mentale, che era però in quel periodo ancora in 
embrione. Mentre le conseguenze mentali le vedremo nel prossimo 
capitolo, l’effetto indurente del piano astrale ha “imprigionato” nel 
corpo fisico in formazione la situazione ambientale dell’epoca, 
ponendo le basi per molte caratteristiche fisiologiche che ci portiamo 
dietro da allora. Fra queste la temperatura e la pressione del sangue. Il 
sangue è il retaggio dell’ambiente liquido dell’epoca Lemuriana nella 
quale avvenne questo fenomeno. Il corpo vitale cominciò quindi a 
mettere in moto tutte le attività volte a proteggere la situazione (il 
sistema immunitario) da condizioni circostanti differenti od ostili, 
accorgimento ormai necessario al proseguimento della vita nel 
pianeta. La coscienza dell’uomo è legata così al sangue e alla sua 
temperatura, che si aggira intorno ai 37° centigradi; qualora questa 
temperatura scenda o aumenti di molto, la coscienza, lo spirito 
dell’uomo, è costretta ad abbandonare il corpo. L’attività di difesa del 
corpo vitale è sottoposta alla supervisione degli angeli. Le 
conseguenze dell’indurimento del fisico, predette da Jahvè ai nostri 
progenitori a seguito della loro disubbidienza istigata dai luciferini 
(come è descritto nella Genesi biblica), cioè la morte, il dolore e la 
malattia, sono fino ad un certo punto tenute a bada dagli angeli 
attraverso il surriscaldamento del sangue: la febbre. In questo modo, 
quando il corpo si ammala il corpo emozionale, che è legato alla 
coscienza, viene allentato nella sua presa, e le forze edificatrici vitali 
possono agire indisturbate nello sforzo di ripristinare l’equilibrio che 
era stato alterato.  
 
Arriva finalmente il momento in cui la freccia, avvicinandosi al 
confine del cerchio, giunge a toccare le tre regioni superiori del piano 



44 

 

astrale. L’amore è la stessa forza con la quale il Creatore diede nascita 
all’universo, con la quale lo mantiene in essere e con la quale lo ritrae 
continuamente, nello scambio fra nuovi impulsi di formazione e altri 
di distruzione che caratterizzano tutta la creazione. È pertanto la forza 
più potente che esiste, e l’uomo, fortunatamente, non può arrestarne la 
crescita dentro se stesso. 
Dapprima questa forza si espresse come eros, nella fase involutiva 
nella quale erano i corpi l’obiettivo da perseguire; poi passò ad 
esprimersi come philia, nel tentativo di salvaguardare le forme, ma al 
tempo stesso di cominciare a rivolgere i vortici astrali nel moto 
centrifugo. Finalmente, la fase propriamente evolutiva si imporrà, e 
una dopo l’altra dovranno scomparire tutte le divisioni, grazie 
all’espressione dell’amore incondizionato e disinteressato: agape. 
“Chi ama suo padre e sua madre più di me, non è degno di me”, disse 
il Cristo, e questa è la spiegazione di una tale affermazione. 
La dimensione del Cristo è il piano dello Spirito Cristico, dove non 
esiste alcuna separazione, e lì siamo diretti nella nostra coscienza. Ora 
l’obiettivo non è più quello di costruire i corpi, ma al contrario, di 
ricavarne l’esperienza e trasferirla alle corrispondenti parti animiche. 
I valori propri dell’involuzione non contano più: sopravvivenza, eros, 
forza fisica, dovranno essere trasmutati in vita, luce e potere animico. 
A che punto siamo come umanità? In realtà abbiamo già iniziato 
questo avvicinamento allo spirito, e lo riscontriamo nella sempre 
maggiore sensibilità verso gli esseri più deboli, tanto che oggi essi 
sono protetti dalla legge; cosa che si oppone alla teoria 
evoluzionistica, che dovrebbe invece promuovere i più forti e adatti a 
salvaguardare la specie. Solo esseri primitivi inseguono ancora i valori 
precedenti, e gli animali, che sono esclusi dalla edificazione animica 
in questo periodo evolutivo. 
Qualcuno ha detto che dovremmo “prendere d’assalto il cielo”, cioè 
non accontentarci del lento processo evolutivo lungo le rinascite, ma 
dargli un colpo di acceleratore. È la via dell’aspirante spirituale e 
cristiano interiore. Come realizzarlo? Non sembra che si stia dando la 
giusta rilevanza ad un fenomeno che sta invece crescendo, soprattutto 
nelle società più avanzate: vi sono sempre più individui e/o coppie 
sterili. Possiamo attribuire questo problema a due fattori, 



45 

 

essenzialmente, sempre prendendola dalla parte spirituale delle cause, 
e non fermandoci alle apparenze degli effetti, spesso ingannevoli. Il 
primo fattore dipende dall’egoistico uso della funzione sessuale, che è 
dovuta a quella inutile e infruttuosa ricerca del piacere di cui già 
abbiamo parlato. Ma è il secondo fattore che ci interessa più da vicino, 
e che potremmo dire si trova all’estremo opposto: sembra che i tempi 
siano maturi affinché il ritiro delle anime più avanzate dalle esperienze 
fisiche (se non si tratta di istruttori che si incarnano per puro spirito di 
servizio nei confronti dei loro fratelli minori) cominci a realizzarsi. In 
effetti, un individuo molto progredito trova sempre maggiore 
difficoltà a reperire corpi idonei alla sua manifestazione fisica; che 
dipendono dalla qualità fisica ma soprattutto morale dei genitori. Ci si 
sta rendendo conto che molto spesso non è l’individuo ad essere 
sterile, ma una coppia, poiché quando uno dei due componenti, o 
entrambi, cambiano partner, sparisce anche la sterilità: probabilmente 
nessuno spirito aveva voluto incarnarsi all’interno della coppia 
precedente, mentre ha trovato terreno fertile in quella successiva. Per 
questo l’aspirante sano e in grado di mantenere la prole, dovrebbe 
considerare un suo dovere concepire nella maniera più disinteressata 
e pura possibile dei figli, allo scopo di attirare queste anime che 
devono compiere gli ultimi passi sulla terra. Per fare questo è 
necessario – anche se non si può ovviamente imporre, perché le leggi 
karmiche sono sempre attive – trovare un partner che sia allo stesso 
livello e abbia le stesse motivazioni. La cosa purtroppo non è per nulla 
scontata né diffusa, ma non dimentichiamo che la legge fondamentale 
del piano astrale, l’Attrazione, è sempre in azione. 
Concepire figli a questo fine non è un ostacolo allo sviluppo spirituale, 
anzi lo rafforza. Per il resto del tempo in cui non diventa necessario 
l’uso fisico dell’energia creatrice, la stessa può essere usata per lo 
sviluppo spirituale. Infatti, “l’assalto al cielo” avviene quando 
entrambe le polarità creatrici si uniscono in quello che in esoterismo 
si definisce il “Matrimonio Mistico”. Il seme non usato per la 
procreazione serve a far crescere “l’albero della vita” interiore; la 
polarità creatrice che prima era utilizzata e dissipata per assaggiare il 
“frutto dell’albero della conoscenza” si innalza ora lungo la colonna 
vertebrale fino alla testa, dove va ad unirsi con l’altra polarità 



46 

 

raggiungendola nel talamo nuziale, o stanza del re, posta nel IV 
ventricolo. Ne nascerà il fiore di giglio all’altezza della gola, e il corpo 
emozionale con i vortici che roteano verso destra in direzione 
centrifuga, si unirà alla parte superiore del corpo vitale dando vita al 
“corpo radioso”, nuovo, luminoso veicolo d’esperienza che nel tempo, 
una volta oltrepassato il confine del cerchio dell’influsso, dovrà 
sostituire il corpo fisico come strumento a disposizione dello spirito 
per l’esperienza del piano etero: la Nuova Gerusalemme. 
Nel frattempo, mentre questo albero della vita sta crescendo, 
l’aspirante deve fare molta attenzione. La dinamica dell’eros non è, 
come detto, ancora spenta, e alla presa degli spiriti luciferini che 
tentano di contrastarlo in questa conquista, si aggiunge l’accresciuta 
sensibilità, per cui diventa via via più difficile sottrarsi allo stimolo 
sessuale. I migliori sono caduti proprio in questa fase. Dovrà essere 
tenuto vivo il fuoco dell’aspirazione, tale da sostituirsi a quello della 
libido prodotta dall’eros, e la compassione unita allo spirito del 
servizio, assieme alla devozione sincera, gli sono di grande aiuto per 
accrescere la dinamica dell’agape. Anche le forme artistiche sono dei 
canali potenti per superare la mentalità legata all’emisfero cerebrale 
sinistro, come vedremo nel punto che segue. 
Si cade spesso in questa salita – come il Cristo cadde tre volte lungo 
la salita al Golgotha (cranio) – ma ciò non ci deve scoraggiare: alla 
fine cii attende la Resurrezione! 
 
 
4. Le dinamiche del corpo mentale. 
 
Le dinamiche mentali fra gli esseri che calcano la terra riguardano solo 
l’uomo, perché è il solo essere ad avere sviluppato nel corso 
dell’evoluzione un veicolo mentale, che altro non è che una specie di 
“star-gate” dello spirito per dirigere il corpo fisico e gli altri corpi della 
propria personalità. Questo secondo il programma iniziale, ma 
qualcosa nel frattempo è successo, come ormai sappiamo, perché 
l’essere umano si è incarnato più del dovuto, è diventato cioè più 
fisicamente denso e duro, e ciò ha provocato la solita suddivisione 
all’interno del suo corpo mentale: una con le caratteristiche e le 



47 

 

funzioni più o meno inalterate, e una al servizio della vita biologica e 
del pensiero legato alla materia, il pensiero dialettico e la percezione 
mediata dai sensi fisici. L’uomo ha consapevolezza solo in 
quest’ultima parte del proprio corpo mentale. 
Certo, l’uomo è incapace di una vita esclusivamente materiale, anche 
se a volte pare voglia illudersi che non sia così. La prima dinamica 
mentale, quella relativa alla fase precedente il punto centrale nel 
percorso della freccia, non lo riguarda direttamente; si tratta 
dell’istinto, che altro non è che la guida che indirizza dall’esterno il 
comportamento degli animali. In altre parole, lo spirito-gruppo. Una 
reminiscenza dell’istinto comunque rimane, come rimane la spinta 
dell’eros. Certe reazioni di fronte a situazioni di pericolo, ad esempio, 
che non lasciano il tempo al cervello di pensare – come si dice – 
possiamo descriverle sicuramente come istintive, legate alla dinamica 
della sopravvivenza. Ma è un residuo, e molte volte anziché reagire 
l’uomo rimane immobile, pietrificato, perché ha perduto proprio la 
relazione interiore con l’istinto, che invece gli animali conservano; gli 
animali non restano pietrificati, reagiscono. Quella sensazione di 
paura che attanaglia l’essere umano, è sconosciuta agli animali (se 
escludiamo gli animali domestici). Correndo lungo un’autostrada, si 
vedono spesso uccelli che stanno beccando qualcosa sull’asfalto; è 
un’attività estremamente pericolosa, perché sono sfiorati 
continuamente da automobili che sfrecciano loro vicine. Ma loro si 
allontanano nel momento in cui passiamo noi, e subito dopo tornano 
sullo stesso luogo a fare la stessa identica cosa. Ciò che li fa scappare 
non è la paura, ma l’ordine dello spirito-gruppo che attraverso quello 
che noi chiamiamo istinto li mette in salvo, come è il caso della 
gazzella che scappa davanti alla leonessa. Ma non ne conservano 
memoria, non imparano introiettando l’esperienza, e subito dopo 
riprendono la solita attività, per volare via nuovamente al passaggio 
della prossima automobile.  
L’uomo invece deve valutare la situazione, ricorrere alla memoria di 
eventuali fatti analoghi precedenti, e decidere che cosa fare fra varie 
opzioni e soluzioni; tutte attività che richiedono tempo, e quando il 
tempo pare non ci sia per l’urgenza che la situazione richiede, tutte 



48 

 

queste sensazioni, tutti questi pensieri si accavallano e si intrecciano, 
provocando il blocco di cui si diceva. 
 
L’essere umano deve decidere autonomamente come regolarsi, deve 
trovare una soluzione razionale. E più evoluto, cioè più è prossimo al 
centro del percorso della freccia dell’influsso, meno può ricorrere alle 
reminiscenze istintive. L’uomo vede il mondo attraverso la ragione, 
perché ha imparato a risalire alle cause partendo dagli effetti. Ma il 
problema sorge quando vuole continuare a cercare queste cause 
rimanendo solo nel piano fisico: è costretto a ragionamenti tortuosi e 
complicati, perché non conosce la via diretta alla vera causa, che quasi 
sempre si trova nei piani invisibili. L’universo è retto dalla logica, è 
vero, cosa però che dovrebbe far pensare ad un Logos, ad un 
Legislatore di tutte quelle leggi che la scienza materiale ricerca e 
studia. Da un certo punto di vista è ammirabile come essa riesca a 
scoprire le leggi universali partendo dalla posizione ristretta in cui è 
messa. Talvolta però le leggi così scoperte sembrano non essere in 
sintonia tra loro, appaiono delle incongruenze e dei contrasti, per cui 
la ricerca più avanzata sta oggi indagando sulla legge unitaria, una 
formula che riesca a conciliare tutte le altre formule in un disegno 
unitario. Ma non si rende conto che una tale formula cancellerebbe con 
un sol colpo uno dei capisaldi della sua costruzione teorica: il caso. È 
costretta a ricorrere al caso come agente del funzionamento 
dell’universo perché non riesce ad andare oltre usando lo sguardo 
meramente fisico, ma davanti all’ultimo ostacolo, all’indagine che 
dovrebbe risolvere tutti i problemi in un tutt’uno unificante, sarà 
costretta a considerare che, a quel punto, il caso non esiste, perché avrà 
trovato la causa di tutto. Causa che comunque è destinata a non trovare 
se vorrà continuare a rifiutare soluzioni che contemplino dimensioni 
superiori a quella fisico-energetica. 
Il termine con cui l’uomo razionale di oggi bolla i tentativi di 
sottoporre alla sua attenzione soluzioni alternative, è “irrazionale”. 
Tutto quanto non ricade sotto le cosiddette prove scientifiche 
ufficialmente assodate viene considerato a priori irrazionale. Ma è 
irrazionale rispetto alla ragione che l’uomo si è costruito da sé; ci si 
dovrebbe chiedere non se è irrazionale, ma se è illogico: queste 



49 

 

soluzioni reggono un processo di pensiero che concateni i 
ragionamenti partendo da un inizio e giungendo ad una conclusione? 
Se sì, sono logici, e non dovrebbero perciò essere definiti irrazionali, 
posto che le due definizioni di “logico” e di “razionale” vengono 
considerati quasi sinonimi.  
Ma lo spirito che sempre agisce e suggerisce dentro l’uomo, lo ha 
portato in questi ultimi anni a superare i limiti che esso stesso si era 
dato, e attraverso la meccanica quantistica è in procinto di relegare in 
soffitta molte delle regole che fino a prima dovevano stabilire quali 
teorie potevano superare l’esame ed essere annoverate fra le prove 
scientifiche. Egli stesso aveva stabilito che un esperimento doveva 
essere considerato valido se era ripetibile conducendo allo stesso 
risultato, e se era obiettivo, mentre in meccanica quantistica troviamo 
che una stessa situazione può essere contemporaneamente visibile e 
spiegabile sia come fenomeno ondulatorio che come fenomeno di 
particella, e che lo stesso esperimento può assumere entrambe le 
caratteristiche a seconda del nostro comportamento da osservatori 
esterni. Inoltre, anche le distanze sembrano a volte scomparire, così 
come la insuperabilità della velocità della luce. 
Resta il fatto che un ragionamento è appunto un “processo” che 
compie un percorso nel tempo da un inizio ad una fine; appartiene 
perciò alla dimensione spaziotemporale. In quanto tale, è legato 
indissolubilmente al piano fisico. L’uomo medio di oggi utilizza 
questo strumento nella sua vita di ogni giorno, e su di esso si basa per 
ogni sua decisione e convinzione. Abbiamo così la percezione 
“mediata” dai sensi, che ricostruisce il mondo esterno in base agli 
stimoli di natura elettrica che giungono al cervello, in seguito ad una 
elaborazione interiore che rimane inconsapevole al soggetto 
percepente. Il risultato è una “rappresentazione” della realtà, che viene 
presa per buona anche dalla scienza materiale, che basa su di essa le 
sue ricerche e conclusioni. Ne consegue la separazione io/non io (che 
è la separazione orizzontale di cui abbiamo già parlato), che struttura 
tutta la cultura soprattutto occidentale: il mondo è considerato esterno 
all’io e all’uomo, e questi cade nell’illusione della materia, relegando 
la propria consapevolezza alle regioni inferiori del piano del pensiero; 
le regioni del pensiero concreto. 



50 

 

Furono gli spiriti delle tenebre, altra classe di ritardatari provenienti 
da Gerarchie superiori all’uomo, ad unirsi agli spiriti luciferini per 
controllare l’emisfero sinistro del cervello umano – in cui ha sede 
questo tipo di pensiero – impedendogli l’accesso anche all’emisfero 
destro, da dove la luce dello spirito, in contrasto con la falsa e riflessa 
luce dei luciferini, cerca di rendersi cosciente. Il pensiero mediato 
infatti è il “riflesso” della realtà: noi vediamo solo la luce riflessa, che 
si oppone alla vera luce radiante e diretta (antimateria?). 
 
Nell’uomo tutte e tre le dinamiche mentali sono riscontrabili, in 
differente proporzione mutua a seconda dell’avanzamento individuale 
(cioè a seconda del momento evolutivo). Nell’uomo d’oggi prevale, 
come visto, la ragione, mentre l’istinto è al suo tramonto; ma dall’altra 
parte una nuova dinamica sta sorgendo all’orizzonte: l’intuizione. 
Che cos’è l’intuizione? Nel linguaggio comune viene fatto molto 
spesso un errore imperdonabile, confondendo istinto ed intuizione. 
Come l’istinto l’intuizione è al di fuori – o al di sopra – dello 
spaziotempo: è la famosa “lampadina” dei fumetti, quando una 
genialata arriva improvvisa nella mente di un personaggio, dandogli 
la soluzione per un problema che fino ad un attimo prima non sapeva 
come affrontare. Ma diversamente dall’istinto, l’intuizione non arriva 
da fuori, dall’esterno, ma è un prodotto dello spirito interiore. Sempre 
esso è presente e cerca di inviarci le sue soluzioni, ma per la maggior 
parte delle volte non siamo in grado di coglierle. È necessario in una 
certa misura disconnettere le funzioni dell’emisfero sinistro del nostro 
cervello, e tutti noi possiamo reperire nella memoria il ricordo di 
qualche volta che, davanti ad una emergenza che non sapevamo come 
affrontare, una luce, un lampo (la lampadina) ci ha illuminato 
aiutandoci a trovare la soluzione. Lo stato di emergenza era stato 
talmente forte e stressante, da travolgere la solita concatenazione 
(spazio/tempo) del pensiero, consentendo così “l’emersione” del 
pensiero intuitivo, che proviene da una dimensione superiore a quella 
del piano mentale; e al quale, quindi, normalmente non abbiamo 
accesso. Il piano dello Spirito Cristico è la sua sede, nella quale, come 
già abbiamo detto, non esiste separatività alcuna: ecco la soluzione 



51 

 

“vista dall’alto”, che inserisce l’armonia nel dedalo delle speculazioni 
della mente concreta, mediata dai sensi. 
Purtroppo non esiste nella società una disciplina riconosciuta che ci 
aiuti a sviluppare questa dote, né nella cultura, che è basata per lo più 
sui risultati delle indagini proprie del pensiero razionale, né nella 
scuola, dove educhiamo gli studenti a studiare, utilizzando l’emisfero 
sinistro, le più grandi scoperte della mente umana. Queste scoperte, 
però, furono il prodotto finale di una elaborazione nata 
originariamente quasi sempre da un’intuizione; siamo tutti in fila a 
studiare il prodotto delle intuizioni altrui, ma nessuno ci insegna a 
risalire alla nostra stessa intuizione. In quanto esseri “umani”, noi 
usiamo nella nostra costituzione tutte e quattro le dimensioni: fisica, 
vitale, emozionale e mentale, ma, come detto, le usiamo in maniera 
parziale, trascuriamo la parte superiore, che è stata in un certo senso 
“amputata” dalla nostra consapevolezza. Siamo, spiritualmente 
parlando, degli “invalidi”. 
L’attività luciferina prima, e quella satanica degli spiriti delle tenebre 
poi, ci hanno esclusi dalla comunicazione diretta – cioè dalla 
comunione – con quelle dimensioni a livello consapevole. Lo spirito 
interiore è costretto a ricorrere di conseguenza a momenti in cui non 
siamo del tutto coscienti per inviarci i suoi consigli, come ad esempio 
nei sogni, ma poi noi li esaminiamo sempre utilizzando il pensiero 
dialettico concreto, frustrandone in gran parte il risultato perseguito. 
Il linguaggio dell’intuizione si esprime con immagini o simboli, 
passando attraverso il piano del pensiero astratto e degli archetipi, che 
hanno un valore universale. Simbolo infatti vuol dire “mettere 
assieme”, e indica un principio che è applicabile in numerosi aspetti 
della vita pratica: dà una soluzione radicale, perché risale al mondo 
delle cause e non appartiene a quello degli effetti.  Opposto del termine 
simbolo è diavolo, che vuol dire “separare”, e appartiene al piano del 
pensiero concreto, dove tutto è spezzettato e nel quale le relazioni sono 
per lo più di tipo dialettico, ossia di costante lotta e reciproco 
contrasto, dove non può esistere una via d’uscita certa e dove è 
prigioniero dei processi dello spazio/tempo. 
Per aiutarci a superare questa situazione – superamento indispensabile 
se vogliamo compiere il passo in avanti che la nostra evoluzione 



52 

 

richiede, ormai sempre più pressantemente, per spingere in avanti la 
freccia dell’influsso – il Cristo stesso inaugurò una nuova fase di 
coscienza. Come si manifesta, in concreto, questo suo aiuto nella 
nostra vita di tutti i giorni? Si manifesta attraverso l’altro organo di 
conoscenza, che fa da contraltare al cervello: il cuore. 
Purtroppo da quando nel 1967 la medicina sviluppò per le sue cure il 
trapianto cardiaco, il cuore cominciò progressivamente a perdere la 
sua funzione ideale di sede dei sentimenti per trasformarsi in una 
semplice macchina, una pompa, che ha l’unico scopo di spingere il 
sangue lungo le arterie del corpo. Tanto che ha perduto anche la 
funzione di scandire il momento della morte coincidente col cessare 
del suo battito; questo proprio per consentire la pratica dei trapianti. È 
una grande perdita culturale, che tutte le culture e le civiltà hanno 
sempre tramandato, fin dalla notte dei tempi, quando l’uomo era in 
grado di “vedere” le forze vive della natura in azione, e non solo il 
depositarsi della loro azione nel corpo fisico, oggetto finale passivo 
della loro attività. 
Ebbene, è proprio dal cuore che l’influsso Cristico sta cercando di 
aggirare l’ostacolo che ci impedisce di accedere consapevolmente 
all’intuizione. È stato di recente scoperto che nel cuore vi sono delle 
cellule che sono in un certo senso imparentate con quelle presenti nel 
cervello, e che cuore e cervello, attraverso di esse, comunicano in 
modalità “wi-fi”, per così dire. La corrente intuitiva che cerca di 
raggiungere l’emisfero destro del cervello dal piano Cristico trova il 
blocco che gli Ostacolatori gli pongono davanti; in altre parole, il 
pensiero dialettico mediato dai sensi ne rifiuta i suggerimenti e 
s’impone come l’esclusivo portatore del pensiero cosciente. Grazie 
all’aiuto Cristico la corrente, quindi, devia nel suo corso e raggiunge 
il cuore, nel quale trova sede e dal quale comunica con la parte destra 
del cervello. Questa corrente si farà sempre più potente, aiutandoci 
nella nostra impresa di accedere liberamente all’intuizione, la quale in 
futuro sarà la fonte principale del pensiero, mentre il pensiero 
dialettico avrà solo la funzione di destreggiarci nella nostra vita nel 
piano fisico. 
La sempre maggiore importanza che la dinamica dell’intuizione sta 
assumendo nella struttura mentale dell’uomo, inizia oggi fatalmente a 



53 

 

confliggere con lo scettico pensiero razionale, il quale, sotto la spinta 
degli spiriti delle tenebre, si allea col corpo emozionale cresciuto oltre 
i limiti per contrastare il pensiero intuitivo. Questa lotta è un dialogo 
spesso lacerante all’interno dell’individuo, che vede quest’ultimo 
chiamato a fare una scelta fra i richiami della materia – che però egli 
stesso ormai sa che non sono in grado di soddisfarlo – e una vaga 
tensione verso qualcosa di sconosciuto. La paura dell’ignoto, propria 
delle dinamiche di natura inferiore, gli fa preferire il già noto, pur con 
tutte le sue insufficienze, dando il via ad un malessere interiore che si 
accompagna alla sensazione di mancanza conseguente al rifiuto verso 
le istanze spirituali. Ecco i disagi e le malattie di natura psichica, le 
quali, diversamente da quelle di natura biologica che già abbiamo 
visto, non possono essere risolte attraverso un intervento dall’esterno; 
anche perché il loro scopo è proprio quello di dare maggiore forza alla 
coscienza interiore. 
L’individuo perciò dovrà fare una scelta, e se vuole “guarire” dovrà 
rivolgersi al suo sentire interiore. Dovrà allora scegliere fra due, 
contrapposte, sensazioni di mancanza: da una parte la già descritta 
mancata soddisfazione ricercata a livello materiale, dall’altra quella 
sensazione di vuoto che accompagna inizialmente chi nega l’ascolto 
alle istanze materiali, prima di vedere e godere il frutto di tale 
negazione. È quest’ultimo un senso comune di chi fa questa scelta, il 
quale potrebbe essere aiutato da alcune considerazioni. 
Prima di tutto sapere che il richiamo spirituale nell’uomo è 
insopprimibile, ed è proprio questa sua qualità che si ritorce contro chi 
lo vuole negare nella propria esperienza, provocando ricerche in altri 
ambiti ritenuti risolutori, o come vie di fuga: eccessi di esperienza 
sessuale, o comunque di accentuazione delle sensazioni, come il cibo, 
oppure tentativi di sostituzione con esperienze stordenti la coscienza, 
come l’alcol o le droghe. 
Altra considerazione riguarda l’uso delle proprie energie: la via 
spirituale non è affatto, come il pensiero dialettico spesso vuole far 
credere, un percorso astratto che rifugge dalla praticità dell’esistenza; 
al contrario, essa usa le medesime energie interiori che sono in gioco. 
L’energia di per sé è neutra, non è né buona né cattiva. Ne consegue 
che di fronte al richiamo materiale che vogliamo superare dovremmo 



54 

 

usare proprio la mente razionale e dire a noi stessi: questo richiamo è 
un’energia, se lo rifiuto subentra la sensazione di mancanza, ma io non 
voglio rifiutarlo, anzi, lo voglio sfruttare in modo più profittevole e 
duraturo rispetto ad un suo consumo fine a se stesso e a breve 
scadenza. È una forza che ora non sperpero inutilmente, ma la 
conservo in me in modo che in tal modo darà frutto, e si innalzerà 
arricchendo ogni mia percezione e facendomi avanzare lungo la 
freccia dell’influsso. 
Diventa essenziale la scelta delle energie che usiamo tutti i giorni, e 
l’esercizio da fare è la “sostituzione di pensiero”: ogni volta che ci 
rendiamo conto di emettere pensieri legati alle conseguenze 
dell’istigazione luciferina o diabolica, esercitiamoci a sostituirli con i 
corrispondenti pensieri che il nostro spirito, o Sé, ci vuole suggerire. 
Questi pensieri trovano origine nei centri di forza; ecco perciò uno 
schema in cui trovare il tipo di pensiero da adottare al posto di quello 
da respingere: 
 

centri di 
forza 

energia negativa 
(da respingere) 

energie positiva 
(da adottare in 
sostituzione) 

Coronale Attaccamento alla materia Distacco 
Frontale Illusione Spregiudicatezza 
Laringeo Menzogna Ascolto 
Cardiaco  Amarezza Equanimità 
Solare Vergogna Compassione 
Sacrale Senso di colpa Sacrificio 
Radicale Paura  Innocuità  

 
È la via della luce contro la via delle tenebre; c’è da sperare che il 
numero di esseri umani che deciderà autonomamente di seguire la luce 
sia il più grande possibile. La luce è destinata a vincere la sua battaglia, 
perché mentre possiamo dire che le tenebre sono mancanza di luce, 
non possiamo altrettanto affermare che la luce sia mancanza di 
tenebre: è la luce ed essere al di sopra di ogni cosa, e la luce appartiene 
allo spirito, che esamineremo nel capitolo che segue. 
 



55 

 

 

 
 
 
LE DINAMICHE SPIRITUALI 
 
 
C’è un’idea abbastanza diffusa che pensa che lo Spirito abbia la qualità 
di assolutezza, per cui nulla potrebbe essergli tolto e nulla aggiunto. 
Gesù ci ha detto che “lo spirito è come il vento, soffia dove vuole e 
non si sa dove va”, smentendo la suddetta affermazione. In effetti, 
questa suddivisione del mondo e della creazione fra spirito da una 
parte e materia dall’altra, è ingannevole, perché in verità possiamo 
affermare che “Tutto è Spirito”, a diverse gradazioni di densità. Lo 
spirito quindi, non solo è differenziato in tutte le numerosissime forme 
che ci circondano, ma è anche in continua mutazione in quel processo 
che chiamiamo “evoluzione”; che poi noi non siamo in grado di vedere 
questa realtà nella sua vera apparenza – considerata la struttura dei 
nostri sensi – non è una prova contraria a quanto affermato.  
L’Assoluto sfugge alla nostra possibile comprensione, e noi dobbiamo 
riferirci alla realtà creata, che ricade sempre sotto entrambe le polarità, 
delle quali lo spirito rappresenta la polarità positiva e la materia quella 
negativa.  
 
Parlando di dinamiche spirituali, dobbiamo approfondire un po’ 
l’argomento del senso di identità. Davanti alla fiamma inestinguibile, 
davanti al roveto ardente, Mosè chiese “Chi sei?”, e la risposta fu: “Io 
sono l’Io sono. Di’ agli Israeliti: ‘l’Io sono mi ha mandato’”. Mosè, 
l’erede degli insegnamenti e delle iniziazioni dell’antico Egitto che 
stavano per tramontare, aveva contattato la sua parte più profonda, e 
al tempo stesso più elevata: lo spirito interiore. Le Scuole Iniziatiche 
provenienti dall’antica Atlantide e poi dai grandi faraoni monoteisti, 
stavano per lasciare l’Egitto in decadenza per seguire Mosè e gli 
Israeliti sotto una forma nuova, adatta agli uomini del tempo. Così 
avanzano le Religioni: non è l’uomo che le adatta e le forma a seconda 



56 

 

del suo livello e della sua fase evolutiva, ma sono gli insegnamenti 
eterni che si adattano per potersi manifestare sotto nuove forme man 
mano che l’uomo progredisce grazie ai loro insegnamenti precedenti. 
Con lo stesso metodo della scuola, nella quale ai bambini più piccoli 
viene dapprima insegnata l’aritmetica elementare, perché non 
potrebbero comprendere un insegnamento più complesso, e più avanti, 
grazie a quanto appreso in precedenza, potranno essere istruiti sulla 
radice quadrata e le equazioni ad una o più incognite. 
Solo allo spirito interiore finalmente reso consapevole è legittimo e 
corretto attribuire il nostro senso d’identità. Quello che tutti 
possediamo, percepito dall’io inferiore, è ingannevole, anche se 
usiamo continuamente questa parola: io, pensando di essere questo 
corpo o questa mente. Abbiamo già esaminato sia l’uno che l’altra, e 
ora sappiamo che le loro fasi inferiori sono in attesa della fase più 
avanzata. Se ci identifichiamo col corpo, dobbiamo spiegare di quale 
corpo stiamo parlando; quello di oggi o quello di ieri? Oppure quello 
di domani? Il corpo cambia in continuazione, e non solo nella sua 
apparenza esteriore, ma anche nella sua composizione cellulare, che 
oggi non possiede più nulla di quella di sette anni fa: è letteralmente 
un altro corpo. La mente subisce un processo analogo, perché, a parte 
il cervello se proprio vogliamo collegarla con quest’organo, che muta 
anch’egli nel tempo, pure la mentalità è soggetta a continui 
cambiamenti, i principali nel corso della crescita e maturità, ma anche 
in molti piccoli particolari. Per non parlare delle emozioni. Quindi 
questa sensazione che tutti possediamo di essere sempre gli stessi, non 
possiamo fondarla né sul corpo né nella mente; se la possediamo è 
perché esiste qualcosa di più profondo e duraturo – come duratura è 
questa nostra sensazione – che li trascende. E questo qualcosa è lo 
spirito. Ma comunemente non siamo collegati con lui; ciò che invece 
accadde a Mosè nell’episodio che abbiamo riportato. 
La conquista che tutti ci attende è perciò proprio quella di elevare la 
nostra consapevolezza all’altezza dello spirito. Va da sé che se 
arriviamo a questo livello, cioè se ci eleviamo, in altre parole, al di 
sopra del corpo e della mente, che sono caduchi e mortali, non 
conosceremo più la morte. Anche se dovremo trasferirci da un corpo 
ad un altro, la consapevolezza non sarà interrotta. 



57 

 

 
Ma, appunto, è una conquista che deve attraversare e superare le sue 
fasi, le sue dinamiche evolutive, nell’esperienza della scuola della vita. 
La prima di queste fasi, la prima “classe” nell’esperienza dello spirito 
è ovviamente precedente, nel percorso della freccia, al raggiungimento 
del centro del cerchio. Se una persona vive completamente immersa 
nell’istinto di sopravvivenza e nella paura, e totalmente coinvolto nelle 
attrattive dell’eros, è quasi come un animale, e non possiamo pensare 
che in tal modo si avvicini alla libertà che caratterizza il tratto della 
freccia che va oltre il centro. Il suo senso di identità quindi è molto 
debole, perché dipende quasi del tutto da situazioni esterne a lui, alle 
quali egli si abbandona. Anzi, in casi estremi la passionalità sfrenata, 
la cupidigia, surriscalda il sangue a un livello tale da scacciare in modo 
incontrollato l’io, col rischio che in quei momenti uno spirito esterno 
in cerca di soddisfazioni materiali si impossessi del suo corpo. 
Per questo tipo di identità – che è poi una mancanza di vera identità – 
è stato coniato il termine es (che è il contrario di “sé”). L’energia 
creatrice di questa persona non viene mai da lei posseduta: “cade” 
semplicemente lungo le linee di forza più costrittive e coercitive, e 
perciò per lui più facili in quanto non fa lo sforzo di opporvisi. Qui è 
l’opera degli spiriti luciferini a farla da padrona, senza trovare ostacolo 
alcuno. Ne consegue che sono le malattie di tipo biologico a prevalere, 
e mentre questi soggetti reclamano la libertà intendendola il più delle 
volte come libertinaggio, questa libertà si trasforma in schiavitù, sia 
perché sono soggetti a dinamiche ad essi esteriori, sia per le 
conseguenze karmiche che mettono in moto. Possiamo dedurre che 
molte di queste malattie presenti ancora oggi derivino proprio dal 
nostro passato, incarnati com’eravamo sotto la dinamica dell’es. Per 
fortuna non sono molti al giorno d’oggi gli individui completamente 
soggetti ad un tale lassismo, che ha però il vantaggio di essere subito 
identificabile: il soggetto non prova minimamente a nascondere queste 
tendenze, delle quali egli non si vergogna, ma che considera invece 
patrimonio e ambizione di tutti, guardando con sospetto chi volesse 
indicargli vie differenti.  
Quando una persona es usa il pronome “io”, intende proprio la 
sommatoria di tutte queste pulsioni, che egli considera come parte 



58 

 

integrante, e integrata, della sua personalità, non potendo/volendo 
rendersene indipendente. Per lui lo scopo della vita (cioè il modo di 
condurla) è assai semplice e chiaro: sopravvivere agli altri e 
combattere aspramente e vincere tutte le battaglie contro ciò o chi 
rischi di minare i suoi obiettivi di “godersi la vita”. 
Chi non volesse rimanere, o ritornare, al livello descritto, deve 
incorporare nella propria natura qualche elemento non meramente di 
natura materiale. Una condotta dell’esistenza che accolga 
esclusivamente, a livello consapevole, elementi materiali, che escluda 
cioè componenti della natura invisibile, indirizza l’esistenza stessa 
verso il livello es. Non dobbiamo per forza raffigurarci un individuo 
rozzo e ignorante, con la barba incolta e il vestire trasandato, no, può 
essere anche raffinato nei modi e nel vestire, ma dentro di sé coltiva 
solo le dinamiche dell’es, ed è forse più pericoloso dell’uomo rozzo di 
cui si diceva.  
 
La fase successiva, invece, è quella che vede la maggiore presenza fra 
gli individui d’oggi, essendo quella che caratterizza la nostra era. È la 
fase dell’io, nella quale prende valore solo tutto ciò che circonda 
l’individuo, che agisce spinto dall’interesse per sé e per i propri cari, 
giustificando le sue scelte con argomenti razionali, ma che sono 
spesso privi di spinte di natura morale, poiché questo termine, del 
quale egli talvolta abusa, è ristretto agli argomenti suddetti, ed è 
escluso da quello che non ricade nella sua sfera d’interesse. Per lui 
“ama il tuo prossimo” va inteso in senso letterale: verso il “prossimo”, 
ossia il più vicino; tutti gli altri non lo toccano. “Dio, Patria e 
Famiglia” diventa il suo motto, e il credente è convinto che sia una 
buona guida per la vita, non rendendosi conto che quello stesso Cristo 
che egli vorrebbe seguire insegnava esattamente l’opposto, cambiando 
il nome di Dio con Padre, sostituendo la patria con un insegnamento 
universale e dicendo ai suoi seguaci di abbandonare padre, madre e 
fratelli per poterlo seguire. 
Questa fase è il dominio dell’egoismo, conseguenza inevitabile del 
centrare l’esistenza nell’io. Che cos’è l’io? È un pensiero, un 
atteggiamento, un’idea che considera se stesso il centro dell’universo, 
poiché si trova “circondato” dal non-io, ossia da tutto il resto. È una 



59 

 

situazione perfettamente dialettica, che ha formato le fondamenta 
della cultura occidentale, che dà per buone le percezioni dei sensi 
fisici, i quali in realtà sono soltanto le illusioni nate nel nostro cervello 
a seguito della elaborazione di segnali che provengono da fuori, ma 
vengono sviluppati internamente. È un conseguimento necessario dal 
punto di vista evolutivo, perché grazie ad esso l’uomo ha raggiunto 
l’autodeterminazione, e il suo senso di identità è iniziato a sorgere e a 
distinguersi in mezzo a tutte le altre forze e intelligenze della natura e 
del mondo. Senza questo senso di identità l’uomo non può progredire 
oltre, perché le leggi evolutive richiedono che egli non subisca 
semplicemente e passivamente gli impulsi che gli vengono da fuori, 
ma diventi un protagonista e un co-creatore nell’economia universale. 
Ma ciò vuol anche dire che diventa responsabile delle proprie scelte e 
delle proprie azioni, dando il via alle conseguenze karmiche. 
All’attività luciferina, già presente, si aggiunge quella di un altro 
Ostacolatore: gli spiriti delle tenebre, o satanici, che approfittano della 
via aperta dai primi per ottenebrare la coscienza spirituale dell’uomo, 
che vede così tutto in forma materialistica. La vita diventa un prodotto 
della materia, l’amore è dovuto alla chimica del cervello, e perfino lo 
spirito viene accettato come la risposta ad un bisogno psicologico. Ciò 
causa un malessere nell’uomo, che per sua natura è spirito prima di 
tutto, e alle malattie biologiche seguono le malattie psichiche, che si 
instaurano nella mente alleata alle emozioni inferiori. Escludendo lo 
spirito si sente solo, perché conosce soltanto la comunicazione per 
relazionarsi agli altri, mentre non è in grado di accedere alla 
comunione, che gli consentirebbe di rendersi conto dell’unità di fondo 
che lo lega alla vita di ogni altro essere vivente; cosa che la sua 
ignorata natura spirituale segretamente lo spinge a realizzare. 
La visione ristretta che l’uomo d’oggi ha del mondo e di se stesso, gli 
dà anche l’autorizzazione ad uccidere in difesa di ciò che gli è 
“prossimo”, a partire dal proprio corpo. Segue l’amore philia, quindi 
non prova pietà per gli esseri che non gli sono “vicini”; e questo lo 
vediamo anche nel cibo: prosegue l’antica abitudine di cibarsi di 
animali, solo che egli oggi non è più quello dell’epoca es, oppure di 
altri esseri umani che pur circondandolo appartengono ancora a quella 
categoria. Il suo organismo è più sensibile e delicato, e il sangue acido 



60 

 

che ne consegue gli provoca altre malattie e assale le sue difese 
immunitarie.  
Tutte queste delusioni, tutte queste conseguenze e mancate aspirazioni 
stanno già facendosi largo nella coscienza dell’uomo, e si profila un 
interesse sempre più vivo verso la spiritualità – che non coincide per 
forza con la religione – e verso tutte le attività di soccorso ai più deboli, 
contraddicendo di fatto il limite di “prossimità”. Il problema nasce 
dalla ignoranza spirituale che egli possiede, perché non sa dove 
reperire l’aiuto di cui ha bisogno. Sono così i più sensibili a rivolgersi 
a strade pericolose e maggiormente illusorie, che li allontanano dalla 
via verso la libertà, che cercano, gettandoli a capofitto nell’inferno 
delle dipendenze: sesso, droga, alcol, gioco, ecc.  
A questo si aggiunge l’attività degli Ostacolatori, che non stanno certo 
a guardare, istigando la creazione di ambienti e situazioni tali da 
impedire la crescita spirituale. Un esempio classico sono le discoteche, 
che attirano frotte di giovani: orari notturni sempre più spinti per 
distruggere l’azione riparatrice del corpo vitale, ostacolare l’equilibrio 
dei ritmi biologici circadiani e impedire la vita al sole e all’aria aperta, 
suoni (musica?) e rumori ossessivi per rafforzare le regioni inferiori 
del corpo emozionale, luci psichedeliche per impedire un’attività 
mentale del tutto cosciente. Senza contare sesso, droga e alcol, idonei 
ingredienti di contorno. È una formula perfetta per trattenere l’essere 
umano al livello più basso possibile. 
Tuttavia, senza attardarci oltre in questi aspetti per certi versi estremi, 
dobbiamo dire che l’uomo medio che si identifica col suo io, è una 
“persona per bene”, come si dice: ragionevole e dedito al lavoro e alla 
famiglia. L’uomo “Mulino Bianco”. La questione è che questa 
persona, rispettosa delle tradizioni, ligia alle leggi e alle regole, fedele 
agli usi e alle consuetudini, dal punto perfettamente centrale sul 
tragitto della freccia dell’influsso in cui si trova, ha più la tendenza a 
guardare indietro piuttosto che in avanti. Diventa indispensabile, e 
quindi elemento dal valore evolutivo, uno sguardo critico e una analisi 
non conformista, una mente aperta che serva a far risaltare le 
convinzioni proprie e personali, magari con uno spirito che sia anche 
ribelle, mettendo tutto in discussione e ricercando soluzioni prima mai 
praticate. Egli riconosce l’insoddisfazione che ha dentro di sé, le dà 



61 

 

l’occasione di manifestarsi e ricerca qualcosa di nuovo, che risponda 
in modo migliore ai valori che via via scopre e persegue. Farà degli 
errori, perché il vecchio dà sicurezza mentre il nuovo guarda verso 
l’ignoto, ma una volta risvegliato lo spirito d’iniziativa e trovato un 
varco per le proprie ricerche, sarà inarrestabile. Gli errori servono per 
correggere la rotta, la quale sarà più o meno lunga a seconda se trova 
una “stella polare” che gli indichi la via, o se la rifiuti o non la 
intravveda, nel qual caso ci metterà più tempo, fatica e dolore nelle 
tempeste che arriveranno. Ma in ogni modo, si volgerà finalmente in 
avanti, inaugurando il percorso verso il confine del cerchio. Non 
abbandonerà ancora del tutto gli aspetti dell’io, ma un po’ alla volta si 
accorgerà di averli sostituiti con altri, più adatti alla nuova condizione 
in cui allora si troverà.  
 
Giunge infine il momento in cui il roveto ardente si para davanti alla 
sua coscienza. Gli chiederà chi è, e quando capirà la risposta (“Io 
sono”) e la missione che dovrà eseguire, risponderà: “Chi sono io?”, 
perché ancora si riconosce nell’io, anche se sente di essere qualcosa di 
più. Ha dovuto lottare, soffrire e servire per arrivare fin lì, ma al 
principio pare non rendersi conto di ciò che sta avvenendo: sta 
ampliando il suo senso di identità. 
Un poco alla volta il senso del dovere ha soppiantato l’interesse 
personale come motivazione delle sue azioni; l’amore per i propri cari 
si è piano piano esteso a cerchia sempre più ampie, soprattutto verso i 
sofferenti che hanno attirato la sua attenzione e risvegliato la 
compassione; gli schemi rigidi della razionalità si sono mostrati solo 
dei rifugi della mente per poi adattarsi ad idee più vaste e al tempo 
stesso, sorprendentemente, più semplici e soprattutto certamente vere. 
Tutto questo porta ad un “salto di coscienza” che lo rende distaccato 
verso cose che prima lo preoccupavano e occupavano tutto il suo 
interesse; nell’alimentazione, nel vestire e in ogni altra scelta cerca di 
rispettare la vita che lo circonda; anche la solitudine non gli pesa più 
come prima, quando qualsiasi occasione di “divertimento” era buona 
per non stare “solo con se stesso”: ora ama la tranquillità, e quando è 
solo si sente meglio (anche perché le compagnie che frequentava 
prima non sono più di suo gradimento, e a quanto pare esse stesse più 



62 

 

che altro sembrano sopportarlo), ed essere ogni tanto solo lo trova un 
momento per entrare in contatto con la sua parte più profonda, con la 
quale comincia ad identificarsi.  
L’io gli va sempre più stretto, perché non si contrappone più al non-
io, ma cerca piuttosto di integrarlo, e non vive più nell’attesa di 
qualcosa che non arriva mai, di un futuro età dell’oro che resta 
perennemente un sogno, ma scopre che in ogni istante si può vivere 
pienamente, basta non cedere all’illusione del tempo e considerare 
ogni momento come un portale, uno star-gate verso l’infinito e 
l’eternità.  
L’io cede il posto ad un’altra identità, che però non è una delle tante, 
ma è quella che è sempre esistita e che ora si rivela: il Sé. Non è ancora 
del tutto cosciente, ma basta poco per avvertirne i suggerimenti: un 
attimo di raccoglimento e arriva la risposta. Il segreto è la calma 
interiore, proprio quella calma che l’io rifuggiva, forse per difendersi 
da questo intruso. Il Sé sembra conoscere ogni cosa e ogni soluzione, 
ora accessibile perché solo ad un individuo disinteressato può 
manifestarsi senza pericolo, per lui e per gli altri.  
La freccia sembra ora procedere veloce, perché una volta superato il 
centro del cerchio l’evoluzione accelera progressivamente verso il suo 
confine con l’altra dimensione. Egli però non si sente superiore agli 
altri che ancora non sono arrivati fin lì, perché sa che un giorno anche 
loro vi giungeranno, e perché è proprio grazie all’esperienza che ha 
scambiato con loro che ha potuto fare progressi; si sente piuttosto al 
loro servizio, aspira con tutto se stesso – poiché non vive più nella 
antitesi io / non-io – a mettersi al loro servizio. Cosa che gli darà un 
avanzamento ulteriore, anche se non è la sua motivazione, ma per farlo 
ha bisogno della loro collaborazione, che non sempre arriva e non 
sempre è riconosciuta come utile. Quante volte anche lui, nel passato, 
aveva trascurato gli aiuti che gli venivano porti, senza vederli! 
  



63 

 

 

 

 
 
 
 
 

LE DINAMICHE EVOLUTIVE 
Sezione II 

 
Interrelazioni fra 

le Dinamiche Evolutive 
  



64 

 

  



65 

 

 
 
 
 
 
LA PIRAMIDE o TETRAEDRO EVOLUTIVO 
 
 
L’essere umano non è al suo interno sezionato in compartimenti stagni 
fra loro non comunicanti, ma è invece un essere assai complesso nel 
quale tutte le singole funzioni e manifestazioni si integrano 
reciprocamente e si influenzano le une con le altre, ottenendo un 
risultato diverso e sempre in mutazione fra un individuo e i suoi simili 
e in se stesso. Risultato sempre in divenire sia esteriormente che 
interiormente, essendo questa la base dell’evoluzione. 
Abbiamo fin qui esaminato il progresso che l’uomo compie 
guardandolo da un punto di vista settoriale: secondo le dinamiche del 
corpo fisico, quelle del corpo vitale, quelle del corpo emozionale, 
quelle della mente e infine quelle spirituali. È ovvio che queste 
dinamiche si scambiano informazioni sia all’interno del loro campo 
d’azione, sia fra i diversi settori di competenza.  
Cercheremo quindi ora di studiare le relazioni reciproche principali, 
con l’obiettivo di stabilire una tipologia di individui che ci aiuti a 
comprendere a che punto ciascuno si trovi nel suo percorso evolutivo 
(quello della freccia), e soprattutto per meglio “Conoscere noi stessi”. 
Senza tuttavia dimenticare che resta sempre esclusa quella funzione 
che appartiene esclusivamente allo spirito, e che può sempre essere 
messa in moto per rivoluzionare, se è abbastanza forte e costante, lo 
status quo: la Volontà.  
I tre campi, o ambiti di competenza, che esamineremo riguardano le 
dinamiche del corpo vitale, del corpo emozionale e del corpo mentale, 
perché sono quelli che formano la nostra personalità e che di solito 
conosciamo meno, e che sono suscettibili dei cambiamenti possibili 
sia verso l’avanti (da perseguire) che verso l’indietro (da scongiurare) 
del percorso della freccia. Per creare un terreno di studio, costruiamo 
prima di tutto tre triangoli, ciascuno per ambito di competenza, i cui 



66 

 

lati rappresentano il percorso che la freccia dell’influsso deve 
percorrere.  
 

Triangolo della Via Pratica, o della Legge (o di Jahvè): 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Triangolo della Via Mistica, o dell’Amore (o del Cristo): 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Triangolo della Via Intellettuale, o della Coscienza (o del Padre): 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

DOVERE (Sé) 

SOPRAVVIVENZA (es) INTERESSE (io) 

 

AGAPE (Sé) 

EROS (es) PHILIA (io) 

 

INTUIZIONE (Sé) 

ISTINTO (es) RAGIONE (io) 



67 

 

I tre triangoli uniti ci danno l’immagine della personalità nel suo 
percorso di evoluzione, che noi chiamiamo il “tetraedro evolutivo”, 
figura che già abbiamo incontrato nella Prima Parte di questo studio: 

Il Tetraedro Evolutivo 

 

Se facciamo riferimento a questa figura, vediamo che nel centro di 
attività delle mani sono concentrate le dinamiche più “basse” di Eros 
e Sopravvivenza da una parte, ed Istinto e Interesse dall’altra; nel 
centro della testa troviamo le dinamiche “mediane” di Philia e 
Ragione; nel centro più “elevato” del cuore, le dinamiche Dovere, 
Agape e Intuizione. 
Per comprendere il motivo per cui abbiamo definito “basse” alcune 
dinamiche ed “elevate” altre, dobbiamo considerare la figura che 
mostra il nostro tetraedro come fosse vista dall’alto, in modo che le 
dinamiche inferiori (che sono precedenti il raggiungimento del centro 
nel cerchio dell’influsso) si trovano tutte all’altezza della base, mentre 
le dinamiche superiori (che sono raggiungibili lungo un percorso oltre 
il centro del cerchio) sono tutte e tre nel vertice, al centro del tetraedro 
stesso. È chiaro quindi che per raggiungere il vertice diventa 
necessario salire, compiere un “salto di coscienza”, che rappresenta il 
sentiero dell’aspirante spirituale. Quello che dobbiamo tenere presente 
è il fatto che il tetraedro è un “corpo solido”, cosa che significa che 
nessuna delle sue facce (i nostri triangoli) può staccarsi dalle altre e 
crescere o diminuire per conto suo; nella sua crescita o diminuzione 
trascinerà con sé anche le altre.  

 

  
       Agape Intuizione 
              Dovere 

       Philia     Ragione  

                Eros 
    Sopravvivenza 

        Istinto 
     Interesse 

 

  



68 

 

Ciascuno di noi si trova nel suo tetraedro, e in qualità di aspirante sta 
compiendo la salita verso il suo vertice; ma ognuno lo fa lungo il 
percorso che gli è più congeniale, facendo crescere una delle facce e 
trascinando nel proprio sforzo anche le altre. Ciò ha una duplice 
conseguenza: da una parte, rinforzando le doti del proprio carattere si 
fanno crescere anche gli altri aspetti, ma con uno sforzo considerevole; 
dall’altra, curando anche gli aspetti non congeniali si può salire più 
agevolmente e velocemente. Ma per fare questo occorre meglio 
“conoscere se stessi”.  
Le due polarità che contraddistinguono tutto quanto è manifesto ed 
esiste, non sono pienamente sufficienti a se stesse: hanno sempre 
bisogno di un terzo elemento che le metta in relazione, consentendo 
loro di svolgere il ruolo cui sono deputate. Così i due caratteri che 
“giocano” con le loro energie nell’uomo: il mistico (per i figli di Set) 
e l’occultista (per i figli di Caino), hanno bisogno di un terzo carattere 
che di tanto in tanto li metta in relazione, per consentire ad entrambi 
di poter progredire. Così tra i figli di uno o dell’altro ogni tanto si 
incarnano storicamente personaggi particolari, che danno seguito ad 
una terza corrente. In questo modo giustifichiamo il nostro schema 
composto di tre vie, che chiamiamo “pratica”, “mistica” e 
“intellettuale”. 
Riscontriamo questa triplice suddivisione nella stessa storia biblica 
dell’umanità, dove troviamo da una parte i “figli di Set” secondo la 
genealogia: Abele, Set, Salomone, Gesù di Nazareth, dall’altra i “figli 
di Caino” secondo la genealogia: Caino, Hiram, Lazzaro (Giovanni), 
e la terza genealogia che ha visto incarnarsi Mosè, Elia e Giovanni il 
Battista; senza questi ultimi non vi sarebbe mai stata l’azione di 
avvicinamento e riunificazione, azione tuttora in atto, che dovrà 
condurre alla riunificazione finale prima di poter passare alla 
dimensione eterea. 
Si tratta dei nostri Triangoli della Via Pratica, della Via Mistica e della 
Via Intellettuale, rispettivamente. Va da sé che una singola Mònade, o 
Spirito, nelle singole personalità in cui via via rinasce, alternerà a 
seconda delle proprie esigenze evolutive uno, l’altro o l’altro ancora 
questi caratteri personali. 
 



69 

 

Prima di cominciare, è necessario distinguere fra due divisioni nelle 
quali si usa ripartire la personalità: da una parte troviamo la duplice 
categoria del “temperamento”, dall’altra quella triplice in cui stabilire 
il tipo di “carattere”. 
Il temperamento (o “natura” di una persona) è una situazione stabile, 
che discende dalla dotazione con cui veniamo al mondo. Come si 
nasce con determinate caratteristiche fisiche: alti o bassi, biondi o 
castani, dagli occhi azzurri o neri, e così via, in modo analogo si nasce 
con veicoli psichici (mentali ed emozionali) che propendono di più 
verso un temperamento “contemplativo” o “mistico”, cioè dove 
prevale ciò che comunemente chiamiamo “cuore”, oppure che 
propendono di più verso la “testa”, verso un temperamento 
“operativo”, chiamato anche “occultistico”. È una situazione che 
dipende dall’anima, ossia dal succo delle esperienze fatte in tutte le 
esistenze precedenti. Non è perciò affatto facile modificare il 
temperamento, poiché la sua funzione discende dalle nostre necessità 
evolutive e da ciò che decidemmo di investire in questa vita. 
Generalmente, quindi, si alternano esistenze mistiche ad esistenze 
occultistiche. 
Il carattere all'opposto è mobile, è cioè più facilmente costruibile e 
modificabile, in quanto dipende prima di tutto dalla nostra interazione 
con l’ambiente e con le persone. Mentre modificare il temperamento 
equivale ad agire a livello spirituale, ampliando le esigenze evolutive 
con cui siamo nati e anticipando un lavoro destinato ordinariamente a 
vite future, equivalendo quindi a inserirsi in un processo iniziatico; 
modificare il carattere diventa relativamente più fattibile, anche se si 
tratta sempre di azione che dev’essere in grado di superare tutti i 
condizionamenti subiti in questa esistenza. Ma poiché la maggior parte 
di questi condizionamenti appartiene al tipo di esperienze previste 
anch’esse prima di nascere, modificare il carattere è a sua volta una 
conquista di tipo iniziatico, anche se di minore difficoltà rispetto al 
passaggio da un temperamento all’altro. Vi sono poi da considerare 
situazioni nelle quali un individuo sembra passare da un tipo di 
carattere ad un altro, senza mai appartenere pienamente a nessuno di 
essi. Non è una situazione apprezzabile, anzi, è da evitare, perché non 
consente di effettuare esperienze (siano esse positive o negative) in 



70 

 

grado di arricchire il bagaglio finale da trasmettere all’anima. 
Vengono in mente i “tiepidi” così energicamente condannati 
nell’Apocalisse di Giovanni. La tipologia di caratteri consiste nelle tre 
“Vie” che studieremo in questo lavoro. 
  



71 

 

 
 
 
 
 
L’INDIVIDUO PRATICO 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Partiamo, nella nostra analisi, dal triangolo n 1: il “Triangolo della Via 
Pratica o della Legge”.  
Ci sono persone che fanno della loro vita un degno rispetto verso il 
proprio dovere, fino al sacrificio; ogni loro azione è improntata al 
dovere, tanto che non riescono a concepire un comportamento diverso, 
e quando si imbattono in un loro simile che pare non vivere nel loro 
stesso modo, si indignano e lo denigrano in cuor loro. Essi compiono 
delle buone azioni, quelle prescritte ovviamente, ma pretendono dai 
beneficiari lo stesso atteggiamento, perciò si aspettano riconoscenza 
visibile. Quanti di noi a seguito di un aiuto prestato ad un’altra persona 
è del tutto indifferente verso un gesto, anche solo simbolico, di 
riconoscimento? E se non arriva, cosa pensiamo? Ma attenzione, se 
pensiamo di avere diritto ad una ricompensa, vuol dire che la dinamica 
dell’interesse è ancora molto attiva in noi, che non ci sentiamo ancora 
un tutt’uno con l’altro, per cui aiutarlo, in fondo, è un po’ aiutare noi 
stessi. È bello e importante agire per dovere, ma si tratta ancora di un 
dovere interessato, l’ottava inferiore del dovere che vogliamo 
raggiungere.  
Agire per dovere, tuttavia, ha il primo effetto di allontanarci dalla 
dinamica della sopravvivenza, perché può succedere che lo spirito del 

 

DOVERE (Sé) 

SOPRAVVIVENZA (es) INTERESSE (io) 



72 

 

dovere in certe circostanze possa mettere da parte anche l’istinto di 
sopravvivenza, per un concetto di onore portato alla massima potenza. 
Una persona così è certamente molto affidabile e coscienziosa: si può 
essere certi che mantenga la parola e le promesse fatte e merita il 
massimo rispetto. La direzione è corretta, ma è ben difficile progredire 
spiritualmente se il dovere rimane esclusivamente a questo livello, 
perché dal punto di vista spirituale non sono le azioni in sé che 
contano, ma le motivazioni con le quali le facciamo, e senza un 
contributo di altre dinamiche elevate dovremmo usare solo la leva di 
questa dinamica per alzare tutte le altre. Il nostro tetraedro si 
deformerebbe, perché avrebbe una faccia molto più sviluppata, e le 
altre, invece, potrebbero cominciare ad atrofizzarsi. In questo modo 
non si fa molta strada. 
Il dovere inferiore non è sufficiente perché si tratta ancora 
dell’obbedienza ad una legge esterna, che perciò è facilmente 
raggirabile e interpretabile secondo l’interesse del momento. Tra i 
dieci comandamenti, per fare un esempio, non esiste la voce “Paga le 
tasse”, per cui il fedele cattolico molto difficilmente confessa questo 
peccato, e non si pone il problema di doverlo fare, perché la sua 
coscienza non lo considera una colpa facendo riferimento solo ai 10 
comandamenti di Mosè. Anche se fra questi ultimi troviamo “Non 
rubare”, che dovrebbe suggerirgli qualcosa. 
La Bibbia è piena di riferimenti a “uomini giusti”, ma mai questo 
appellativo viene adoperato verso gli apostoli. È usato nei confronti di 
Giuseppe quando aveva a che fare con le leggi d’Israele, e di Giovanni 
il Battista (il Mosè reincarnato), che sappiamo assumere il significato 
della fase evolutiva precedente l’avvento del Cristo. Abbiamo 
chiamato questo triangolo anche col nome di “Triangolo di Jahvè”; si 
tratta infatti della via di Jahvè, con la quale questo grande Spirito cercò 
di contrastare le conseguenze dell’intervento luciferino nella nostra 
evoluzione dettando i Comandamenti proprio a Mosè. Ma sappiamo 
come è andata a finire: senza l’avvento del Cristo non avremmo 
trovato la via verso la liberazione.  
Anche noi quindi, se ci sentiamo appartenere al triangolo della legge, 
per raggiungere la vetta del Dovere ottava superiore faremmo bene ad 
aiutarci volgendo lo sguardo anche al triangolo Cristico, il triangolo 



73 

 

dell’amore, riproponendo interiormente lo stesso percorso evolutivo 
tracciato dalla storia della nostra umanità.  
Se non lo facciamo noi di nostra iniziativa, interverranno le Leggi 
Universali, perché un tetraedro deforme (irregolare) in natura non può 
durare a lungo senza crollare. Le leggi karmiche prima o poi ci 
metteranno davanti a prove drastiche e molto dure, chiedendoci di 
scegliere fra seguire la legge o usare al suo posto l’amore. Come 
troviamo scritto nel Vangelo: “Il sabato è fatto per l’uomo, e non 
l’uomo per il sabato”.  
 

 
 
I centri di forza su cui lavorare per “salire” lungo lo sviluppo promosso 
da questo triangolo sono il centro radicale, il centro solare e il centro 
laringeo. 
Il centro radicale è legato alla dinamica della sopravvivenza, posta 
sotto l’influenza di Saturno. Saturno infatti è raffigurato con 



74 

 

l’immagine tradizionale della “morte” (uno scheletro con la clessidra 
e la falce), contro la quale la sopravvivenza è in perenne lotta e 
dialogo. Non può esserci l’una senza l’altra. Esso rappresenta anche la 
legge del karma: “quello che hai seminato a suo tempo raccoglierai”, 
perché sono proprio le conseguenze di ciò che noi stessi abbiamo 
messo in moto nel passato che la sopravvivenza deve affrontare.  
Le ghiandole connesse con questo centro sono le surrenali, che 
secernono l’adrenalina, enzima che ha proprio l’incarico di affrontare 
le sfide della sopravvivenza. Esse sono rette da Giove, dal quale 
possiamo ricavare un grande aiuto per superare le tendenze negative e 
pessimiste di Saturno. 
È molto importante innalzare le vibrazioni del centro radicale, perché 
se prende il sopravvento il suo aspetto inferiore si manifesterà come 
un peso, con la tendenza ad abbassare tutto il triangolo di cui parliamo, 
impedendo la salita verso il Dovere superiore, che è la meta. 
Proponiamo perciò due armi spirituali, una virtù da perseguire e un 
esercizio. La prima virtù cardinale è la Fortezza, che traduciamo con 
“costanza”. La Virtù della Fortezza è connessa quindi al corpo fisico 
e alla dimensione in cui il corpo fisico trova sede: il piano fisico. Qui 
le risorse sono limitate: dobbiamo lottare per ottenerle, e se le 
consumiamo noi non sono più disponibili per altri; "mors tua, vita 
mea", è la regola che regna sovrana nella dimensione fisica, nella 
quale tutto si consuma e produce scorie. Il suo motto perciò sarà: 
sopravvivi! Ma ci sono due obiettivi opposti per la sopravvivenza:  
- la sopravvivenza del corpo fisico, anche a scapito della coscienza 
(come spesso accade), che è l'azione della medicina moderna, attività 
di morte. Una coscienza incentrata solo sul piano del corpo fisico - 
cioè sul piano fisico - infatti, porta facilmente a conclusioni errate. 
Tipico atteggiamento che ne risulta è infatti la paura della morte;  
- la sopravvivenza della coscienza, anche se dovesse essere a scapito 
del corpo fisico, solo modo per sviluppare la virtù. Ci portiamo ancora 
tutti dentro il retaggio del passato in cui ci si doveva difendere dal 
“nemico”. Lo scoglio qui è pertanto quello di superare l’energia 
satanica della paura. 



75 

 

Dobbiamo dare la precedenza alla vita rispetto alla forma, cosa che ci 
porta diritti all’esercizio che proponiamo: l’Innocuità2. "Primum non 
nocere" è il motto delle scuole di medicina, che andrebbe esteso ad 
ogni altro aspetto della vita. 
Lo scopo del Cristianesimo di Pietro, o exoterico, è stato quello di 
condurre le masse ad una visione più amorevole delle relazioni umane, 
sostituendo poco alla volta la forza, che fino ad allora era lo strumento 
di potere che aveva permesso alle varie civiltà di avanzare e 
progredire. Nella fase involutiva il bene massimo da salvaguardare 
erano le forme, per cui la legge che imperava era "mors tua, vita mea". 
Il Cristianesimo così entrò nella storia dell'uomo, portando la prima 
rivoluzione culturale nella direzione opposta. 
Ma era solo l'inizio; al giorno d'oggi, grazie alla sensibilizzazione 
portata avanti dal Cristianesimo popolare, l'umanità più avanzata è 
pronta per il passo successivo; il Cristianesimo giovanneo, o esoterico, 
o interiore, che coincide con il superamento della dinamica di 
sopravvivenza. Non è più il tempo di fare sopravvivere la forma, ora 
dobbiamo cominciare a costruire l'anima, ossia trasferire nello spirito 
le potenzialità accumulate nel processo involutivo. Dobbiamo lasciare 
le distinzioni e le separazioni che sono servite fin qui ad edificare 
forme sempre più efficienti, e avanzare lungo la freccia per tornare 
gradualmente all'Unità originale, oltre la storia.  
Non sarà allora più la forza fisica ad attirare la donna, e nemmeno 
l'avvenenza femminile ad attirare l'uomo, entrambe qualità utili nella 
fase involutiva, ma altre saranno le qualità ricercate, e fra queste 
l'amore e la compassione per ogni forma di vita, in particolare quelle 
più fragili, sarà certamente in primo piano, coinvolgendo altri aspetti 
dell'esistenza: lo studio, l'arte, l'alimentazione, l'abbigliamento, e così 
via. L'innocuità non riguarderà però solo i suddetti aspetti, ma 
diventerà un tratto distintivo di tutta la personalità: il modo con cui ci 
rivolgiamo agli altri, con cui parliamo e sosteniamo le nostre idee e 
accettiamo quelle altrui, ecc. Possiamo rischiare di apparire deboli, se 
giudicati da chi è ancora alle prese con la fase precedente, ma la nostra 
sarà la vera forza, la forza che risponde col "porgere l'altra guancia", 

 
2 v/ il libro “Uomo, conosci te stesso” = Stile di vita: Innocuità. 



76 

 

diventando ciò che l'essere umano è destinato a diventare, trasmutando 
la natura animalesca nella consapevolezza di essere individui che 
ospitano un Sé spirituale. 
Una volta superata la dinamica della sopravvivenza, dobbiamo fare i 
conti con l’interesse. Anche la crescita animica può essere ricercata 
per motivi in fondo egoistici, cioè per l’interesse di progredire, di 
diventare migliori e più apprezzati e lodati, o anche solo per stare 
meglio con se stessi. Il centro di forza connesso con questa dinamica 
è il centro solare, il quale attraverso la milza riceve l’energia solare e 
la distribuisce in tutto l’organismo. Esso è perciò legato al Sole, e 
richiede di imparare ad agire come lui: disinteressatamente. Il Sole 
infatti non guarda in faccia nessuno: irradia il suo calore e la sua vita 
indistintamente, e senza pretendere nulla in cambio. Lui è sempre lo 
stesso, che noi lo notiamo, lo ringraziamo o lo ignoriamo; compie il 
suo lavoro, e tanto gli basta. Mettiamo in connessione questa dinamica 
con la virtù della Giustizia, anche se ad uno sguardo superficiale la 
cosa può apparire contraddittoria: prima diciamo che dovremmo 
imitare il Sole perché nell’elargire i suoi benefici non guarda in faccia 
nessuno, poi introduciamo la Giustizia, che invece deve discriminare, 
scegliere, decidere chi liberare e chi no. Ma questa idea di giustizia 
non è che quella terrena, legata alla coscienza incentrata solo sul piano 
fisico, dove, lo ricordiamo nuovamente, regna il “mors tua, vita mea”; 
la vera giustizia, la sola che giustificherebbe un giudizio su qualcuno, 
deve prima conoscere quest’ultimo fino in fondo, deve diventare lui 
stesso, e solo dopo si potrà avere il diritto di giudicarlo. Ma allora si 
saranno vissute tutte le sue motivazioni, si sarà praticata la sua 
psicologia, si saprà come è stato (o non stato) educato, e così via, e 
tutto questo non potrà non far nascere quel sentimento – che è 
l’esercizio da mettere in pratica per non restare attaccati al nostro 
interesse – che chiamiamo Compassione3. La compassione vince 
l’interesse, perché guarda l’altro e non più soltanto se stessi. Così 
come il Sole non guarda in faccia nessuno, ma sono coloro che non 
amano la luce a sottrarsi più volentieri dal suo raggio, anche la nostra 
giustizia non avrà alcun bisogno di condannare, perché il nostro 

 
3 Idem: Compassione. 



77 

 

atteggiamento imparziale con cui mostreremo di vedere il cuore delle 
persone sarà la nostra massima difesa, e ci consentirà di superare 
l’interesse e di cominciare finalmente la scalata verso la vetta del 
triangolo.  
Il volere invece giudicare superficialmente (come di solito si fa) un 
altro, nasconde il desiderio di negarci la coscienza del profondo, non 
tanto nei suoi confronti, ma soprattutto in noi stessi. Non si vuole 
“scoprire” cosa c’è in noi che non va, cosa che metterebbe a nudo il 
sentimento negativo della vergogna che sappiamo più o meno 
consciamente ne deriverebbe. Si temono le conseguenze dell’azione 
dei neuroni-specchio. 
La ghiandola endocrina connessa con il centro solare è il pancreas, che 
secerne l’insulina; la sua funzione è quella di regolare gli zuccheri nel 
sangue, e quando questa si squilibra insorge il diabete. Alcuni studi 
sostengono che la causa della malattia sia dovuta ad un senso 
dell’amore che sia rischioso per sé, per il proprio interesse. C’è una 
tensione verso l’amore che sembra mettere in difficoltà la 
sopravvivenza come fino a quel momento considerata: una sfida da 
cogliere se si vuole progredire. Dobbiamo prenderci il rischio: nessun 
passo in avanti viene regalato. 
“Interiorizzare la legge” è la parola d’ordine. Che cosa vuol dire? Vuol 
dire che quando raggiungeremo il massimo della libertà, questa 
coinciderà con la legge cosmica; non dovremo più obbedire alla legge, 
che significa essere separati dalla legge e considerarla qualcosa di 
esterno ed estraneo a noi, ma vorremo agire in piena consapevolezza 
in sintonia con quel Volere cosmico che abbiamo scoperto essere 
depositato dentro noi stessi, e che le religioni hanno consolidato nelle 
loro leggi e nei loro Comandamenti finché l’uomo non fosse 
abbastanza maturo per ritrovarli dentro di sé. Ogni nostra azione sarà 
quindi orientata da questa guida interiore, e questo è il significato che 
avremo del termine “Dovere”. L’uomo d’oggi ha quasi in odio questa 
parola, perché è ancora legato all’interesse, e considera il dovere come 
un’imposizione esterna. Ma di esterno, in realtà, c’è proprio 
l’interesse, perché esso è legato al piano astrale e al corpo emozionale, 
che non rappresentano la vera identità dell’individuo.  



78 

 

Il centro di forza più elevato del Triangolo della Legge è il centro 
laringeo. Questo centro è quello tramite il quale lo spirito si esprime 
con la parola, col suono. Sappiamo che fu il “Verbo” a dare inizio e 
poi a mantenere la Creazione; il suono si manifesta attraverso gli 
archetipi, cioè quelle forze sempre in attività per dare la loro forma a 
tutte le sostanze, sia quelle a noi visibili che a quelle invisibili, dei vari 
piani di esistenza. Purtroppo l’uso che l’uomo medio fa della parola è 
più legato all’interesse che al dovere, e in questo modo si allontana 
dalla formazione di quell’organo etereo che dobbiamo iniziare a 
costruire nella gola: l’organo creatore col quale agiremo in futuro per 
dirigere e utilizzare gli archetipi. Ma per giungere a ciò, è necessario 
acquisire una disciplina ferrea sull’uso della parola, non quell’idea che 
comunemente abbiamo che essa sia solo un’emissione di fiato e che 
tutto si fermi lì; agendo in questo modo sarà proprio così, ma 
perderemo la possibilità di compiere un passo decisivo 
nell’acquisizione spirituale, e uno degli scopi per cui siamo incarnati 
a fare esperienza: imparare a controllare noi stessi e a diventare “uno 
con la legge”. 
Conosciamo la storia della dea Speranza, l’ultima dea a rimanere 
accanto al letto dell’uomo morente anche quando tutti gli altri dèi lo 
hanno lasciato. Possiamo dire che essa rimane fra noi come ultimo 
ponte di collegamento con i piani spirituali, e la coinvolgiamo perciò 
nel lavoro di cui stiamo parlando, perché gli archetipi si trovano 
proprio a cavallo fra il piano dello Spirito Umano, connesso con il 
centro laringeo, e il piano del pensiero concreto; in altre parole, fra lo 
spirito e la forma.  
Inoltre, come sempre avviene, quando la nostra unica motivazione e 
la ragione di tutti i nostri sforzi è il raggiungimento della vetta, e solo 
la vetta abbiamo davanti agli occhi, il nostro panorama si ferma ad 
essa e il nostro occhio la cerca continuamente come la realizzazione 
massima; ma ecco che, appena l’abbiamo raggiunta, lo sguardo vede 
dell’altro, un ulteriore panorama si dischiude davanti a noi, e altre 
possibili mete si fanno spazio nel nostro animo. Lo stesso avviene 
quando la vetta del Dovere è raggiunta nel nostro intimo: pur se 
avessimo raggiunto la perfezione sotto la Legge, scopriamo che non è 
tutto, che si tratta solo di uno degli aspetti, e altre mete e altri sforzi si 



79 

 

devono compiere per completare la nostra attuale parzialità. Allora, 
dopo il primo istante di sgomento, una nuova aspirazione avanza 
dentro di noi, e avvertiamo come un’urgenza di rituffarci in una nuova 
avventura. Le mete da raggiungere e le sfide da vincere non finiscono 
mai, perché in realtà il progresso è infinito. La verità che oggi sembra 
assoluta, una volta raggiunta si trasformerà in un gradino in più che 
abbiamo scalato, ma che ne presuppone un altro da conquistare. Anche 
per questo è la virtù della Speranza che incontriamo nella nostra salita: 
la speranza che ci dice che c’è ancora un passo da fare, e allo stesso 
tempo che certamente, come siamo riusciti a completare il passo 
precedente, altrettanto faremo con quello che ora ci attende. Come 
dice l’apostolo Giovanni:  
 
Carissimi, noi fin d'ora siamo figli di Dio, ma ciò che saremo non è 
stato ancora rivelato. Sappiamo però che quando egli si sarà 
manifestato, noi saremo simili a lui, perché lo vedremo così come egli 
è. Chiunque ha questa speranza in lui, purifica se stesso, come egli è 
puro. (1 Giovanni: 2,3) 
 
L’esercizio che tutti noi possiamo quindi fin da ora mettere in atto è 
quello collegato con la Speranza: l’Ottimismo4. Visto da un certo 
punto di vista, l'ottimismo può sembrare un atteggiamento irrazionale, 
proprio di chi preferisce illudersi sull'esito della vita in generale o di 
un avvenimento in particolare. Sembra essere più concreto 
l'atteggiamento opposto, ossia il pessimismo, chiamato da chi lo 
coltiva "pessimismo della ragione". Un atteggiamento che possiamo 
certamente collegare non solo con l’interesse, ma addirittura con la 
sopravvivenza. Pensando che la cosiddetta realtà non sia altro che la 
risultanza di eventi casuali (senza rendersi conto che questa sì è 
un'affermazione irrazionale), quando ci si imbatte in qualcosa che 
viene descritta come "male" non si può far altro che ricavarne 
pessimismo; non c'è nessuno scopo che lo giustifichi, perciò il mondo 
è cattivo, quindi dobbiamo difenderci. Del tutto diverso è 
l'atteggiamento di chi ha una visione di tipo spirituale della vita: non 

 
4 Idem: Ottimismo. 



80 

 

pensa che siano forze cieche ad agire, azioni-reazioni automatiche e 
meccaniche, ma che esiste una Intelligenza superiore che tutto 
sovrintende. Un Dio amorevole che rispetta la nostra libertà come un 
valore imprescindibile, perché essa fa parte della nostra stessa natura, 
in quanto ciascuno di noi è parte di Lui, scintilla divina inscindibile 
dal Creatore.  
E la prima acquisizione spirituale sarà proprio la formazione 
dell’organo etereo sulla gola, che siamo chiamati a preparare nell’uso 
della parola già qui e ora come “individui coscienziosi”. 
 
 
 
  



81 

 

 

 
 
 
 
L’INDIVIDUO MISTICO 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Affrontiamo ora il “Triangolo dell’Amore”, o il Triangolo del Cristo. 
Siamo in grado di definire l’amore? Il sommo poeta ci dice che è 
quella forza “che muove il Sole e l’altre stelle”; può esserci una forza 
superiore a questa? La religione ci insegna anch’essa che l’amore è 
l’emanazione che proviene direttamente dal Creatore, da Dio, con la 
quale Egli diede forma all’universo. Solo la scienza tace sull’amore, 
perché esso sfugge a ogni tentativo di misurarlo e appare come un 
qualcosa di indefinito e soprattutto riservato all’interiorità degli esseri 
viventi; che esula perciò dal suo ambito di ricerca, che è oggettivo e 
non soggettivo. Fa eccezione forse la psicologia, che nel suo nome 
nasconde il termine “anima” (psiche), la quale però non va molto più 
avanti nella spiegazione di questo fenomeno, di questo mistero 
insondabile quasi quanto la vita. Vita e amore: appaiono proprio legati 
reciprocamente, un qualcosa che riguarda tutti noi, nessuno escluso, 
ma che al contempo è non solo incomprensibile dalla scienza 
materiale, ma neppure abbordabile. Essa si limita ad osservarli e 
talvolta a manipolarli a posteriori, ma non ne conosce l’origine e 
soprattutto non può crearli dove non esistono (ammesso che sia 
possibile che non esistano veramente). 

 

AGAPE (Sé) 

EROS (es) PHILIA (io) 



82 

 

Ma è proprio così? Se ci guardiamo intorno e osserviamo il mondo che 
ci circonda, e ci interroghiamo su di esso, ci accorgiamo ben presto 
che non siamo in grado di dare una qualifica definitiva e assoluta su 
nessun oggetto, perché per farlo dobbiamo sempre metterlo in 
relazione con un altro, o con altri. Una cosa, un oggetto, lo possiamo 
comprendere come “grande” se lo mettiamo in relazione con un altro 
che sia “più piccolo”, come “luminoso” se confrontato ad uno 
“oscuro”, “alto” con uno “più basso” e così di seguito. La filosofia da 
secoli si esercita in questo ambito, dando spiegazioni più o meno 
convincenti e comprensibili. Rivolgiamoci dunque alla scienza 
spirituale, la quale ci ricorda che fintantoché rimaniamo ancorati alla 
dimensione fisica non potremo risolvere il mistero. Il fatto che tutto 
sia relativo, ossia possa essere compreso a fondo soltanto se posto in 
relazione, dimostra una cosa sola: che la risposta non è da ricercare 
nella dimensione fisica. In essa tutto è sempre relativo; ma il termine 
“relativo” nasconde una domanda: “relativo a che cosa?”. E non 
possiamo eludere la domanda, la quale però, come detto, è irrisolvibile 
se la esaminiamo concependo solo il piano fisico. Questo 
ragionamento porta alla conclusione che quell’assoluto (cioè non 
relativo) che stiamo cercando esiste nei piani non fisici, nei piani 
spirituali.  
Nella natura che percepiamo tutto è duale, tutto è dotato di due 
polarità, ciascuna polarità essendo in relazione con quella ad essa 
opposta, ed entrambe trovano di conseguenza il loro stato assoluto 
nelle dimensioni spirituali. Che cosa vediamo infatti tutti i giorni negli 
organismi viventi? Quando due polarità si uniscono “avviene una 
creazione”: quando il maschio si unisce alla femmina – la sua polarità 
opposta – nasce una nuova vita. Nell’universo multidimensionale cioè 
1 + 1 non fa 2, ma fa 3! L’unione dei due poli è un’attività creatrice. 
È la attività creatrice. Essa si manifesta in tutti i piani della natura: 
dall’atomo all’uomo, fino a Dio; la differenza sta solo nell’uso più o 
meno cosciente che se ne fa e nella sua portata e potenza.  
La conclusione che ne ricaviamo è che tutto quanto è oggettivo, e 
quindi contiene in sé le due polarità, ha in se stesso, per sua natura che 
deriva dalla sua provenienza prima, la spinta a risalire a quella 
provenienza, l’anelito a ritornare all’Unità Assoluta da cui tutto 



83 

 

proviene; e al contempo ricaviamo l’idea che l’Unità Assoluta, dalla 
quale tutto l’oggettivo proviene, ha inserito in esso questo anelito, e 
crea il relativo con uno scopo ben preciso, che ha insito in sé il ritorno 
ad Essa per trasferirle il risultato dell’esperienza. 
Questo anelito è ciò che noi accomuniamo, in tutte le svariate 
manifestazioni in cui lo possiamo riscontrare, nel nome di “Amore”. 
In definitiva, il mondo oggettivo è illusorio, in quanto espressione 
temporanea dell’Unità Assoluta, la quale è la vera Oggettività 
cosmica: il “monismo spirituale”. E l’amore è quella forza che 
proviene dall’Unità e che tende a far tornare tutto all’Unità 
(corrispondente all’energia entropica nel nostro piano fisico). 
 
È proprio l’uso di questa forza creatrice, l’anelito del “ritorno al 
Padre”, come disse il Cristo, che caratterizza il Triangolo della Via 
Mistica o dell’Amore. Nell’uomo questo anelito si manifesta 
attraverso tre fasi, contraddistinte dalle tre dinamiche che costruiscono 
questo triangolo. I centri di forza implicati in questo percorso sono il 
centro sacrale, il centro cardiaco e il centro frontale.  
 
Il centro sacrale è connesso alla dinamica dell’eros. La sopravvivenza 
aveva l’effetto di trascinare verso il basso il triangolo della legge, ma 
poche dinamiche producono questo effetto nei rispettivi triangoli, 
come quella dell’eros in quello dell’amore: se essa è forte trattiene 
tutte le altre coinvolte impedendo loro di manifestarsi pienamente. È 
una dinamica potentemente legata alla fase involutiva, e potremmo 
dire che il “terreno in discesa” sul quale fa scivolare è molto 
sdrucciolevole, ed è difficile resisterle. L’unione delle polarità ha una 
unica motivazione egoistica, conseguente all’intrusione luciferina 
nella nostra evoluzione, per cui la sana espressione della riproduzione 
è stata soppiantata dalla ricerca di soddisfazione del desiderio, per 
esaudire la quale si eliminano artificialmente le conseguenze naturali 
tramite pratiche che le ostacolano in molti modi.  
Le ghiandole endocrine connesse al centro sacrale sono le gonadi, le 
quali sono sotto il controllo diretto dell’ipofisi, ghiandola che è a sua 
volta connessa con la dinamica superiore di questo triangolo, alla 
quale deve arrivare ad essere sottomessa per un uso corretto e salutare.  



84 

 

 
 
Ricordiamo che il cento sacrale è corrispondente al piano etereo, e 
l’ipofisi è in relazione, tramite il centro frontale, col piano dello Spirito 
Cristico; l’ipofisi è pertanto l’ottava superiore delle gonadi. 
Al fine di superare le difficoltà spirituali della dinamica marziana e 
luciferina dell’eros, è necessario sviluppare la virtù della Temperanza. 
L'uomo d'oggi ha del tutto perduto di vista l'obiettivo evolutivo di 
tornare all'Eden, per cui non considera così importante "temperare" le 
sue pulsioni, se non nei limiti di salvaguardare la salute fisica. Per 
questo motivo noi traduciamo la parola "Temperanza" con Purezza. 
Purezza o Temperanza è non essere preda di tutti gli stimoli del corpo 
emozionale: lussuria, gola, pigrizia, rabbia, ecc., ma in modo 
"naturale", cioè non reprimendo, perché ciò significherebbe far 
prevalere un pensiero su un desiderio: non funzionerebbe e causerebbe 
solo danni. Dev'essere l'aspirazione più forte del desiderio: allora 



85 

 

saremo in grado di sostituire un fuoco con un altro fuoco. È però 
necessario affrontare correttamente la questione: che cosa dobbiamo 
intendere per purezza? Se la intendiamo semplicemente come 
"astinenza" non le diamo il giusto valore, e rischiamo di trasformare 
quella che dovrebbe essere una virtù in un problema psichico. 
Soprattutto non dobbiamo farlo con la finalità di ottenere qualcosa in 
cambio, come un sacrificio che merita una ricompensa: non funziona 
così. Quello che facciamo vale solo se la motivazione è che sia giusto 
per noi. Pretendere (da noi stessi o da altri) di raggiungerlo "per forza" 
ci allontana dall'obiettivo anziché avvicinarvici, se non lo facciamo 
spinti dal fuoco interiore di cui abbiamo detto. È sempre bene tuttavia 
ricordare che le cadute su questo percorso non sono da considerare dei 
fallimenti, sono piuttosto delle tappe dalle quali ripartire grazie anche 
all'esperienza fatta (ricordiamoci ancora delle tre cadute di Gesù sulla 
salita verso il Golgotha). Se poi consideriamo la purezza come una 
qualità semplicemente fisiologica, facciamo lo stesso errore in cui 
spesso si incorre nei confronti della verginità: non è tanto l'azione in 
sé ad essere determinante, ma la motivazione con cui viene effettuata. 
La stessa azione può essere fatta per appagamento personale ed 
egoistico, oppure per donazione e altruismo. Vi è anche una Purezza 
fisica e una Purezza di pensiero, atteggiamento e condizione interiore: 
ed è questa quella che conta; come riferisce San Paolo: "Tutto è puro 
per i puri" ("omnia munda mundis"), e d'altro canto, per chi è impuro 
tutto è impuro. 
Abbiamo nominato molte volte fin qui il termine sacrificio5. Lo 
poniamo come l’esercizio specifico per innalzare la vibrazione 
dell’eros. Sempre, in tutte le religioni e in tutti i tipi di templi che sono 
stati eretti, prima di potervi accedere era necessario compiere un 
“sacrificio”. Nei tempi più antichi addirittura di esseri umani, poi di 
animali; oggi si chiede un atto di contrizione interiore. Si diceva che 
era per “ingraziarsi gli dèi”. Questo perché gli dèi erano visti dal 
popolo come permalosi dispensatori di protezioni o castighi, a seconda 
del loro imperscrutabile e capriccioso volere. Si versava del sangue, 
che appariva appetitoso agli dèi, per ottenere il loro favore. Eppure, 

 
5 Idem: Sacrificio. 



86 

 

nonostante il senso di ritrosia che la parola “sacrificio” suscita, l’idea 
di dover rinunciare a qualcosa per avere dell’altro in cambio, è molto 
radicata nel nostro animo.  
Gesù ci ha detto: “Chi vuole salvare la propria vita la perderà, e chi 
perderà la propria vita per causa mia, la salverà”. Non ha detto: “se 
vuoi salvarti devi perdere la tua vita”, ma constata che chi si salva è 
colui che ha rinunciato, che ha fatto una scelta di vita coerente con il 
suo impulso interiore. Ogni nuova conquista evolutiva è sempre sorta 
dall’abbandono di qualcosa che era giunto al suo scopo finale, e che 
doveva essere lasciato per accogliere la novità. Attardarsi al vecchio e 
rifiutare il nuovo sarebbe, questa sì, una reale rinuncia, perché ci 
farebbe allontanare dal motivo e dalla meta che siamo tesi a 
raggiungere. E ne conseguirebbe quell’energia assai negativa nota 
come senso di colpa. Se perseguiremo invece questo traguardo il 
Sacrificio assumerà il suo vero significato: “rendere sacro”. 
L’eros è sempre attivo in ciascuno di noi fintantoché siamo incarnati, 
ma è la sua portata che va “sacrificata”, cosa che l’uomo d’oggi sta 
cominciando a fare, magari sotto spinte non proprio di carattere 
morale o spirituale, come per salute, ad esempio. Ma tutto ciò ci porta 
al secondo gradino del triangolo: l’amore interessato, che abbiamo 
chiamato philia. Tramite la crescita di questa dinamica le pulsioni 
marziane vengono in qualche modo tenute a bada, subentrano delle 
“regole di condotta” che le limitano e indirizzano l’interesse verso 
individui ben precisi e circoscritti: la famiglia, gli amici, ecc. Non è 
più la forza bruta a prevalere indiscriminatamente, ma subentrano la 
ragione e la volontà a regolarla. Marte cede il passo a Venere, che 
regge il timo, la ghiandola endocrina connessa con questa dinamica. 
Questa ghiandola produce il sangue derivato dalla madre per il 
bambino durante l’infanzia di quest’ultimo: richiama perciò ad un 
amore dipendente, di tipo famigliare. Ecco che allora l’uomo diventa 
capace di fare qualsiasi cosa, di spingersi fino al sacrificio di se stesso 
per quelli che considera i “propri” cari. Si accende il “cuore”, il centro 
cardiaco, e il senso dell’amore acquista una nuova dimensione: non 
più ristretto solo a se stessi, ma riversato verso altri, anche se delimitati 
e circoscritti. Ma per “sua” moglie, per “suo” marito, per “suo” figlio, 
l’uomo è ora disposto a dedicare ogni suo sforzo e ogni sua energia. 



87 

 

La virtù che si sviluppa attraverso questa esperienza è detta Prudenza; 
ma per "prudenza" rischiamo di intendere quell'atteggiamento cauto, 
quasi pavido, di chi non si mette in gioco per timore delle 
conseguenze, o per paura di sbagliare. A questo punto possiamo 
ricordare quanto ci dice l'apostolo Giovanni:  
 
"Chi ha orecchi, ascolti ciò che lo Spirito dice alle Chiese. All'angelo 
della Chiesa di Laodicèa scrivi: Così parla l'Amen, il Testimone fedele 
e verace, il Principio della creazione di Dio: Conosco le tue opere: tu 
non sei né freddo né caldo. Magari tu fossi freddo o caldo! Ma poiché 
sei tiepido, non sei cioè né freddo né caldo, sto per vomitarti dalla mia 
bocca". (Apocalisse 3: 13-16)  
 
Potremmo sostituire la parola "tiepido" con "prudente" nel suo 
significato deteriore. Ma non è questo il senso che intendiamo qui, che 
altrimenti non potremmo considerarla di certo come una virtù. Proprio 
il testo dell'Apocalisse ci dà invece una indicazione: la Prudenza si 
sviluppa vivendo la vita pratica, per cui la cosa più importante è fare 
quell'esperienza - sia negativa che positiva - dalla quale discende la 
conoscenza, e perciò lo sviluppo dell'anima e della virtù. Il succo di 
questa conoscenza sarà la capacità di distinguere ciò che è bene da ciò 
che è male; per questo motivo possiamo attribuire a questa virtù, al 
posto di prudenza, il nome di discernimento, che bene indica il 
risultato cui aspiriamo. Sotto l’impulso dell’eros l'azione era 
immediata, diretta, più che un’azione era una “reazione” priva di ogni 
controllo; ora stiamo imparando – sotto la spinta dell’interesse, che, 
lo ricordiamo, a questo livello è ancora attivo – a ragionare, a 
discernere, appunto, sulle conseguenze di quanto ci apprestiamo a 
fare.  
Verrà il momento in cui ci renderemo conto che l’amore verso i nostri 
cari è giusto estenderlo piano piano anche ad altri, e l’esercizio 
dell’equanimità6 ha proprio lo scopo di aiutarci in questo ulteriore 
passo in avanti. Equanimità significa saper dare il giusto significato, il 
giusto equilibrio, ai fatti e alle relazioni della vita. Immaginiamoci una 

 
6 Idem: Equanimità.  



88 

 

nave che sta navigando nel mare in tempesta: a cavallo delle onde 
alternativamente la vediamo spinta in alto per poi sprofondare fino a 
scomparire dalla nostra vista. Non è certo facile mantenere la rotta e il 
benessere dei marinai in questa situazione! Essi non possono cambiare 
le condizioni del mare, devono adattarsi e subirle. Immaginiamo ora 
la stessa nave, gli stessi marinai sullo stesso braccio di mare, però 
stavolta calmo e senza vento. Quale fra le due condizioni permette di 
arrivare prima e meglio? Di sicuro la seconda, non c'è ombra di 
dubbio. 
Perché succede questo? Semplicemente perché inseguire l'entusiasmo 
(quando diventa eccessivo, ovviamente, tanto da far quasi tacere la 
ragione e la prudenza) l'energia si brucia subito, e in poco tempo si 
esaurisce. Restiamo di conseguenza senza carburante, e la spinta un 
po' alla volta si spegne. È il corpo emozionale che agisce in questo 
modo, non lasciando il dovuto spazio alla mente, il piano che 
connettiamo a questa dinamica, per soppesare e valutare. 
In pratica, davanti ad una decisione da prendere o ad una valutazione 
da dare, è bene restare il più equilibrati possibile, senza lasciarsi 
trascinare da impulsi emotivi e/o di parte, come la dinamica della 
philia ci porterebbe a fare. Il corpo emozionale giudica in base ai gusti, 
ai desideri e alle ambizioni, facendo appello e coinvolgendo tutta la 
nostra personalità, mentre noi dovremmo cercare di proseguire nel 
lavoro che abbiamo incominciato, estendendo ancora la capacità di 
provare lo stesso sentimento fino a prima rivolto ai “nostri” cari, ad 
una cerchia sempre maggiore. Per riuscire in questo è necessario 
coltivare la calma interiore. Lo sforzo dev'essere quello di affrontare 
ogni evento evitando di farsi esaltare o abbattere. 
Un poco alla volta, in questo modo ci sentiremo sempre più guidati 
dalla parte più profonda e vera di noi stessi, e ci sentiremo anche di 
non rifiutare alcuna esperienza come negativa: tutte hanno lo scopo di 
insegnarci qualcosa. E il solo modo di far aumentare quelle positive 
passa attraverso l'accettazione di quelle negative. L’amore sarà allora 
sempre meno interessato, e sempre più “disinteressato”. 
Non essere in grado di concepire una esistenza che si regga senza il 
“mors tua, vita mea”, porta a chi sarebbe pronto per “accendere” il 
cuore un senso di inutilità, di scoraggiamento, in definitiva di 



89 

 

amarezza, che rischia di diventare l’energia negativa saturnina che ha 
bisogno assoluto di essere trasformata e sostituita. 
Quando nei vangeli si parla di amore, nella traduzione comune viene 
riportata la parola carità; il termine greco originale è agape. Si tratta 
dell’acquisizione massima nel triangolo dell’amore: l’amore 
disinteressato. Il centro di forza interessato è il centro frontale, e la 
ghiandola endocrina è l’ipofisi. Questa ghiandola è direttamente 
coinvolta nel processo di crescita e di formazione di tutto l’organismo 
ed è retta dal pianeta Urano, il pianeta dell’altruismo. Urano, in 
astrologia, è l’ottava superiore di Venere, e proprio come Venere 
influisce sull’amore verso i “propri” cari (philia), Urano lo moltiplica, 
influenzando il sentimento di amore universale (agape). Anche dentro 
di noi ogni distinzione dev’essere progressivamente superata, fino ad 
unire le correnti creatrici maschile e femminile, facendole innalzare 
lungo la colonna vertebrale fino alla testa, dove raggiungono l’ipofisi. 
Alcune scuole insegnano delle tecniche per realizzare questo 
innalzamento, ma dobbiamo tenere presente che se la tecnica non è 
accompagnata dal sentimento amorevole verso tutti gli esseri il 
risultato potrà essere solo temporaneo, oppure sarà semplicemente 
un’illusione della mente. Questo centro è legato al piano spirituale 
Cristico, il piano dove non esiste, al suo interno, alcuna separazione; 
è quindi assai appropriato assegnarlo alla dinamica dell’agape, e 
tradurre questa parola con carità. Nel suddetto piano spirituale, 
superiore anche a spazio e tempo poiché entrambi appartengono al 
mondo della separatività, ha sede la “memoria perenne”, chiamata 
anche “akasha”, dove rimane impressa ogni azione o cosa sia 
avvenuta fin dagli albori dell’evoluzione (dal periodo di Saturno). 
Solo chi abbia sviluppato la coscienza fino ad abbracciare questa 
dimensione può assistere ai quadri ivi registrati; è quello che hanno 
fatto i veri profeti e veggenti più o meno noti. In essa troviamo anche 
il “Libro della vita” di ciascuno, con le “annotazioni” dei nostri debiti 
e crediti karmici, consultato dal Sé nel post-mortem prima di decidere 
i fatti principali e i nodi da sciogliere nel corso della vita successiva. 
La virtù da sviluppare è pertanto proprio quella che consente il 
superamento di ogni differenza e separazione: la Carità; il motto di 
questa virtù potrebbe essere la frase di Thomas Paine: "Il mondo è la 



90 

 

mia patria e fare il bene è la mia religione", nella quale non è possibile 
trovare neppure un cenno di divisione o esclusività, ma dove tutto 
tende all'unità e all'inclusività.  
Per aiutarci in questa impresa l’esercizio consigliabile è quello della 
Spregiudicatezza7, nel senso di superare qualsiasi giudizio sui fatti o 
sulle persone, che alla fine sono, in realtà, “pre-giudizi” che partono 
da una difesa inconscia del nostro modo di vivere e/o di pensare, 
prendendo per buone quelle che sono solo illusioni della mente 
dialettica che si vede costantemente contrapposta a ciò che ci 
“circonda”. 
Quando ci viene all'orecchio, o sott'occhio, qualcosa di "diverso" dal 
solito, fondamentalmente due sono le reazioni che possono nascere 
dentro di noi: o queste novità rispondono ad una richiesta interiore a 
noi ben nota, e allora la abbracciamo senza riserve e totalmente; 
oppure vanno a cozzare contro le nostre idee consolidate, sulle quali 
abbiamo basato fin qui le scelte della nostra vita, e allora le rifiutiamo 
e le combattiamo con tutte le nostre forze. Entrambe queste reazioni 
vanno nella stessa direzione: accettiamo solo ciò che risponde ai nostri 
gusti e a quelli che riteniamo essere i nostri bisogni. 
Ma i gusti e i bisogni derivano esattamente da ciò che già conosciamo, 
che già fa parte del nostro bagaglio, e attaccarci ad essi rifiutando 
qualsiasi possibilità di cambiamento, impedisce l'arrivo di qualcosa 
che ci consenta di proseguire, attardandoci sullo status quo. È naturale 
che difendiamo ciò in cui crediamo, ma non dobbiamo dimenticare 
che quando lo facciamo rifiutando qualsiasi novità senza soppesarla 
e “affrontarla”, rischiamo di attaccarci alle forme e trascuriamo lo 
spirito, il quale, come ha detto Gesù, "va dove vuole". Fintantoché 
accettiamo solo ciò che risponde a quanto abbiamo già accettato e 
compreso, lasciamo fuori dalla porta qualsiasi possibilità di 
cambiamento e di miglioramento, e quindi di progresso. Ancora una 
volta è il pregiudizio che si sostituisce al nostro giudizio. 
Avere una mente aperta però vuole anche dire non pretendere che gli 
altri abbraccino le nostre idee; anche perché qualsiasi discussione in 
questo senso sarebbe inutile, se non controproducente. Il solo modo è 

 
7 Idem: Spregiudicatezza. 



91 

 

quello di mostrare i nostri frutti, così da incuriosire chi fosse pronto ad 
apprezzare il nostro stile di vita. Vivere cioè coerentemente i principi 
in cui crediamo, senza forzare le idee altrui. 
L’individuo coinvolto maggiormente nelle dinamiche di questo 
triangolo non sarà comunque un tipo chiuso in se stesso, e nel suo 
sviluppo interiore mostrerà una crescente propensione a concepirsi 
grazie alle relazioni affettive ed emotive. È un individuo che possiamo 
definire “espansivo”. 
  



92 

 

  



93 

 

 
 
 
 
 
L’INDIVIDUO INTELLETTUALE 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Siamo così arrivati al terzo triangolo, il “Triangolo della Via 
Intellettuale o della Coscienza”, o del Padre. Qui troviamo le 
dinamiche legate in qualche modo allo sviluppo mentale. I centri di 
forza implicati in questo lavoro sono il centro solare, il centro laringeo 
e il centro coronale, il più elevato di tutti. I centri solare e laringeo li 
abbiamo già incontrati esaminando il Triangolo della Via Pratica o 
della Legge, che risulta quindi un po’ imparentato con questo. 
Possiamo infatti dire che il Triangolo dell’Amore o della Via Mistica 
è più facilmente sviluppabile dall’individuo dal temperamento 
contemplativo, guidato dalla fede, dal carattere devozionale, mentre 
gli altri due trovano maggiore inclinazione nelle persone dal 
temperamento operativo, guidate dalla ragione. Non bisogna mai 
dimenticare che la tipologia prevalente deve prima o poi integrarsi con 
l’altra per potere avanzare oltre il proprio limite; e, d’altra parte, la 
tipologia non prominente non è assente, ma sotto traccia sta sempre 
agendo dietro quella in primo piano. L’alternanza del genere, secondo 
la regola generale, fra una incarnazione e la successiva ha proprio lo 
scopo di ottenere – coi tempi lunghi dell’evoluzione – questo 
equilibrio interiore ricavando il massimo possibile da entrambi i 
temperamenti.  

 

INTUIZIONE (Sé) 

ISTINTO (es) RAGIONE (io) 



94 

 

 
 
Il Triangolo della Via Pratica o della Legge e il Triangolo della Via 
Intellettuale o della Coscienza appartengono dunque al grande filone 
dell’individuo razionale: se non fanno il passo in avanti di natura 
spirituale, entrambi corrono il rischio di diventare dogmatici, il primo 
da teologo e il secondo da scienziato. Restano fermi nella “loro” verità, 
e non accettano nulla che la metta in dubbio, diventando, e per loro è 
una contraddizione, irrazionali nel non volere saperne di più se ciò 
significasse rivoluzionare le loro convinzioni. Ne risulta inevitabile 
anche la lotta fra le due istituzioni, la Scienza e la Chiesa, che 
impedisce in molti casi un colloquio che potrebbe essere invece 
propizio per entrambe: l’integrazione interiore necessaria ad uno 
sviluppo equilibrato. 
Altra integrazione andrebbe perseguita con il Triangolo dell’Amore, e 
il risultato potrebbe essere lo sviluppo della saggezza: ossia l’unione 



95 

 

fra la conoscenza e l’amore. La conoscenza da sola può diventare 
pericolosa senza l’amore, l’amore da solo può risultare sterile e 
improduttivo senza la conoscenza.  
In altre parole è possibile affermare che un singolo triangolo non può 
essere sufficiente, ma diventa prima o poi indispensabile aprirsi a 
“contaminazioni” da parte degli altri. È importante mantenere sempre 
la mente aperta, pronta ad abbracciare idee nuove senza chiuderci alla 
possibilità di nuovi punti di vista. È bene essere convinti delle proprie 
idee e convinzioni, ma dobbiamo considerarle come un punto di 
partenza dal quale esaminare le possibili altre verità, e non un punto 
di arrivo. Altrimenti vuol dire che non stiamo difendendo un’idea, ma 
stiamo difendendo noi stessi egoisticamente, per paura, per pigrizia o 
per quieto vivere. Abbandoniamo allora tranquillamente lo status di 
aspiranti e ricercatori spirituali.  
La vetta è raggiungibile solo in questo modo; lo scalatore che è 
impegnato in una difficile salita è per un primo tratto tutto concentrato 
nella sua impresa, e non può interessarsi di altri sentieri diversi da 
quello che ha scelto, ma i differenti sentieri, numerosi alla base dalla 
quale era partito, un poco alla volta si uniscono e diminuiscono di 
numero man mano che si sale, finché in prossimità della meta finale 
uno solo ne rimane, che racchiude in sé le fatiche di tutti i sentieri 
sommate insieme. Quell’unico sentiero finale è raggiungibile solo se 
abbiamo superato il punto di convergenza fra tutti, e se iniziamo prima 
a conoscerli accelereremo il nostro cammino; per un certo tempo 
dovremo approfondire la strada che ci è più congeniale, poi, da un dato 
momento in poi, dovremo cominciare a scoprire i valori, le difficoltà, 
i vantaggi anche delle altre. Nella vetta si uniscono tutti e tre i 
triangoli, essendo formata da essi, e se ne mancasse anche uno solo 
non potrebbe esistere, e da essa il panorama si apre a ulteriori visioni 
fino allora sconosciute; ma non possiamo arrivare ad ammirarle se 
prima non abbiamo esaurito il lavoro proprio a tutti i triangoli nei 
quali, di vita in vita, facciamo l’esperienza. 
 
La prima dinamica di questo triangolo è l’istinto. Ovviamente quando 
parliamo di istinto nell’uomo non lo consideriamo come quello degli 
animali. Possiamo dire che intendiamo istinto per l’uomo il soggiacere 



96 

 

alle pulsioni del corpo emozionale dominato dagli spiriti luciferini, e 
avvelenante la mente debole che ne segue l’istigazione. In fondo, 
come per gli animali l’istinto “sano” è il risultato della guida esogena 
che ha in carico il loro comportamento, gli uomini, che dovrebbero 
imparare a guidarsi da soli e che cadono invece preda all’istinto, 
fraintendendo gli stimoli che sentono dentro di sé come provenienti 
dalla loro interiorità (tanto da annoverarsi spesso fra i “libertari”), 
hanno delegato la guida delle loro azioni a spiriti ad essi esterni, gli 
spiriti luciferini, appunto. Spesso essi tendono a giustificare il loro 
comportamento reclamando “libertà d’azione”, mentre è vero 
esattamente il contrario: sono schiavi di forze aliene. 
Purtroppo è una via facile e apparentemente appagante, perché basta 
“lasciarsi andare”; una abitudine deleteria che col tempo tende a 
menomare di una facoltà che invece è essenziale e caratteristica 
dell’uomo in quanto essere dotato di spirito interiore: la Volontà. La 
volontà non è una dinamica, ma appartiene al Sé, del quale è una dote. 
Ma l’uomo deve svilupparla, e si sviluppa come si sviluppano i 
muscoli del corpo: con l’esercizio e la costanza. E rappresenta la vera 
forza, quella interiore, che nella nostra epoca deve soppiantare proprio 
quella muscolare. 
Le spinte del corpo emozionale sono tuttavia presenti in tutti, e cercare 
di reprimerle usando solo la volontà non sarebbe né produttivo né 
salutare, perché lascerebbe un senso di vuoto che prima o poi 
troverebbe uno sfogo, forse più pericoloso di quanto si voleva evitare. 
Anziché lottare, si dovrebbe usare la volontà per mettere ordine nella 
vita, per coltivare interessi che risveglino la natura migliore 
dell’uomo: la cultura, l’arte, la musica (quelle edificanti, 
naturalmente). Col tempo si vedrà che la dinamica dell’istinto avrà 
perduto un po’ della sua presa, e sarà sostituita da aspirazioni 
superiori, e si risveglierà anche la propensione alla devozione, intesa 
non come una serie di pratiche da seguire pedissequamente, ma come 
un richiamo interiore che si fa sempre più presente: questo è il vero 
richiamo della nostra vera identità, lo spirito o Sé. Cominciando anche 
a costruire un ponte fra fede e ragione. 
Noi mettiamo in relazione l’istinto nell’uomo col piano astrale e col 
centro di forza solare, però nella sua versione inferiore, governata 



97 

 

dalla Luna: luce riflessa, esogena appunto, che vorrebbe essere la fonte 
luminosa ma ne è solo lo specchio, dove si vede “in maniera confusa” 
(al contrario). La virtù da sviluppare è ancora la Giustizia, che questa 
volta metteremo in relazione con la Luna. La Luna non consente né 
stabilità – 4 fasi per ogni mese – né affidabilità – ha sempre una “faccia 
nascosta”. La giustizia da esercitare allora è quella di farsi regolare 
dalla “legge”, dai comandamenti di Jahvè, rettore del periodo della 
Luna, nel tentativo di dare un ordine al caos interiore. È una delle 
esigenze che l’aspirante nota per prima: mettere ordine nella propria 
giornata. Un buon suggerimento è quello di mettersi a tavolino e fare 
un piano delle ore giornaliere; in linea di massima possiamo 
suddividere la giornata in tre periodi ben distinti di più o meno uguale 
durata: 8 ore di lavoro, 8 ore di sonno e 8 ore ...libere! Ci rendiamo 
allora subito conto di quante possibilità abbiamo e di quanto tempo 
sprechiamo in cose futili e inutili. Anche se nelle ore “libere” abbiamo 
altri impegni, come di solito avviene, mettiamoli giù sulla carta, e 
cominciamo a fare delle scelte su quali siano necessari e quali invece 
potrebbero essere indirizzati ad attività più propizie alla nostra crescita 
interiore.  
Tutto questo non deve però diventare una specie di schema fisso e 
inamovibile, ma dovrebbe servire proprio per far entrare nella nostra 
giornata tutte quelle attività che altrimenti ne sarebbero, 
ingiustificatamente, escluse. Ci vuole sempre elasticità mentale, 
perché lo scopo dovrebbe essere quello di uscire da “routine” sterili e 
abitudinarie, nelle quali agiamo come automi privi di volontà propria, 
e di essere invece creativi e disponibili verso gli altri. 
L’esercizio che deve accompagnare questo nuovo stile di vita sarà 
allora la Disponibilità8. Dare gratuitamente il nostro tempo – è questo 
il significato che diamo alla parola “servizio” – è un modo per superare 
l’istinto, che vede solo la soddisfazione propria. Chi decide di vivere 
con spirito di servizio, in genere, se non si tratta di un impulso genuino 
dell'anima, si sforza di trovare applicazioni in cui esercitare tale tipo 
di attività. Ecco che allora l'io comincia ad interferire, e crede di essere 
tanto più nel servizio quanto più si impegna in faccende che gli 

 
8 Idem: Disponibilità. 



98 

 

costano sacrificio, che non gli piacciono e per le quali deve fare uno 
sforzo. In linea di massima possiamo dire che si tratta di un malinteso: 
perché impegnarmi in qualcosa per cui non sono adatto, o che non 
conosco bene, quando invece potrei farlo nella materia e nell'attività 
in cui sono più ferrato o che ho studiato a fondo? Se andiamo a 
guardare ai risultati di un simile atteggiamento, nella prima ipotesi non 
potrò ricavarne che una povera cosa, forse del tutto inutile, mentre 
nella seconda otterrò certamente un risultato buono, del quale altri 
potranno utilmente giovarsi. Non c'è quindi alcun merito, in sé, nel 
fare una cosa che ci è sgradita. Tuttavia, nel caso in cui un certo lavoro 
fosse necessario, dobbiamo essere pronti a farlo se non c'è nessun altro 
disponibile, anche se si tratta di qualcosa che non ci è congeniale. In 
altre parole, il servizio non deve servire a noi, ma a chi ne ha bisogno 
(altrimenti non si può nemmeno parlare propriamente di “servizio”)! 
Vale sempre la regola che l’avanzamento spirituale si ottiene 
“servendo gli altri”, non “servendosi degli altri”. 
Col tempo, l'abitudine di essere pronti a servire, magari senza manie 
di protagonismo (che ancora una volta dipenderebbe dal nostro io, 
tendendo allo scopo di utilità per noi stessi) diventerà un tratto del 
nostro carattere, e sarà nostra aspirazione metterci al servizio, dove 
possibile e/o utile, degli altri. La linea-guida e di demarcazione 
possiamo ricavarla dalla frase seguente: 
> È necessario che qualcuno faccia questa cosa: perché non io? < 
Osserviamo che in genere l'uomo ordinario, guidato dall'io e dal corpo 
emozionale, coniuga diversamente la frase, dicendo a se stesso: 
"Perché proprio io?".  
Usiamo queste due frasi interrogative come cartina di tornasole per 
posizionare noi stessi nel sentiero che stiamo cercando di percorrere. 
È sempre la prima quella che corrisponde alla nostra attitudine e al 
nostro comportamento? Beh, non abbiamo bisogno di fare alcun 
esercizio: siamo arrivati a buon punto e l’istinto sarà facilmente tenuto 
a freno; ma non è in genere proprio della natura umana, per cui noi che 
facciamo ancora fatica, forse dobbiamo cominciare mettendo in 
pratica l'esercizio della volontà, anche se cela in sé una parte egoistica. 
L’energia negativa da sostituire è qui evidente: è quell’attività che 
chiamiamo divertimento. Benintesi, un sano divertimento (cioè 



99 

 

cambiare direzione) può essere utile e anche necessario; dobbiamo 
stare in guardia, però, che non si trasformi in un riempimento del vuoto 
interiore o, peggio, utile a fuggire da qualcosa che “rischia di 
trasformarsi in servizio! Talvolta facciamo molta più fatica della fatica 
che vorremmo con essa evitare. 
Siamo a questo punto pronti a passare all’ottava superiore dell’istinto, 
cioè alla ragione. Oh, quanto l’uomo abusa della ragione! È un fatto, 
si dice, perciò ho ragione. Senza considerare però che i “fatti” 
dipendono dall’illusione della nostra percezione mediata legata ai 
sensi e all’emisfero sinistro del cervello. A causa di ciò, in genere si 
fa confusione fra “logico” e “razionale”, intendendoli come fossero 
sinonimi. L’universo e le sue leggi sono “logici”, ma non per questo 
possiamo definirli “razionali”: la ragione, e la razionalità, dipendono 
dalla nostra capacità percettiva e di ragionamento, per cui una cosa 
che oggi viene definita “irrazionale”, perché la nostra ragione ancora 
non l’ha “compresa”, potrà rientrare domani nel suo novero; ma è 
sempre stata logica.  
La ragione non contempla la meraviglia, la sorpresa, l’umorismo, la 
felicità e la gioia, l’amore, e un sacco di altre cose che rendono 
migliore la vita. Ma attenzione: essa è una delle conquiste più 
importanti dell’umanità! Il problema sta nel fatto che, a nostra 
insaputa, si è alleata col corpo emozionale, molto più forte perché più 
“antico” evolutivamente parlando, che l’ha quasi totalmente 
assoggettata. Coltivare il pensiero astratto è uno strumento per ridarle 
forza e cominciare a ripristinare la sua connessione con lo spirito, del 
quale era destinata ad essere portavoce nella nostra personalità. Lo 
studio della matematica è un mezzo utile a questo scopo, poiché nella 
matematica non è implicata nessuna emozione e allo stesso tempo 
richiede concentrazione nella ricerca di risolvere i problemi, attività 
propria del pensiero. La soddisfazione che prova il matematico per 
avere risolto un problema non è strettamente emozionale, ma è il 
sentire il contatto con una sfera superiore, di natura spirituale. 
A proposito di “portavoce”, la ragione è in relazione con il centro 
laringeo, il centro della gola e della parola. Sappiamo tutti molto bene 
quanto la lingua possa diventare velenosa, se non addirittura letale in 
certe situazioni, quando viene usata per fini personali ed egoistici. Ed 



100 

 

è proprio questo un ostacolo che l’uomo deve superare se vuole 
promuovere il suo sviluppo futuro; la parola usata solo quando serve 
ed è utile, e allo scopo di aiutare gli altri, è uno strumento potente ai 
fini evolutivi. Chi parla troppo – anche senza ferire – dimostra di dare 
forza a quell’“io” che si è imparentato con l’eros e con l’interesse, 
invece di farlo sviluppare a fini altruistici e spirituali; costui o costei 
vuole rimanere al centro del cerchio dell’influsso – e al centro 
dell’attenzione altrui – perché con la sua abilità oratoria cerca di 
manipolare per propri fini le varie situazioni nelle quali si dovesse 
trovare “in mezzo”. A volte è segno di debolezza, in quanto può 
diventare una forma di difesa verso l’ascolto di idee diverse dalle sue. 
Chi parla poco, invece, cosa che non esclude anche lunghi discorsi 
estemporanei quando fosse utile farli, è più ascoltato dagli altri, perché 
sanno che le idee che esprime portano con sé un messaggio valido 
anche per loro e non hanno l’unico scopo di imporre se stesso, e che 
quando parla lo fa a ragion veduta.  
La ghiandola endocrina connessa con il centro laringeo è la tiroide, 
che è retta dal pianeta Mercurio, il pianeta del pensiero. Attraverso lo 
sviluppo spirituale di questa ghiandola l’uomo potrà entrare in 
contatto con gli archetipi, e formare quell’organo etereo che deve 
nascere nella gola con il quale pronunciare il Verbo creatore. Ma 
prima di giungere a questo risultato dovrà avere imparato ad usare la 
lingua solo per il bene altrui. 
La virtù da sviluppare è sempre la Speranza, con le stesse motivazioni 
che abbiamo già sviluppato parlando del dovere, alle quali 
rimandiamo il lettore. L’esercizio che proponiamo, utile all’aspirante 
che vuole sviluppare questa dinamica in modo spirituale, è quello 
dell’Ascolto9. Soprattutto quelle persone che abbiamo già incontrate 
qui sopra, talmente ansiose di entrare in relazione con gli altri, che 
forse si sentono tanto sole nonostante siano circondate da una 
compagnia numerosa, che parlano continuamente, volendo far sapere 
al mondo intero le "loro" idee su questo o quell'argomento, o su quello 
che hanno fatto o che hanno intenzione di fare, hanno più bisogno di 
questo esercizio. La loro presenza si nota immediatamente, e attorno 

 
9 Idem: Ascolto. 



101 

 

a loro non c'è mai un attimo di silenzio, perché sembra essere la cosa 
che le spaventa di più. Quello che fanno, in realtà, le allontana anziché 
avvicinarle al loro obiettivo. La solitudine è uno stato d'animo che non 
dipende da ciò che definiamo una separazione “orizzontale” fra noi e 
gli altri, ma essenzialmente “verticale” entro noi stessi: fra l'io 
personale e il Sé spirituale. È l'io che inevitabilmente soffre di 
solitudine, perché vive nella separazione, che ne è la madre: senza 
separazione non può nascere l'io.  Il quale cerca di superarla tramite il 
contatto con "l'altro", il separato da sé, cercando di creare da due 
solitudini una compagnia. 
Ma il senso di solitudine deriva dal fatto che l'io cerca compagnia 
restando nella dimensione che conosce: spazio-temporale. Da qui 
la comunicazione. Per superare la comunicazione e uscire dallo 
spazio-tempo bisognerebbe entrare in comunione, cosa che non risulta 
facile, perché siamo ancora tutti ancora dipendenti dall'io. Come 
tecnica, la prima cosa da fare è modificare il nostro comportamento: 
non serve parlare molto, perché ciò ci allontana dal nostro scopo; al 
contrario, è necessario abbandonare l'io tramite l'ascolto dell'altro, 
sforzandoci di cessare di “trasmettere” qualcosa, e cercando invece 
di “ricevere”. Per fare questo bisogna fare silenzio.  Per comunicare in 
questo modo, dobbiamo smettere di riversare sugli altri ciò che 
riteniamo essere la verità, che corrisponde in realtà ad una menzogna, 
dipendendo dall’illusione spaziotemporale.  
Ma il silenzio non coincide solo con l'arrestare il flusso di parole; 
possiamo trasmettere anche col pensiero. Bisogna ricevere con tutti 
noi stessi, con ogni nostra facoltà. Quando un'altra persona ci sta 
parlando, facciamo questo silenzio interiore (o almeno proviamoci), e 
ascoltiamo ("ascoltare" è l'azione attiva, opposta a quella passiva di 
"sentire") il suono delle parole che ci stanno arrivando. È assai più 
importante riuscire ad ascoltare questo suono, che comprenderne 
dialetticamente il significato: ciò che comincerà ad arrivare saranno 
non solo i pensieri che “stanno dietro” alle parole che ci arrivano, ma 
anche lo stato d'animo, le emozioni, di chi ci sta di fronte. Lo sforzo 
da fare è di cercare di immedesimarci nei suoni che riceviamo; cercare 
di "diventare, essere l'altra persona". È un esercizio che non ci suona 
familiare né spontaneo, ma con la pratica può aprirci nuovi orizzonti: 



102 

 

un'apertura in noi stessi e una verso gli altri. Infatti, ci accorgeremo 
che anche l'altro ad un certo punto comincerà a “sentire” che la 
relazione ha fatto un balzo di dimensione, è entrata in un’ottava 
superiore, e questo anche senza che noi necessariamente dobbiamo 
parlare. Doppia vittoria contro la solitudine e pietra miliare nel nostro 
avanzamento spirituale. 
In questo modo si attiva la dinamica superiore: l’Intuizione. La 
differenza fra comunicazione e comunione sta nel fatto che la prima 
trova sede nello spazio/tempo, mentre la seconda nasce nei piani 
spirituali, al di sopra dei processi spaziotemporali necessari alla prima. 
È il Sé che ci parla direttamente; lo fa sempre, in realtà, ma siamo noi 
che non siamo in grado di riceverlo se non attraverso la mediazione 
cerebrale. L’Intuizione non ha origine nel cervello, anche se trova 
espressione attraverso la ghiandola endocrina dell’epifisi. Agape e 
Intuizione, Urano e Nettuno, sono le dinamiche superiori a tutte le 
altre, in quanto sono alla sommità delle due energie creatrici, maschile 
e femminile, che dobbiamo imparare ad innalzare lungo la colonna 
vertebrale: il “fuoco spirituale” che, una volta tacitate le dinamiche 
inferiori di sopravvivenza, eros e istinto, comincia a salire verso la 
testa. Finalmente, nella testa esse si uniscono in una potente corrente 
energetica che darà vita alla nascita dell’“uomo nuovo”, il “Figlio 
dell’uomo”, l’“Io sono”. All’apice dei due triangoli dell’amore e della 
coscienza troviamo quindi questa unione, che scardina tutte le 
separazioni precedenti. 
Il centro di forza, estremamente luminoso, connesso con l’Intuizione 
è il centro coronale. Il risveglio di questo centro di forza apre la vista 
alle altre dimensioni e ai loro abitanti, e la cosa può apparire molto 
lontana da noi in questo momento. Tuttavia dobbiamo pensare che 
l’Intuizione è sempre presente, e sforzarci di scoprire in quali episodi 
della nostra vita siamo stati in grado – di solito nei casi di emergenza 
– di “sentirne” e seguirne il consiglio: quando è avvenuto il “miracolo” 
di trovare una soluzione inattesa e imprevista ad un problema, quando 
abbiamo compiuto un’azione “sopra-pensiero”, apparentemente non 
meditata, che ci ha invece aperto la strada a nuove prospettive 
insperate, e così via. Spesso è necessario essere nella calma per sentire 
la sua voce, cosa che è molto difficile nelle situazioni critiche; solo 



103 

 

dopo di solito ci torturiamo per non avere trovato la parola giusta nel 
momento giusto, che ora ci viene alla mente così facilmente!  
È importante perciò coltivare la calma interiore, non lasciarci 
sopraffare da timori, paure, inquietudini o ansietà, ma sperare e 
credere fermamente che a tutto ci sia rimedio. La virtù da sviluppare è 
perciò la Fede.  
 
"In verità vi dico: se avrete fede pari a un granellino di senapa, potrete 
dire a questo monte: spostati da qui a là, ed esso si sposterà, e niente 
vi sarà impossibile". (Matteo 17:20)  
 
Questa frase di Gesù indica quale potere possa raggiungere l'uomo col 
suo pensiero. Ma non è il pensiero che siamo soliti usare tutti i giorni; 
questo è limitato dalla visione materialistica che lo rende scettico; cioè 
tutto il contrario di chi ha Fede. La vera Fede invece appartiene a colui 
che, dopo aver detto al monte di spostarsi, non ha alcun bisogno di 
voltarsi a verificare se esso si sia veramente spostato. Qualora lo 
facesse, dimostrerebbe che la sua Fede vacillava (e troverebbe di 
conseguenza il monte ancora nello stesso posto di prima!). Proprio una 
mente aperta e spregiudicata permette di comprendere come "Fede" 
significhi non opporsi, ma collaborare con le leggi naturali, le stesse 
leggi che reggono l'uomo e la vita in generale. Avere Fede che alla 
fine "tutto concorre per il bene”. 
Per far crescere la Fede e diminuire l’ansietà e la paura diventa 
necessario l’esercizio del Distacco10. Se ci pensiamo bene, tutte le 
nostre paure derivano dal fatto che temiamo le conseguenze di nostre 
azioni o di determinate situazioni, paure che talvolta giungono 
all’estremo di paralizzarci, impedendoci qualsiasi iniziativa. Questa 
paralisi è proprio il risultato dell’azione di spiriti ostacolatori, gli 
spiriti delle tenebre, che agendo dalla base, sono quelli che vogliono 
impedirci di giungere all’apice del Triangolo della Via Intellettuale o 
della Coscienza – così come i luciferini agiscono alla base del 
Triangolo della Via Mistica o dell’Amore per impedirci di 
raggiungerne l’apice corrispondente. Dobbiamo quindi mettere in 

 
10 Idem: Distacco. 



104 

 

moto qualcosa che ci liberi dai legami costrittivi con le dinamiche 
delle conseguenze, che possono essere karmiche o riferirsi 
all’esistenza presente. Nessuno può evitarci di rinascere finché 
abbiamo delle lezioni da imparare; né, d'altra parte, questo sarebbe 
auspicabile, perché è lo scopo per cui siamo incarnati, e più presto le 
impariamo e mettiamo in pratica, più presto ce ne distaccheremo. 
Avviene però che siamo talmente abituati a questa costrizione, che non 
attiviamo la nostra iniziativa libera da percorsi già predefiniti: tutto 
quello che facciamo dipende dal passato, e in questo modo non 
mettiamo in moto quella funzione che è propria dello spirito, 
l'epigenesi.  
Per cominciare questo lavoro è però necessario liberarsi 
dell’attaccamento alla materia, guardando ogni cosa dal punto di vista 
dello spirito, e come conseguenza dell’azione dello spirito. 
Il solo e unico fattore di libertà è lo spirito, perché è al di sopra di tutte 
le costrizioni, ed è esso a utilizzare il karma per i benefici evolutivi. 
Se attiviamo il Sé, quindi, non solo usciamo dallo schema predefinito, 
ma cominciamo ad identificarci con la nostra parte che ne è al di sopra 
e che lo usa, lo spirito appunto. 
Proponiamo perciò una pratica molto semplice: compiere una volta al 
giorno un'azione che non dipenda non solo dal passato (karma), ma 
che non generi anche altro karma. Fare cioè un'azione, semplice e 
breve, del tutto inutile, che ci faccia iniziare il viaggio verso la libertà. 
Un paio di esempi: scavare una buca in giardino (per chi ce l'ha, non 
conviene andare nel giardino di un vicino) oggi, e domani riempirla di 
nuovo; e così di seguito. Oppure cambiare lato della strada di un 
percorso che facciamo di solito, senza che questo serva a rallentare o 
accelerare l'arrivo a destinazione. Non dobbiamo aspettarci nessun 
risultato da queste azioni: sono del tutto inutili. Il loro scopo è di farci 
prendere in mano un po’ alla volta la direzione della nostra vita, 
esserne i protagonisti e gli autori, cosa che col tempo ci farà uscire 
dagli schemi prefissati, terreno di conquista degli spiriti delle tenebre, 
e aprirà i varchi alla nostra Intuizione. 
 
 
  



105 

 

SCHEMA GENERALE 
 
A completamento di questa II Parte, inseriamo qui sotto lo schema 
delle corrispondenze, in modo che possa fungere da guida per il 
lettore. 
 

virtù nome moderno esercizio Corpo 

corrispondente 

Fortezza  Costanza Innocuità Corpo fisico 

Giustizia  Compassione Corpo vitale 

Temperanza Purezza Sacrificio Corpo emozionale 

Prudenza Discernimento Equanimità Corpo mentale 

Speranza  Ottimismo Spirito Cristico 

Fede  Distacco Spirito Divino 

Carità Amore  Spregiudicatezza Corpo radioso 

 
   

pratica 

 

mistica 

 

intellettuale 

J Epifisi   Intuizione J 

I Ipofisi  Agape I  

D Tiroide Dovere F  Ragione D 

C Timo  Philia C  

A  Pancreas  Interesse B  Istinto A 

E Gonadi  Eros E  

F Surrenali  Sopravvivenza G   

 
Le virtù nelle tre Vie: 

Via Pratica Via Mistica Via Intellettuale 

Fortezza Temperanza Giustizia 

Giustizia Prudenza Speranza 

Speranza  Carità  Fede 

  



106 

 

  

 

 

  

  

 

Virtù, ghiandole e chakra: 
 
 Fortezza (corpo fisico) – surrenali e gonadi – centro radicale e 
sacrale 
 Giustizia (corpo vitale) – milza, pancreas – centro solare 
 Temperanza (corpo emozionale) – timo – centro cardiaco 
 Prudenza (corpo mentale) – tiroide – centro laringeo 
 Speranza (Spirito Cristico) – ipofisi – centro frontale 
 Fede (Spirito Divino) – epifisi – centro coronale 
 Carità – (corpo radioso) – “camera nuziale del re” 
 



107 

 

 

 

 
 
 
 
 

LE DINAMICHE EVOLUTIVE 
Sezione III 

 
Il Momento Evolutivo individuale 

  



108 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

  



109 

 

 
 
 
 
 
ANALISI DELLE ETÀ DELL’UOMO 
 
 
 
1. Le Età Anagrafiche 
 
Dopo avere affrontato le Dinamiche Evolutive nel loro aspetto 
complessivo, è giunto ora il momento di provare ad utilizzarle per un 
uso più prettamente personale: posso servirmene come uno strumento 
che mi consenta di trovare le energie che sono in gioco nel mio 
presente, e che mi mostri in quale direzione mi sto dirigendo, al fine 
di correggere la rotta finché sono in tempo, qualora le mie aspirazioni 
siano di natura differente? Innumerevoli sono le pratiche più o meno 
esoteriche che si sono cimentate in questo tipo di ricerca; e spesso sono 
molto valide. Il solo problema riguarda la necessità di una persona 
specializzata per utilizzarle, cosa che, oltre a non essere a disposizione 
di tutti e a costringerci di “mettere in piazza” gli aspetti spesso più 
privati che ci riguardano, si prestano anche a fungere da speculazioni 
per fini di potere o di denaro, entrambe finalità che non ne 
garantiscono quanto meno un utilizzo sincero e veritiero. Mentre 
l’Astrologia – scienza sacra – concerne solo l’analisi della personalità, 
la ricerca del Momento Evolutivo individuale ha l’ambizione di 
coinvolgere anche gli aspetti spirituali profondi, protendendo la sua 
attenzione a sfere che abbracciano le vite passate e, soprattutto, quelle 
future; è qualcosa che si muove in un terreno iniziatico. Non sono 
quindi studi che si contrappongono: ognuno ha il suo importante 
campo d’applicazione. 
 
Conosciamo già il significato di Momento Evolutivo: per fare uno 
studio personale occorre tenere presente quanto detto fin qui, oltre ad 



110 

 

un aspetto che non abbiamo ancora trattato: le età e le dinamiche che 
le caratterizzano via via nel corso della nostra esistenza. 
Le prime “età” che attraversiamo nello sviluppo personale, se così 
possiamo chiamarle, sono quelle precedenti la nascita, cioè le età 
lunari. I nove mesi di gestazione in realtà dovrebbero essere contati 
con le lunazioni; così facendo, scopriremo che il segno all’ascendente 
della mappa natale è lo stesso del momento del concepimento, perché 
nel momento del concepimento, quando l’atomo-seme dell’attuale 
nostro corpo fisico venne depositato, la Luna era in quel segno e grado 
determinato (o nel suo opposto), ed agì come fuoco delle forze che da 
allora si sono cristallizzate nel fisico. 
Per il lavoro che dobbiamo compiere qui, sono da considerare le nove 
età successive, solari, cioè quelle che partono dall’anno 0 della nascita. 
A loro volta, in queste età solari distinguiamo quelle che chiameremo 
età anagrafiche, che vanno dall’anno 0 ai 21 anni, periodo che non è 
soggetto a molte variazioni rispetto ai periodi che gli attribuiamo 
(tranne il fatto che oggi c’è la tendenza ad accorciare i tempi, passando 
da 7 – 14 – 21, a 6 – 12 – 18). Le età anagrafiche infatti sono una 
ricapitolazione delle vite precedenti, perciò difficilmente si mettono in 
atto cambiamenti significativi rispetto al percorso previsto. 
Riportiamo quanto è rinvenibile nel testo: “Uomo, conosci te stesso”, 
relativamente allo sviluppo che avviene nelle età anagrafiche: 
 
Anni 0-7. Infanzia: corpo fisico maturo, sviluppo del vitale, corpo 
della memoria. Il bambino assorbe come una spugna tutto ciò che vede 
intorno a sé, ma non ha ancora sviluppato una mente critica. È perciò 
inutile “insegnargli” le cose, ma sarà decisivo l’esempio.  
Per il bambino sarà perciò importante sviluppare l’imitazione, e una 
sana educazione non dovrebbe trascurare il rispetto per le cose sacre 
(che non sono necessariamente quelle religiose), ma grazie al 
comportamento che vede attorno a lui. 
Anni 7-14. Fanciullezza: corpo vitale maturo, sviluppo 
dell’emozionale, ma ancora con la mente in abbozzo, senza perciò una 
sicura guida interiore. Sarà importante l’autorità, ma senza le 
punizioni fisiche, che risvegliano la natura passionale. In questo 
periodo sarà importante l’esempio dato nel settennio precedente. 



111 

 

Il ragazzo dovrà qui sviluppare l’obbedienza, e molto dipenderà 
dall’idea di sacro con cui sarà stato educato. 
Anni 14-21. Adolescenza: corpo emozionale maturo, sviluppo della 
mente. L’adolescente deve imparare a guidarsi da solo; l’autorità deve 
perciò lasciare il posto ad una relazione paritaria: al consiglio. 
Sarà la libertà, la prova che l’adolescente deve imparare a superare. 
Le più recenti scoperte mediche hanno mostrato come fino a 20 anni 
circa di età le connessioni neurali del cervello sono ancora 
modificabili e non definite, cosa che conferma i nostri insegnamenti. 
 
 
2. Le Età Psico-biografiche 
 
La vera novità concerne però le successive fasi, che chiameremo età 
psico-biografiche, grazie al fatto che sia la loro cadenza che la loro 
durata possono variare molto da individuo ad individuo, a seconda del 
tipo di sviluppo che sta portando avanti. 
Per dare avvio allo studio, mettiamo in fila tutte le età solari, 
evidenziandone le qualità e caratteristiche principali, per le quali in 
seguito scenderemo maggiormente nel dettaglio. Dettaglio che per 
quanto preciso, dovrà sempre tenere conto delle infinite variabili in 
gioco, considerato che, alla fine dei conti, ogni singolo individuo è 
diverso da qualsiasi altro. 
Le età solari (dalla nascita del corpo fisico): 
 

età denominazione caratteristiche 
ETÀ ANAGRAFICHE 
0-7 Infanzia Costruz.ne corpo vitale 
7-14 Fanciullezza Costruz.ne corpo emozionale 
14-21 Adolescenza Costruz.ne corpo mentale 
ETÀ PSICO-BIOGRAFICHE 
21-28 Giovinezza Autocontrollo  
28-35 Età adulta Inizio della vita seria 
35-42 Vita seria Fiore dell’età 
42-49 Maturità Cambiamento della vita 
49-56 Maturità avanzata Espansione della mente 
56-63 Anzianità Somma delle esperienze 



112 

 

ETÀ DEL RITIRO 
63-70 

Età senile 
 

70-77  
77-84 …  

 
Una prima, sommaria suddivisione fra le età in tabella, è possibile farla 
raggruppando tre righe per volta: 
 
Da 0 a 21 anni: lo sguardo è rivolto al passato, nel senso che vengono 
ricostruiti gli strumenti della personalità, partendo dal punto di arrivo 
della vita precedente. È legge che ogni nuovo inizio deve prima fare i 
conti col passato. Non è ancora nato l’io, perciò si è ancora soggetti al 
“gruppo” famiglia, e in particolare alla mamma, anche 
biologicamente. Col passare dei settenni, queste caratteristiche vanno 
affievolendosi. 
Da 21 a 42 anni: la focalizzazione è posta sull’esistenza presente, 
mettendo a frutto soprattutto le risorse dell’ambiente di vita. È l’io che 
fa la parte del padrone, riversando su una nuova famiglia che si fonda 
quanto ricevuto da quella del settennio precedente. Diventa importante 
mettere in gioco l’epigenesi, quale forza che dà l’avvio a condizioni e 
situazioni del tutto nuove. 
Da 42 a 63 anni: si comincia a guardare la vita come a qualcosa che 
è alle spalle, che è superato. A questo punto si aprono due strade 
possibili: o si vede solo la morte e l’annullamento, o ci si proietta, e 
prepara, per ciò che c’è dopo. In ogni caso, si guarda avanti, al futuro.  
Da 63 anni in poi: con l’ultimo settennio considerato, sono terminate 
le nove età solari; dai 63 anni in poi inizia un nuovo ciclo, che in un 
certo senso non concerne più la personalità, ma pretenderebbe di 
coinvolgere il nostro aspetto più profondo e più vero: l’aspetto 
spirituale. Il Sé cerca di farsi maggiormente sentire, approfittando 
anche del calo di impegni riguardanti la vita materiale e le minori 
spinte emozionali che erano fino a prima così importanti da escluderlo 
o tacitarlo. L’esistenza vissuta diventa quasi solo come ricordo, e una 
nuova sfera di interessi, più interiori, in sostituzione di quella, 
comincia a prendere forma. 



113 

 

Si tratta di un ennesimo nuovo inizio che cerca di imporsi alla nostra 
attenzione. 
 
A questo punto possiamo introdurre nel nostro ragionamento anche 
un’altra suddivisione, non più orizzontale, come la precedente, ma 
questa volta verticale, che accomuna le diverse triadi colorando allo 
stesso modo le rispettive prima, seconda e terza età, come segue: 
 
Prima età di ogni triade: 
Anni 0-7, 21-28, 42-49: questi anni sono caratterizzati da un interesse 
incentrato in primo luogo sulla persona stessa; lavoro per me. 
Abbiniamo a questa suddivisione la prima dinamica di ciascuno dei 
nostri tre triangoli del Tetraedro. 
 
Seconda età di ogni triade: 
Anni 7-14, 28-35, 49-56: l’interesse in questi periodi è incentrato 
soprattutto sul gruppo di appartenenza, famiglia, lavoro o altro che sia; 
lavoro per il gruppo. 
Abbiniamo a questa suddivisione la seconda dinamica di ciascuno dei  
nostri tre triangoli del Tetraedro. 
 
Terza età di ogni triade: 
Anni 14-21, 35-42, 56-63: la sfera d’interesse qui si espande oltre il 
gruppo, portandola alla ricerca del proprio ruolo nel contesto globale; 
lavoro per il mondo. 
Abbiniamo a questa suddivisione la terza dinamica di ciascuno dei 
nostri tre triangoli del Tetraedro. 
 
Siamo ora pronti per prendere in esame il Momento Evolutivo 
individuale, considerando tutto quanto esposto fin qui in questo 
capitolo. 

 Via Pratica Via Mistica Via Intellettuale 
io: Sopravvivenza Eros Istinto 
gruppo: Interesse  Philia Ragione 
mondo: Dovere Agape Intuizione 

 



114 

 

Schema riassuntivo 
 
 

 
  



115 

 

 
 
 
 
 
IL MOMENTO EVOLUTIVO INDIVIDUALE 
Gli psicologi sanno bene che l’elemento più profondo della felicità umana è 
incorporato nell’idea di movimento verso qualcosa; movimento nella 

“giusta” direzione; e tutti i progetti di psichiatria terapeutica, in realtà 

sono soltanto stimoli, spinte e suggestioni intesi ad aiutare una mente a 
trovare la sua particolare giusta direzione di movimento. 

- Dr. William H. Sheldon  
Psychology and the Promethean Will 

 
1. Gli elementi necessari 
 
Nello sviluppare l’argomento che perseguiamo, ripeteremo in parte 
qualche concetto già espresso nelle pagine precedenti, allo scopo di 
focalizzarne la luce sotto la lente qui necessaria. E sotto l’antico motto 
“repetita iuvant”. 
Per procedere in una analisi individuale, la prima cosa da fare è 
procurarsi gli elementi che ci possano servire da bussola per orientarci 
nella corretta direzione. Essenzialmente questi elementi sono due: 
 
- L’età; 
- La tipologia che consenta se orientarci verso un individuo della 

“Via Pratica”, un individuo della “Via Mistica” o un individuo 
della “Via Intellettuale”. 

 
Occorre fare una sintesi fra questi due elementi per riuscire a trovare 
la nostra posizione individuale da cui partire nella nostra analisi. 
Se per quanto riguarda l’età non dovrebbero sorgere soverchi 
problemi, la faccenda è un po’ più complessa, se non è stata già 
affrontata e risolta in precedenza, nei confronti della tipologia. 
Nessuno o quasi può definirsi un tipo puro: tutti siamo a cavallo, se 
così si può dire, fra una tipologia e un’altra; tutti però propendiamo 
più da una parte del nostro tetraedro, ed è questo che, almeno 



116 

 

all’inizio, ci darà l’indicazione necessaria. La difficoltà appare più 
marcata nelle età che appartengono alla prima fase di ogni triade, 
poiché ad ogni cambiamento sembra ripresentarsi l’interrogativo della 
tipologia di appartenenza. 
La differenza, e anche il valore aggiunto, che ha questo approccio 
rispetto a tutte le altre analisi tipologiche, consiste nel fatto che non è 
fisso e cristallizzato, ma che tende naturalmente a muoversi e a 
modificarsi con i cambiamenti dell’individuo in esame. Cambiamenti 
che proprio una presa di coscienza conseguente ai risultati dell’analisi 
stessa possono venire favoriti. Ricordiamo che lo scopo da perseguire 
è quello di avanzare nell’evoluzione spirituale: non si tratta di una 
fotografia dell’individuo, ma di uno strumento da utilizzare per 
modificare se stessi. L’autoanalisi diventa così necessaria, ma 
l’autoanalisi è uno strumento dalla duplice utilità: non solo ci consente 
di definirci in funzione di questo lavoro, ma è anche un arricchimento 
interiore che produrrà, a sua volta, maggiore consapevolezza di sé, un 
avanzamento sulla freccia dell’influsso. 
L’attività propria di ciascun sincero aspirante è la ricerca, in un modo 
o in un altro, della VERITÀ. Intesa non come le piccole verità 
quotidiane (che pure non vanno trascurate), ma le Grandi Verità 
cosmiche, le Leggi che reggono il mondo e l’universo. Non che egli 
debba o possa risolvere tutti gli enigmi di questa immensa portata, ma 
poiché comincia a farsi in lui sentire la voce del Sé spirituale, che vive 
in quelle dimensioni, anche la personalità avverte il bisogno di elevarsi 
sopra il livello materiale in cui viveva fino a quel momento. 
Certamente, questo tipo di ricerca non nasce nelle prime dinamiche 
(sopravvivenza, eros o istinto), ma accompagna tutto il lavoro 
successivo di chi risponde a detto richiamo. È quindi sempre il 
risultato di una scelta, che porta con sé la conseguente responsabilità, 
sia che decidiamo di seguirla, sia che la rifiutiamo. 
Cominciamo dalle età. 
 
 
 
 
 



117 

 

2. Le età Cardinali 
 

All’inizio di ogni triade d’età, la persona si trova in un nuovo 
territorio, per lui ancora inesplorato: è il momento più critico11.  
A 21 anni, troviamo che mentre fino a poco prima poteva contare su 
qualcuno che decideva e sceglieva per lui, ora si sente 
improvvisamente abbandonato. È vero, c’era dipendenza, e qualche 
volta gli pesava, ma in fondo era comodo, anche se lui non lo viveva 
in quel modo: era naturale che così fosse. Anche perché almeno fino a 
12 anni esiste un legame biologico fra la madre e il figlio o la figlia. 
Prima era parte di un gruppo, la famiglia, ora è un “io” che deve 
esplorare l’ignoto. Può provare paura e sentirsi solo, così ha la 
tentazione di sostituire il gruppo di prima con un altro, al quale affidare 
tutto se stesso. È così che nascono le “gang”, i gruppi di bulli, cosa 
che inizia di solito proprio intorno ai 12 anni, col risveglio della natura 
emozionale, che ora, dai 18 ai 21 anni, si rifiuta di cedere il testimone 
alla mente, la novità che deve imparare a gestire. Con la nascita della 
mente spunta un “io” che pare arrivare da un altro pianeta: è una specie 
di abbandono della sicurezza fino a quel momento vissuta – sia pure 
mal sopportata – a favore di un ignoto: lo spirito individuale che cerca 
di “impadronirsi” e sostituire l’ambiente noto. 
Quando si trova all’interno della banda, il giovane si sente invincibile 
e può sfidare tutto e tutti: ha dovuto sopportare delle prove per 
“affiliarsi”, o quanto meno per farsi accettare e meritarsi la fiducia; 
ora nessuno lo fermerà. Se, invece, si trova da solo, diventa mansueto, 
quasi un “bravo ragazzo”, e la gente è incredula di cosa riesca a fare 
quando entra nel gruppo. La sua è solo paura, e conseguente rifiuto, 
dell’io. Vorrebbe inconsciamente tornare in indietro, nel passato; ma 
sa che lo aspetta il “presente”, che cerca di esorcizzare in tutti i modi. 
Fortunatamente non sempre si arriva a questi estremi, ma molto 
dipende dagli anni precedenti e di come è cresciuto all’interno della 
famiglia. I primi sette anni di questa terna sono molto legati ai primi 

 
11 Mutuando dalla terminologia astrologica, chiameremo queste le “età 
Cardinali”. 



118 

 

sette anni di vita, che sta ora ricapitolando. È molto difficile perciò, 
soprattutto nei primi tempi, riconoscersi in una delle tipologie. 
L’età Cardinale successiva è quella che parte dai 42 anni circa. È 
l’epoca del cosiddetto “cambiamento della vita”: ci troviamo di nuovo 
davanti ad una novità, come dice il vecchio adagio: “La vita comincia 
a 40 anni”. Per questo è una età Cardinale, con la conseguente 
nostalgia rivolta al passato, ove si comincia a guardare con una certa 
apprensione al futuro. La “mezza età”, gli “anta”, bussano alle porte, 
e ci si rende conto che è il momento di mettere in pratica tutte le 
aspettative, le idee, le aspirazioni, ecc., che finora erano state 
rimandate ad un momento futuro più propizio, perché se non si prende 
al volo il treno non passerà più. Se la salute, la famiglia, il lavoro, sono 
soddisfacenti, questo compito di rinnovamento è agevolato; ma se tutti 
questi ambiti, o anche uno solo di essi, sono in sofferenza, la cosa si 
fa difficile, perché si sente il bisogno di una certa stabilità su cui 
fondare il futuro. Si pensa al futuro guardando al passato e a tutto 
quello e si è saputo costruire: un primo grande inventario della vita. 
È necessario mettere nel conto il cambiamento richiesto anziché 
lottare per evitarlo: solo così sarà più agevolmente accettato e vissuto, 
perché è ciò che la vita richiede. Una legge evolutiva pretende che 
ogni nuova conquista debba avere come prezzo l’abbandono di una 
vecchia abitudine.  
Gli appartenenti alla Via Pratica dovrebbero fare attenzione sotto 
questo aspetto, perché per quanto siano propensi a prendere di petto le 
decisioni che si rendano necessarie – ed è la cosa che interessa loro di 
più – in fondo sono sensibili al risultato delle stesse e al loro impatto 
nell’ambiente o anche nell’accoglienza degli altri, anche se non 
sempre lo ammettono.  
 
 
3. Le età Fisse 

 
Le età Fisse sono quelle che si trovano nel mezzo di ogni triade d’età. 
A 28 anni, l’attenzione è già tutta ormai rivolta all’interno del gruppo 
a cui si pensa di appartenere, che sia stato costituito autonomamente o 
che ci si trovi inseriti su iniziativa altrui. In genere possiamo dire che 



119 

 

il gruppo prominente è la famiglia. Si vive questo passaggio dal 
settennio precedente come uno sviluppo naturale: è quello che la vita 
ci ha riservato. 
Come spesso accade, i problemi appaiono quasi insormontabili prima 
che ci si presentino davvero davanti; una volta “guardati in faccia”, 
presi come siamo a risolverli, dimentichiamo i timori e ci mettiamo 
all’opera. Le cose possono essere viste un po’ diversamente quando 
siamo inseriti in un percorso di consapevolezza come, ad esempio, 
quello di risveglio spirituale: si assume allora la consuetudine e la 
capacità di auto-osservarsi, e prendiamo a renderci maggiormente 
conto dei mutamenti man mano che avvengono attorno a noi. Potrebbe 
sembrare che essere incamminati sul Sentiero diventi a questo punto 
un ostacolo: “beata incoscienza” verrebbe da dire. Dobbiamo però 
sempre ricordare che il nostro obiettivo deve rimanere costantemente 
quello di migliorarci, e non è ovviamente possibile ottenerlo senza 
questo richiamo alla piena consapevolezza di noi stessi. Qui si 
rivelerebbe utile l’esercizio della Presenza.  
A 28 anni, in ogni caso, abbiamo tutte le energie per far fronte ai 
problemi che si presentino (e se ne presenteranno sicuramente), sia 
psicologicamente che fisicamente. Certo, ci sono casi in cui questi si 
mostrano sotto forme assai pesanti; ricordiamo sempre che non si 
tratta mai di sfortuna o di incidenti casuali, ma di “prove” che il 
destino ci chiede di affrontare per il nostro avanzamento. Se li 
affrontiamo con questo spirito, tutte le forze superiori saranno al 
nostro fianco. È un errore aspettare che le cose si sistemino da sole: è 
questo il momento! 
A 49 anni i mutamenti che cominciano ad attirare la nostra attenzione 
sono quelli più interiori che esteriori: cominciamo a chiederci se il 
gruppo, la famiglia, le amicizie sono ancora adatte a noi come ci 
sentiamo e come ci piacerebbe essere. La fissità che contraddistingue 
queste età spesso impedisce di cambiarle, o per senso di responsabilità 
o per quieto vivere. Attenzione: non cadiamo nella trappola di 
costruirci un mondo parallelo rispetto a quello frequenziale, vivendo 
nell’ambiguità o, peggio, nell’inganno verso gli altri. L’età richiede il 
coraggio di mostrarci come veramente siamo. 



120 

 

Lo sguardo al futuro non deve essere opaco, ma trasparente. Forse 
mettere le cose in chiaro farà chiarezza anche dentro di noi, 
distogliendoci da decisioni che potrebbero farci pentire in seguito, 
quando non ci sarà più possibilità di rimedio e ricostruzione. A 49 anni 
l’espansione della mente, se coltivata, è in grado di affrontare e 
risolvere le ambiguità che rischiano altrimenti di accompagnarci negli 
anni futuri.  
“La vita comincia a 50 anni” è la frase adatta alle età Fisse di questa 
triade; diventa perciò essenziale attribuire loro l’importanza che 
meritano. Non si tratta di un inizio uguale a quello relativo alle età 
Cardinali, aperte a qualsiasi cambiamento, quasi ad una aspettativa 
che nasconde una sorpresa; questo inizio è piuttosto l’inizio di una 
stabilità finalmente raggiunta, destinata a durare nel tempo, e per 
questo ancora più importante. 
A dover fare una certa attenzione in questa fascia di età è chi 
appartiene alla Via Mistica, perché può insorgere in lui un senso di 
avere perduto molte occasioni della vita, da lui trascurate, o rifiutate, 
perché non sentite adatte alle sue caratteristiche. Se da un lato la Via 
Mistica non deve trasformarsi in una specie di prigione, dall’altro essa 
rappresenta, contrariamente a quanto possano credere gli altri che non 
la condividono, un invito a cercare e trovare altre persone simili, 
instaurando una comunione d’intenti inarrivabile fuori da questo 
contesto. Le gioie dell’anima sono molto più appaganti e ricche di 
quelle, transitorie e vulnerabili, derivanti da un’esistenza puramente 
mondana. 
 
 
4. Le età Mobili 

 
Per analizzare le età Mobili, ossia le ultime di ciascuna triade, 
dobbiamo comprendere anche quelle che concludono le Età 
Anagrafiche (cioè dai 14 ai 21 anni). Sono età essenzialmente di 
transito, pertanto non hanno caratteristiche fisse, nondimeno sono di 
grande importanza, perché segnano il passaggio da una concezione 
centrata su di sé ad una che sia compresa in una cerchia più amplia. 



121 

 

Si potrebbe dire che queste età siano caratterizzate da una specie di 
vuoto interiore: raggiunta la pienezza nelle fasi precedenti, la vita, 
l’anima, è in attesa di riversare quanto accumulato nel passato in un 
futuro ancora da inventare che ne andrebbe fertilizzato.  
Soprattutto dai 16 ai 21 anni, prima di incamminarsi nelle età 
Cardinali, l’adolescente è dibattuto fra la vita e le regole della famiglia 
di origine e qualcosa, ancora vago, che nasca dentro di sé (lavoro non 
agevolato dalla mente che non è ancora del tutto costituita nella sua 
composizione sottile). 
È un compito assai arduo da parte dei suoi educatori – genitori o 
insegnanti che siano – perché egli si trova in una specie di limbo, 
terreno conteso da due direzioni che sono rispettivamente agli 
antipodi. Non va sottoposto a forza alle regole d’origine, ma non va 
ancora del tutto abbandonato al mondo esterno. Egli farà delle 
richieste di aiuto e sostegno, che andrebbero colte e perseguite, ma il 
problema consiste nel fatto che non si manifestano apertamente e 
chiaramente, perché egli stesso non ha nella sua interiorità né apertura 
né chiarezza mentali, ma sono ancora in abbozzo. Per gli educatori 
familiarizzarsi con l’esercizio dell’Ascolto sarebbe qui di grande aiuto. 
A 35 anni il suddetto “vuoto di transito” deve trovare uno sbocco. Si 
parla del “fiore dell’età”, ma ogni fiore – ve ne sono di molti tipi, 
colori e profumi diversi – dà queste sue caratteristiche meravigliose al 
mondo che lo circonda: aiuta altri esseri a lui evolutivamente 
superiori, come sono ad esempio le api, e tramite esse aiuta anche altri 
suoi simili, in quanto appartenenti allo stesso scaglione di vita, 
attraverso l’impollinazione che le api stesse diffondono. 
Ecco che qui sorge nell’animo di persone di queste età una sensibilità 
analoga: mettere a disposizione i propri talenti per fini e orizzonti più 
vasti di quanto fatto in precedenza. È evidente che la natura di questo 
compito da eseguire dipende dal livello evolutivo individuale, e questo 
lo si vedrà quando esamineremo, fra poco, il cammino delle Tre 
singole Vie.  
A 56 anni, infine, si vorrebbe, e in alcuni casi si pretenderebbe, di 
passare ad altri la “somma delle esperienze” accumulate. Non riuscire 
a fare questo, che potrebbe essere vissuto come una vera e propria 
missione, rischia di trasformarsi in una sensazione di fallimento.  



122 

 

Occorre saper discriminare fra chi è in grado di accogliere quanto 
offerto e chi ancora non lo è, o non lo vuole; senza acredine e giudizio. 
È utile qui approfondire e ricorrere all’esercizio di Disponibilità. 
Molte delusioni attendono di solito queste persone, ma la cosa 
principale è quella di non perdere la fiducia in se stessi e il rispetto che 
si pensa di meritare. Non tanto imponendolo al di fuori, ma 
coltivandolo interiormente. Se questo sentimento sarà abbastanza 
forte, sicuramente otterrà maggiore comprensione, e anche sèguito, da 
parte degli altri.  
In queste età ci si avvicina solitamente alla fine del lavoro con cui ci 
si è mantenuti durante tutta l’esistenza precedente: è un avvenimento 
importante che va preparato, e le caratteristiche che qui sorgono, se 
bene vissute e interpretate, sono di grande aiuto. È un momento 
propizio al cambiamento, che guarda più al futuro che al passato e che 
permette di prepararsi per la vita successiva. Se l’esistenza precedente 
è stata povera interiormente, se non ci si è interessati di null’altro che 
di quel lavoro, il vuoto rischia di diventare incolmabile. Le 
frequentazioni, gli ambienti, il tipo di relazioni, tutte queste cose 
formano una qualità particolare di vibrazione bene avvertita da chi le 
percepisce a lungo, a volte lunghissimo tempo, e a volte si è sforzato 
per riuscire ad accettarle e a conviverci, creando alla fine un equilibrio 
accettabile. Il venir meno improvviso di questo equilibrio può essere 
sconvolgente da un punto di vista emotivo, anche se a livello 
razionale, memore della fatica iniziale, sembrava auspicabile 
interromperlo. Un'altra prova che la vita ci presenta e che, se superata, 
ci consentirà di inoltrarci nel prosieguo della stessa nel migliore dei 
modi. 
Per prepararsi al meglio, è bene iniziare per tempo a curare altri 
interessi; se di carattere spirituale ancora meglio, perché ci si inoltra 
nelle età che verranno poi con un nuovo entusiasmo inaugurando la 
nuova visione di se stessi che è proprio ciò che le età Mobili 
richiedono, potendo trasmettere il meglio di quanto registrato negli 
anni precedenti. Questo non verrà così buttato, ma sarà giustamente 
trasformato. 
   



123 

 

 
 
 
 
 
LE TIPOLOGIE 
 
 
1. Appartenenti alla Via Pratica 
 
Mentre le varie età esaminate finora vengono necessariamente 
attraversate da tutti una dopo l’altra, le differenze caratteriali 
emergono come tipiche di alcune persone, anche se va sempre 
preservata la ricerca dell’equilibrio fra le Tre Vie all’interno di 
ciascuno. 
È cosa logica che i tre aspetti animici che noi studiamo debbano 
svilupparsi tutti di vita in vita, accrescendo attraverso le nostre 
esperienze. È altrettanto logico, tuttavia, che l’esistenza stessa dei tre 
aspetti suggerisca il fatto che non si arricchiscano tutti e tre 
contestualmente e in egual misura: a seconda di quale sia la nostra 
attività prevalente o preferita, daremo maggiore sviluppo ad un aspetto 
rispetto a quello che forniremo agli altri due; e in questo consiste anche 
la distinzione delle tre Vie che noi usiamo. È bene rendersi 
consapevoli di ciò individualmente, e cercare, per quanto possibile, di 
non trascurare anche gli aspetti che non ci sono i più congeniali. 
La Via Pratica ha come obiettivo lo sviluppo dell’Anima Cognitiva 
(nutrimento dello Spirito Divino attraverso le esperienze del corpo 
fisico) e la ricerca del bene. Contrariamente a quanto si potrebbe 
comunemente pensare, il bene non è un concetto stabile e duraturo, ma 
dipendente dalla crescita interiore di autocoscienza dell’individuo. In 
altre parole, quello che è bene in un certo momento storico non 
necessariamente sarà bene in un tempo futuro o lo è stato in uno 
precedente. Questo concetto di bene pertanto va scritto sempre con la 
“b” minuscola, a meno che non lo decliniamo come “l’accordo con le 
esigenze spirituali e/o morali di un determinato periodo preso in 
esame”; allora questa è la definizione del Bene con la “B” maiuscola. 



124 

 

Il suo senso artistico è quello di “artigiano”. Le parole-chiave della 
Via Pratica sono: Sopravvivenza, Interesse, Dovere; l’ordine in cui 
appaiono qui è l’ordine della crescita interiore, sopravvivenza la più 
primitiva, dovere la più evoluta. Dovremo analizzare le nostre azioni 
per vedere a quale parola-chiave stiamo rispondendo. Ci possono 
essere ambiti nei quali ci sembrerà di essere più avanti, e altri in cui ci 
ritroveremo appena all’inizio. 
Appartenendo alla Via Pratica, l’aspirante in questione dovrà 
esaminarsi osservando soprattutto le proprie azioni e gli stimoli, gli 
incentivi, gli obiettivi che mettono in moto il suo agire esteriore nei 
confronti degli altri. Egli vuole cambiare il mondo prima di chiederlo 
a se stesso. 
Sarà l’istinto di sopravvivenza a prevalere? Ad esempio, nel lavoro 
la paura di perdere il posto o di essere sopravanzato in carriera farà sì 
da porre in atto attività forse anche non pulite o rispettose degli altri; 
o in famiglia cercherà di far prevalere la propria opinione per paura di 
trovarsi di fronte a scelte che considera pericolose per il proprio 
benessere o per la propria sicurezza. Qui il cosiddetto bene diventa 
contrapposto al bene altrui, per cui faccio del male agli altri per il bene 
mio: è ancora una volta la legge del “mors tua, vita mea” su cui si 
fonda l’esperienza nel piano fisico. 
Si tratta di creazioni dell’istinto primitivo, di paura per la propria 
stessa sopravvivenza. È il passo più arretrato, che deve essere 
superato. Chi è guidato esclusivamente dall’istinto di sopravvivenza 
(casi rari fortunatamente) ricade quasi automaticamente sotto la legge 
del karma, e questo è il solo aiuto che è in grado di ricevere. Mettere 
in moto l’esercizio di Innocuità può aiutare ad anticipare il passo 
successivo. 
Un passaggio un po’ più avanzato è quello di agire non per 
salvaguardare la propria sicurezza, cioè a garantirsi lo status quo, ma 
di aggiungervi qualche cosa a beneficio non solo di se stessi, ma della 
propria famiglia, gruppo, ecc.; è l’azione rispondente all’interesse.  
Si tratta sempre di una risposta alla paura, ma che comprende anche 
altri soggetti, quelli che formano in senso stretto il “prossimo”. 
Ci sono varie fasi di interesse: più o meno evolute. La forma meno 
evoluta è quella del servizio interessato: ci si aspetta per diritto una 



125 

 

ricompensa, un riconoscimento. Altra caratteristica è talvolta la 
volontà di comando, di dirigere il gruppo, di sottomettere gli altri 
componenti, usando mezzi non sempre legali o eticamente corretti. 
Una forma più evoluta è quella del servizio disinteressato, dove 
l’interesse viene quasi abbandonato e la soddisfazione di “sentirsi in 
pace con la coscienza” è la sola retribuzione desiderata e ricercata, ma 
sempre riversata nell’interesse del gruppo di appartenenza. A questo 
punto si può giungere a sacrificare se stessi per i propri cari, anche a 
scapito di altri o di altri gruppi: l’istinto di tribù. 
 
I passaggi da attraversare sono sempre tre, che troveremo esaminando 
le dinamiche degli appartenenti anche alle altre due tipologie: 
1° passo = paura per sé, 
2° passo = paura per il gruppo di appartenenza, 
3° passo = superare la paura con l’amore. 
 
Il terzo e ultimo passo della Via Pratica lo definiamo con il termine 
dovere. Spesso il “senso del dovere” si mescola con l’interesse (ad 
esempio, si può cercare di tacitare un disagio interiore trovando 
cervellotiche scusanti, tipiche di chi segue la Legge esterna). Ma si 
tratta pur sempre di un passo in avanti: si è sulla strada buona, perché 
la voce interiore comincia a farsi sentire. Ed è anche una ricerca di 
comprendere quale sia il vero “senso del dovere”, che spesso deriva 
dai molti condizionamenti che tutti abbiamo avuti a partire da poco 
dopo la nascita; quello che la psicologia definisce “super-io”. Non è 
questa voce quella da ascoltare, e la ricerca del vero contatto interiore 
con il nostro vero Sé non è né semplice né facile. In fondo, il vero 
lavoro del vero Dovere è quello di tacitare l’io e con esso la ricerca del 
potere personale; si capirà che non è un percorso condiviso dalle forze 
che reggono il mondo della materia. La conquista del dovere richiede 
di superare la paura, di fare delle scelte dettate dalla coscienza 
interiore con l’obiettivo di essere utili non solo a se stessi, o ad un 
gruppo in particolare, ma a tutta l’umanità. In altre parole, si tratta di 
superare la paura con l’Amore. L’aspirante della Via Pratica sente 
dentro di sé il dovere di intervenire quando vede un’ingiustizia, 



126 

 

quando sospetta un pericolo per altri, quando sente un discorso che va 
contro i suoi principi, e così via. 
 
Alla fine, una volta bene inserito nella dinamica del dovere, nuovi 
OSTACOLI mai prima sperimentati possono presentarsi nella sua 
vita: egli vorrebbe agire per aiutare, ma si vede impedito da un 
incidente, da un dolore o da impegni improrogabili in altra direzione, 
che ne bloccano le attività o gli fanno chiedere “perché?”. Questi 
ostacoli non sono altro che un aiuto che si è “meritato” per superare la 
tipologia, per cominciare ad abbracciare aspetti fino a quel punto 
trascurati, come ad esempio una vita più meditativa, o più rivolta allo 
studio. Dovrà vedere questi ostacoli come lo scalatore che vuole 
raggiungere la vetta, e la sua maggiore difficoltà consiste nella ripidità 
del percorso che è costretto a fare, ma allo stesso tempo quel percorso 
difficile da vincere è il suo unico e migliore alleato per raggiungere 
l’obiettivo: senza poggiare i piedi su di esso la vetta non potrà essere 
conquistata. Se l’aspirante supererà questi ostacoli integrandone 
l’insegnamento, sarà come avesse superato una vera e propria 
iniziazione: sarà andato cioè oltre i limiti della personalità di questa 
vita. Gli ostacoli si presentano di solito alla terza tappa di ciascun 
gruppo di età. 
È possibile evitare gli ostacoli? Certo che è possibile; dobbiamo 
sempre tenere presente che le leggi evolutive hanno due 
caratteristiche: non sono scritte sul marmo, ma si adattano alle nuove 
situazioni ove queste si presentino (e d’altra parte non potrebbe essere 
diversamente, visto che parliamo proprio di evoluzione, termine che 
nel suo stesso significato evidenzia una situazione non stabile, 
derivando dal latino volvere, cioè rotolare); inoltre, guardano allo 
scopo, cioè mirano ad ottenere un obiettivo; di conseguenza, quando 
l’obiettivo è raggiunto cessano di agire. Quindi, se noi facciamo 
prima, di nostra iniziativa, il lavoro che è loro preposto, esse non si 
metteranno in moto. Ecco allora che se il tipo appartenente alla Via 
Pratica si sforza, ad esempio, di dedicare un po’ del suo tempo alla 
meditazione, e a spiegare ad altri – con le parole o per iscritto – il suo 
“modus operandi”, inizierà ad integrare il suo lavoro con dinamiche 
che appartengono alle altre vie (quella Mistica e quella Intellettuale).  



127 

 

La ricerca della Verità nel tipo Pratico deriva dall’esperienza sul 
campo; egli non si fida del risultato ottenuto da altri: vuole 
sperimentare lui. 
La sublimazione per l’individuo pratico è l’Arte. 
 
 
2. Appartenenti alla Via Mistica 
 
La Via Mistica ha come obiettivo lo sviluppo dell’Anima Emotiva 
(nutrimento dello Spirito Umano attraverso le esperienze del corpo 
emozionale) e la ricerca del bello. Si esprime attraverso la Religione. 
Le parole-chiave della Via Mistica sono: Eros, Philia, Agape. Il tipo 
mistico si relaziona con gli altri attraverso il lato emotivo, che può 
assumere forme diverse a seconda del suo grado di sviluppo interiore 
e del livello della sua amorevolezza.  
Come nel tipo Pratico puro tutto viene riversato all’esterno, così nel 
tipo Mistico puro è tutto introiettato il suo interno: quello che conta 
per lui non è tanto il risultato delle proprie azioni visto fuori di lui da 
altri che godono, o soffrono, per il suo operato, ma quanto esse 
producono facendolo godere, o soffrire, dentro di sé. Spesso un 
individuo di questo tipo non si cura nemmeno del suo aspetto esteriore, 
e non di certo dell’abbinamento dei colori dei suoi abiti; a meno che 
foggia e colori dei suoi abiti non rappresentino significati simbolici. 
Può apparire anche trasandato.  
L’aspirante appartenente alla Via Mistica dovrà cercare nelle sue 
analisi di considerare anche l’effetto delle sue tendenze, scelte e azioni 
nei confronti degli altri, che possono soffrirne silenziosamente. Ciò 
non vuol dire che debba adeguarsi a loro sopprimendo le proprie 
aspirazioni, ma trovare un modo per tenerne conto, magari 
coinvolgendoli di più, è assai auspicabile. 
Il gradino più primitivo e istintivo di questa tipologia merita proprio il 
suo nome: eros. A lui interessa solo ciò che prova, emotivamente, 
dentro di sé. È colui che attira la donna trascinandola per i capelli fino 
alla sua grotta. D’altra parte, la donna di questo stesso livello è attratta 
da chi si comporta in questo modo. Più viene maltrattata più ammira 
l’uomo forte, il “macho”, “che non deve chiedere mai”. È con tutta 



128 

 

evidenza un livello primitivo, come lo abbiamo definito, che sta 
fortunatamente quasi scomparendo. Si trova sicurezza nella forza 
bruta, alla quale ci si può solo sottomettere: la forza è legge. La donna 
a questo stadio è la “donna fatale”, il cui unico scopo è quello di 
attirare nella sua tela il maschio di turno, magari per approfittare delle 
sue sostanze. 
Un fenomeno che si sta sempre più presentando, è proprio la 
conseguenza della scomparsa del “maschio alfa” o “macho”: se 
accanto a ciò non si sviluppa anche una crescita di coscienza, abbiamo 
come risultato degli individui che cercano una alternativa per potere 
sfogare i propri istinti, alternativa che peggiora ancora di più la 
situazione. La conquista con la forza non è più praticabile, perciò si 
cercano altre strade per ottenere il piacere. Non ci si sa talvolta 
nemmeno più riconoscere sessualmente, diventando vaga l’identità 
sessuale di appartenenza. Sta prendendo sempre più piede, purtroppo, 
il tentativo a livello sociale, come reazione a quanto appena detto, di 
attaccare frontalmente il modello sessuale naturale, contrastando alla 
base la sessualità biologica, facendola diventare una scelta personale. 
Questa idea si basa su una interpretazione falsa della sessualità, 
derivata dalla mentalità materialistica. Si pensa che l’essere umano 
nasca “vergine”, “tabula rasa”, e si crede perciò che la sessualità sia 
questione di scelta, separando la costituzione sessuale biologica dalla 
identificazione sessuale psichica. In realtà questa scelta viene fatta da 
un io che conosce solo il piano fisico e ignora totalmente le dinamiche 
evolutive che sono in gioco. Questo piccolo io pensa di liberarsi da 
forme culturali, che sono invece costituzione naturale. Il fatto di 
nascere con un corpo fisico maschile o femminile discende dalla scelta 
fatta dal Sé prima di nascere, per gli scopi che il medesimo si propose 
(e si propone) nella vita presente. È vero che al giorno d’oggi la 
differenziazione maschile/femminile si sta riducendo, ma questo 
dipende dal cammino evolutivo che tutta l’umanità più avanzata ha 
cominciato a percorrere; tuttavia tutti nasciamo maschio o femmina 
secondo lo scopo che spiritualmente dobbiamo perseguire in questa 
esistenza, e le differenze tra i singoli altro non sono che diverse 
sensibilità all’interno di una delle due polarità. Il Sé spirituale – al 
quale dovremo imparare ad identificarci – è al di sopra di queste 



129 

 

polarità, ed essendo Lui la nostra vera identità non dovremmo 
attribuire così tanta importanza alla contingente forma sessuale di 
nascita, accettandola come una tappa di un percorso che 
ordinariamente alterna le due fasi nel corso di più esistenze. 
La sofferenza della situazione viene tragicamente soffocata attraverso 
l’uso di sostanze che prendano il posto della potenza perduta, cosa che 
alla lunga esclude anche da una vita sociale soddisfacente.  
Il progresso verso il passo successivo diventa così assai difficile, se 
non, nei casi estremi, precluso. 
Anche perché il passo successivo è quasi agli antipodi: la philia. 
Possiamo dire che questo livello è quello medio dell’uomo moderno 
occidentale, così come lo era l’interesse per la Via Pratica. Chi, anche 
non appartenente alla Via Pratica, sente come un dovere attenersi alla 
legge, anche se la legge fosse quella imposta da un’autorità non degna, 
rappresenta il candidato più idoneo a far parte di questo momento 
evolutivo. Egli è tutto rivolto a proteggere ciò che considera i suoi 
affetti (tra i quali possiamo annoverare anche gli effetti personali) 
contro qualsiasi intromissione. Vede la società, o la famiglia, o il clan, 
ecc., come il luogo dove questa protezione è meglio garantita.  
Chiunque facesse qualcosa contro il suo gruppo di appartenenza, 
sarebbe considerato un traditore e un nemico da combattere. 
Il passaggio alla terza fase, l’agape, può sembrare a questo punto assai 
difficile. L’esercizio della Spregiudicatezza potrebbe essere utile per 
iniziare a vedere oltre lo steccato che separa noi, il nostro clan, la 
nostra famiglia, le mostre idee, da coloro che non appartengono allo 
stesso nostro recinto. Un recinto nel quale ci siamo rinchiusi e dal 
quale dobbiamo imparare ad evadere, vincendo il timore di 
abbandonare le nostre ritualità conseguenti a scelte solitarie e sofferte. 
Il mondo esterno ci si palesa minaccioso, capace di mettere in pericolo 
la pace che crediamo di avere conquistato per noi stessi. 
Ma rimanere nel Triangolo dell’Amore può essere produttivo se, ad 
un certo punto, affrontiamo l’ignoto: il Buon Pastore stesso verrà 
allora a cercarci, come ci ha promesso. 
 
Un OSTACOLO può a questo punto venire in nostro aiuto. L’ostacolo 
che può presentarsi percorrendo questa Via Mistica è quello di 



130 

 

cominciare a chiedersi, magari già avanti negli anni, se sia stato bene 
trascurare gli altri aspetti della vita, le gioie e, perché no?, i dolori, le 
soddisfazioni e le delusioni dell’esistenza mondana, che altre Vie 
presentano a chi le attraversa. 
È necessario saper rispondere a questi dubbi, affinché non si 
trasformino in rimpianti tali da mettere in discussione tutto quanto si 
è fino a quel momento ottenuto. Si tratta di un rimpianto illusorio e 
puramente mentale, perché il vero appagamento per il mistico può 
derivare solo dal seguire le sue inclinazioni. Ma così agisce lo spirito 
luciferino, nascondendosi dietro l’uscio e approfittando di qualsiasi 
spiraglio lasciamo distrattamente aperto. 
Si può rispondere riflettendo sul fatto che quasi certamente nella vita 
precedente uno di quei sentieri avevamo calcato, e nel post-mortem 
abbiamo voluto “pareggiare i conti” prevedendo il tipo di esperienza 
che stiamo ora attraversando. Si può anche andare oltre nel 
ragionamento, supponendo che nella vita prossima probabilmente 
torneremo ad un livello di tipo Intellettuale o Pratico, e che 
l’esperienza che stiamo facendo ora ci consentirà di utilizzarla al 
meglio, senza gli aspetti negativi della vita passata, alla quale stiamo 
ponendo probabilmente rimedio. Non esistono Vie migliori o peggiori, 
a condizione che sappiamo trarre il massimo da quella che viviamo 
oggi. 
Ma questo non è sufficiente, perché già dal momento in cui sorgono 
questi rimpianti possiamo approfittarne per fare qualcosa che inizi a 
mettere più equilibrio fra tutti e tre i Triangoli. 
In tutti i monasteri, le abbazie, i ritiri di tipo introspettivo, più spinti 
dall’intuizione che da scelte razionali e ponderate, la giornata più 
schiettamente improntata ad attività mistiche viene intervallata da altre 
attività di tipo intellettuale, come quelle dei copisti medievali, e di tipo 
pratico, come laboratori, coltivazioni, produzioni artistiche, ecc., che 
vanno oltre lo scopo puramente di mantenimento economico. 
In particolare, è rilevante lo studio e la realizzazione delle icone, 
perché esse racchiudono in sé le caratteristiche di tutte e tre le nostre 
Vie integrandole tra loro: 
- per la Via Pratica, attraverso la loro realizzazione, 
- per la Via Mistica, attraverso il simbolismo che trasmettono, 



131 

 

- per la Via Intellettuale, attraverso lo studio dei colori, delle forme, 
ecc. 

È un esercizio che si può fare, magari inventandosi forme artistiche 
nuove e innovative. Forse è proprio quello che l’ostacolo ci chiede, 
tenendo in conto la ricerca del bello che al mistico dovrebbe dare 
ispirazione. 
La sublimazione per l’individuo mistico è la Religione. 
 
 
3. Appartenenti alla Via Intellettuale  
 
La Via Intellettuale ha come obiettivo lo sviluppo dell’Anima 
Intellettiva (nutrimento dello Spirito Cristico attraverso le esperienze 
del corpo vitale) e la ricerca del vero. Il vero è infatti per l’uomo d’oggi 
il risultato di un’ardua ricerca e studio. Si tratta in realtà di un’idea 
puramente mentale e delimitata nel tempo. Essa dipende dalla 
“cultura” dominante in una certa epoca. E la cultura è proprio l’ambito 
in cui più agevolmente si muove chi attraversa la Via Intellettuale, 
confidando nella sua intelligenza. 
Per “cultura” dobbiamo intendere l’insieme delle forme mentali e 
dottrine prevalenti e ufficiali (perciò non esoteriche) in una data 
società per un dato periodo temporale. L’intellettuale è quindi colui 
che segue questo filone di pensiero, o che contribuisce a dargli forma 
e a divulgarlo. 
La persona Intellettuale può definirsi una via di mezzo fra quella 
Pratica e quella Mistica, nel senso che egli utilizza qualcosa che 
proviene dall’esterno – la cultura, appunto – per una esigenza e un 
utilizzo pienamente interiori. Non si cura dell’applicazione pratica 
delle sue conoscenze, ma gode nel fare progetti e coltivare paradigmi 
incurante di una sperimentazione pratica; l’individuo è soggetto perciò 
ad errare facilmente, perché senza la sua applicazione pratica qualsiasi 
teoria cela in sé il pericolo derivante dal non essere riusciti a 
visualizzarne tutti gli aspetti implicati. Siamo incarnati anche con il 
preciso scopo di provare a mettere in pratica i progetti che sono sulla 
carta, per diminuire la percentuale di errori che si possono fare 
arrestandoci al livello solamente mentale. Si dice di conseguenza a 



132 

 

proposito che questo tipo di persone “cammina con la testa fra le 
nuvole”. 
Le parole-chiave della Via Intellettuale sono: istinto, ragione e 
intuizione. È difficile trovare fra le persone che percorrono questa Via 
qualcuno che si trattenga ancora al livello inferiore di dinamica: 
l’istinto. Dire che un intellettuale è istintivo appare un paradosso e un 
ossimoro, a meno che non si tratti più che altro di un atteggiamento 
esteriore utile a scopi di natura sociale (un intellettuale ha facile 
accesso a molti cosiddetti circoli culturali), senza però un vero 
retroterra che lo giustifichi. In questi casi si potrebbe dire che si tratta 
piuttosto di un istinto di sopravvivenza, cosa che ci allontana dal 
Triangolo che stiamo esaminando. 
Spopola invece il livello successivo, sotto la dinamica della ragione.  
Per l’intellettuale l’aspetto mentale dell’esistenza prevarica qualsiasi 
altro, sia esso l’emotivo o il mistico. Considera gli ultimi menzionati 
di una categoria inferiore, irrazionali o superstiziosi, che sono le cose 
che egli aborrisce maggiormente.  
Si tratta del livello dell’uomo medio di oggi, il quale però crede che 
l’utilizzo della mente – intesa come la mente concreta, dialettica e 
riflessa nella quale siamo consapevoli – sia il massimo dello sviluppo 
possibile per il genere umano. Egli si lega perciò facilmente alla 
materia e al piano fisico, non sospettando che vi sia una possibilità 
ulteriore di pensiero, che dovrebbe attivare, oltre al cervello, anche 
l’energia d’amore (che egli preferisce sminuire) del cuore. Come il 
corpo vitale è emanazione dello Spirito Cristico, così il pensiero 
razionale è una fase limitata delle facoltà mentali, che trovano la loro 
ottava superiore nella facoltà dell’intuizione. 
Occorre fargli sapere che c’è una profonda differenza fra “sapienza” e 
“saggezza”: la semplice sapienza discende solo dalla pura conoscenza 
del vero, dipendendo dalla mente concreta; vede il mondo dietro 
l’apparenza e l’illusione dei cinque sensi fisici, i quali però non 
scorgono che una parte della vera realtà. Solo aggiungendo a questa 
forma di conoscenza (emisfero sinistro del cervello) anche l’aspetto 
amorevole (emisfero destro del cervello e cuore) si può accede ad una 
visione più completa, abbracciando aspetti del reale che sfuggono ai 



133 

 

sensi biologici: così si sviluppa la saggezza. Ma questo si può ottenere 
solo con lo sviluppo intuitivo interiore dell’uomo. 
Mentre l’appartenente alla Via Pratica si può riportare ad una 
convinzione dell’esistenza delle dimensioni animiche mostrandogli 
alcune utilizzazioni delle teorie spirituali, quali ad esempio la 
guarigione, esperimenti sulle energie sottili, potere sulla materia, ecc., 
e l’appartenente alla Via Mistica si può avvicinare attraverso i 
cosiddetti “effetti speciali”: manifestazioni straordinarie, apparizioni, 
esaltazioni di coscienza e così via, l’appartenente alla Via Intellettuale, 
indifferente alle motivazioni suddette, può essere convinto 
esclusivamente per mezzo di ragionamenti di carattere logico e 
razionale. Egli vuole prima di tutto partire dalle leggi che regolano gli 
effetti, cosa che non interessa invece minimamente al mistico e che 
coinvolge il pratico solo dopo avere assistito ad un determinato 
fenomeno. In fondo, l’approccio intellettuale è l’atteggiamento più 
consono, sano e adatto alla civiltà occidentale, quello che – unitamente 
alla Via Pratica – le ha permesso di superare le altre da un punto di 
vista del progresso e che ha coinvolto ormai ogni angolo del pianeta; 
che ora però ha la necessità di essere integrato con l’amore e il servizio 
disinteressato. Ne abbiamo abbastanza di culture che vogliono 
escludere l’aspetto spirituale dalla vita e dall’individuo, esaltando le 
conquiste della scienza: il risultato appare finalmente insufficiente ad 
appagare l’animo umano e tragico dal punto di vista delle conseguenze 
sugli equilibri naturali e sulla struttura della società. La vera scienza è 
solo quella che cerca di comprendere l’uomo e la natura integrando la 
sua ricerca con gli aspetti sottili dei piani invisibili ai cinque sensi o 
alle strumentazioni che ne sono l’estensione meccanica.  
Qualora l’uomo inizi ad affiancare le grandi, ingegnose e complesse 
scoperte della scienza materiale, alla crescita interiore dell’individuo, 
ne nascerebbe un mondo totalmente diverso da quello attuale, nel 
quale tutti i problemi odierni potrebbero trovare una soluzione 
definitiva: il ritorno all’“Età dell’Oro”. Ma questo è un cammino che 
vedrà la sua piena realizzazione fra poche migliaia di anni; per ora è 
sufficiente indicare la via, che è la via del Cristianesimo Interiore. 
La prossima Era dell’Acquario ne vedrà una notevole anticipazione, 
ma il rispetto della libertà umana richiede l’impegno di più persone 



134 

 

possibile onde scongiurare il pericolo di non portare a compimento 
l’opera. È necessario che l’uomo inizi a rivolgersi in se stesso, sapendo 
che dentro di lui c’è questa grande fonte di conoscenza derivata 
dall’intuizione, di provenienza spirituale.  
 
Già si profila il tipo di OSTACOLO che potrà promuovere questo 
salto di coscienza, e già i primi frutti si possono intravedere. L’uso del 
pensiero critico, congeniale ai rappresentanti della Via Intellettuale, 
non si accontenta di quanto gli viene imposto, perché vuole essere lui 
a comprendere e, di conseguenza, ad accettare.  
Gli estremi ai quali si sta spingendo la società materialistica, che non 
riconosce altra autorità superiore a se stessa, portando al parossismo 
personale la legge del “mors tua, vita mea”, è ormai giunta ad una 
separazione invalicabile fra chi detiene le leve del potere economico e 
finanziario, insieme a coloro che per egoismo si sono ad essi asserviti, 
i politici, da una parte: poche persone in tutto; e il resto della 
popolazione, la stragrande maggioranza, alla quale viene sempre più 
tolta la possibilità di disobbedire e financo la capacità di comprendere 
in quale cul de sac sta per essere spinta.  
Se l’intellettuale usa il pensiero critico diventa la persona più adatta a 
smascherare gli intrighi del potere, contrapponendo non solo le 
conseguenze negative delle imposizioni ricevute, come farebbe 
l’individuo pratico, oppure i precetti morali che vengono stravolti, 
come farebbe il mistico, ma anche smontando le tesi spacciate da una 
scienza asservita e dogmatica. 
Per questo la sublimazione per l’individuo intellettuale è la Scienza; la 
vera scienza ben inteso. 
  



135 

 

  



136 

 

  



137 

 

 
 
SOMMARIO 
 
 
PRESENTAZIONE       3 
 
   Sezione I - ANALISI DELLE DINAMICHE EVOLUTIVE 
 
IL CONCETTO DI INFLUSSO     9 
 
LO SCHEMA DELLE DINAMICHE E VOLUTIVE  13 
 
LE DINAMICHE DEI VARI CORPI    
1. Le dinamiche del corpo fisico    17 
2. Le dinamiche del corpo vitale    25 
3. Le dinamiche del corpo emozionale    34 
4. Le dinamiche del corpo mentale    46 
 
LE DINAMICHE SPIRITUALI    55 
 
   Sezione II - INTERRELAZIONI FRA LE DINAMICHE 
   EVOLUTIVE      
 
LA PIRAMIDE O TETRAEDRO EVOLUTIVO  65 
    Schema delle tre Vie      66 
L’INDIVIDUO PRATICO     71 
L’INDIVIDUO MISTICO     81 
L’INDIVIDUO INTELLETTUALE    93 
    Schema generale      105 

 

   Sezione III – IL MOMENTO EVOLUTIVO INDIVIDUALE 
 
ANALISI DELLE ETÀ DELL’UOMO 
 
1. Le Età Anagrafiche      109 



138 

 

2. Le Età Psico-biografiche    111 
 
IL MOMENTO EVOLUTIVO INDIVIDUALE 
 
1. Gli elementi necessari    115 
2. Le età Cardinali     117 
3. Le età Fisse      118 
4. Le età Mobili     120 
 
LE TIPOLOGIE 
 
1. Appartenenti alla Via Pratica   123 
2. Appartenenti alla Via Mistica   127 
3. Appartenenti alla Via Intellettuale   131 
 
  



139 

 

I nostri intenti 
  
1. Una Comunità dove il nucleo dal quale partire e al quale fare 
riferimento sia l'individuo. 
2. Una Comunità dove non esiste alcuna scala gerarchica, ma 
vengono rispettate, accettate e valorizzate tutte le differenze. 
3. Una Comunità dove la regola d'oro sia l'innocuità, applicata 
a tutti i campi della vita: dalla ricerca, all'alimentazione, alla 
giustizia, ecc. 
4. Una Comunità dove la polarità del cuore sia sempre 
coniugata con quella intellettuale, superando la competizione 
con la solidarietà e la condivisione. 
5. Una Comunità dove la ricerca scientifica sia vissuta come un 
avvicinamento al sacro; dove scienza – il pensare, religione – il 
sentire e l’arte – il fare, siano contemporaneamente presenti 
nelle attività pratiche e negli studi accademici. 
6. Una Comunità dove non si entri chiedendosi "cosa posso 
ricevere", bensì "cosa posso fare". 
7. Una Comunità che non vuole distinguersi esteriormente con 
divise o abitudini particolari, ma che si ritiene inserita e 
integrata in qualsiasi società.  
8. Una Comunità che non fa proselitismo e non vuole 
convincere nessuno contro la sua volontà o tramite le parole, 
ma che usa l'esempio come migliore via di convinzione e 
diffusione delle proprie idee. 
  



140 

 

 
 

 
 

Luigi Zampieri 

UOMO, CONOSCI TE STESSO 
- L’Arte di vivere 

Pagine 283 

Le basi dell’insegnamento della 

Nuova Era. 

La costituzione dell’uomo, i piani di 

esistenza e il ciclo della vita da una 

rinascita all’altra. 

Luigi Zampieri 

LA BIBBIA RACCONTA 
- La vera storia 

dell’Evoluzione 
Pagine 192 

Analisi della Genesi biblica: 

l’evoluzione dal big-bang ai giorni 

nostri. 

Cosa ci riserva il futuro? 

Luigi Zampieri 

LE DINAMICHE EVOLUTIVE 
- Le Tre Vie 

Pagine 143 

Le Tre Vie del carattere: 

la Via Pratica, 

la Via Mistica, 

la Via Intellettuale; 

e il Momento Evolutivo personale. 



141 

 

 

 
 

 

Luigi Zampieri 

IL CRISTO  
E LA SUA MISSIONE 

- Il Piano di Salvezza 
Pagine 207 

Gesù di Nazareth e il Cristo. 

La vita e le opere del Cristo-Gesù. 

Gli scopi della sua Missione. 

Il Mistero del Golgotha e la 

Resurrezione. 

Luigi Zampieri 

POST-MORTEM 
- La Vita dopo la vita 

Pagine 126 

Analisi di che cosa avviene alla 

morte del corpo. 

Gli stati di coscienza successivi. 

Come è bene comportarsi quando 

la morte arriva ad un nostro caro. 

Luigi Zampieri 

UOMO, CONOSCI TE STESSO 
- L’Arte di vivere 

Pagine 231 - € 14,00 

Le basi dell’insegnamento della 

Nuova Era. 

. 

Luigi Zampieri 

ANGELI, LA NOSTRA 
GRANDE COMUNITÀ 
COSMICA 
Pagine 180 

Quali sono le Gerarchie celesti che 

ci accompagnano nel nostro 

viaggio evolutivo, e quali ruoli 

svolgono? 



142 

 

 
 

 

 

 

Luigi Zampieri 

LA RIVELAZIONE DI GIOVANNI 
- La Via Interiore 

Pagine 200 

Una interpretazione dell’Apocalisse 

il libro profetico più occulto della 

Bibbia. 

La conclusione dell’evoluzione 

terrestre nell’eterea Nuova 

Gerusalemme. 

Giancarla Zuliani - Luigi Zampieri 

MANUALE DI ASTROLOGIA 
SPIRITUALE 

- L’Osservatorio interiore 
 
In preparazione 

Giancarla Zuliani - Luigi Zampieri 

MANUALE DI ASTROLOGIA 
SPIRITUALE 

- Con i Modelli planetari 
Pagine 137 
 

La vera Astrologia è quella che 

abbraccia l’essere umano nella sua 

totalità: fisica, mentale e spirituale 

Luigi Zampieri 

IL DRAMMA MISTICO 
- Il percorso annuale 

dell’Anima 
Pagine 190 

Solstizi ed Equinozi: punti di svolta 

rivelatori del percorso di crescita 

interiore lungo il ciclo annuale che 

si rinnova ogni anno. 



143 

 

 
 
La Comunità del Cristianesimo Interiore è una comunità d’intenti, 
che non prevede cioè alcun formalismo, iscrizione o associazione. 
Chiunque legga i suoi testi di studio e senta che il loro contenuto 
risuona nella sua interiorità può considerarsi liberamente partecipe 
della Comunità. 
Il suo scopo e obiettivo è quello di formare donne e uomini più 
consapevoli della propria natura spirituale, prima di tutto, della 
direzione che l’evoluzione richiede oggi, in secondo luogo, e della 
necessità di rendere noti questi insegnamenti a chi fosse alla ricerca e 
si mostrasse maturo per riceverli, senza nulla chiedere in cambio. 
La base dell’insegnamento è il Cristianesimo interiore, ossia una 
visione più avanzata della Dottrina Cristiana, adatta all’uomo d’oggi 
che vuole comprendere e non più obbedire. Non è perciò necessaria 
alcuna abiura e nessun cambiamento di religione, per chi si 
riconoscesse in una, poiché considera ogni grande religione come 
necessaria per un certo periodo storico. 
Chi ritenga di non essere religioso trova anch’egli le risposte che sta 
cercando – la cui mancanza probabilmente lo ha fatto allontanare 
dalla spiritualità – instaurando un’armonia interiore conseguente alla 
pacificazione della coscienza. Allo scienziato ricordiamo che scopo 
della scienza non è "trovare" la verità, ma "cercare" la verità, perché 
qualora la si trovasse probabilmente la scienza avrebbe perduto il suo 
scopo. Pertanto è essenziale rimanere sempre con una mentalità 
aperta di fronte a nuovi stimoli, anziché chiudersi in difesa di 
posizioni che si danno, erroneamente, per definitive (come la storia 
stessa della scienza ha più volte dimostrato). 
Quanto riportato negli insegnamenti non ha assolutamente la pretesa 
di rappresentare la verità ultima, ma chiede solo di essere accolto con 
mente aperta, allo scopo di aiutare a far trovare a tutti le “loro” 
risposte alle “loro” domande. 
 
 
cordial-mente.it 

 


