Luigi Zampieri

Uomo,
CONoSC1 te stesso

L’ Arte di vivere

Ris,
(&> Risg,
N &/v

o~

3
A
Q&

(e

2 1l <

2
bJS/a < 3‘50

Non ¢ quello che facciamo dentro un'organizzazione che ci interessa,
Ma quello che, grazie ai suoi insegnamenti, ciascuno fa fuori, nel
mondo.



Dedicato a Giancarla, compagna di vita e maestra di saggezza.
2



Guai a voi, dottori della Legge, che avete portato via la
chiave della conoscenza; voi non siete entrati, e a
quelli che volevano entrare voi I'avete impedito.

Le. 11,52



INVITO

Il vecchio era seduto, quasi sprofondato nella sua poltrona, gli occhi
socchiusi, da non si sa quanto tempo, nella penombra della sua
stanza, il nodoso bastone abbandonato al suo fianco.
Improvvisamente uno specchio di luce si allungo dalla porta d’in-
gresso, € un ragazzino entro per curiosare. Si guardarono reciproca-
mente negli occhi, e infine il vecchio disse: “Vuoi che ti racconti una
storia?”. “Certo”, rispose il monello, e, girati i tacchi, usci dalla
stanza.

Tuttavia, quell’intrusione aveva risvegliato nel vecchio qualche cosa,
Iinput era stato dato; si alzo appoggiandosi al suo bastone, e si avvio
verso il rubinetto dell’acqua, prese un bicchiere, lo riempi, e ne
bevve un sorso per preparare le labbra a quanto si accingeva ad
esporre.

Sempre appoggiandosi al bastone riprese lentamente la via verso la
sua poltrona, che scricchiolo accogliendo il suo pesante ritorno.

Per noi, che stiamo assistendo a questa scena, il vecchio ¢ quell’an-
tica tradizione, da tempo trascurata dai giovani di oggi, che sta aspet-
tando solo un nostro cenno per iniziare ad aprirsi; il bastone ¢ la soli-
dita delle sue argomentazioni che, di nodo in nodo, si appoggiano le
une alle altre, ciascuna conseguente alla precedente; 1’acqua ¢ lo
scorrere di questa stessa tradizione nel corso dei secoli passati,
pronta a dissetare chi la desiderasse; il bicchiere € questo libro, che
vuole contenerla in una forma adatta alla nostra comprensione.

11 vecchio, alla fine, si accinse a dare inizio al suo racconto ...

E noi, cosa vogliamo fare? Vogliamo, come fece il monello, girare i
tacchi e lasciare I’impresa?



PRESENTAZIONE

Essendo, come il testo chiarira, ormai maturo I’'uomo per accogliere
determinati insegnamenti, dato che le risposte che le attuali scienza e
religione gli sanno dare non gli bastano pill, assistiamo alla nascita di
un ....mercato (inteso in senso positivo, ma anche negativo) che si af-
fretta a riempire il vuoto che quella insoddisfazione provoca. In realta,
la religione non pud piu avere 1’autorita che le ¢ sempre appartenuta,
perché I’'uomo vuole oggi conoscere anziché obbedire, e la scienza che
si attarda sempre piu nel particolare non sa rispondere all’ansia di in-
finito che sgorga dall’animo umano.

Sorgono allora innumerevoli pratiche ed associazioni spirituali, fra le
quali ¢ ben difficile discriminare quelle che intendono il suddetto mer-
cato nel senso positivo o in senso negativo. Vorremmo pero riuscire a
porre I’attenzione sopra una considerazione: i due termini “associa-
zione” e “spirituale” sono in realta antitetici. Per associazione dob-
biamo intendere infatti una struttura ben definita, con regole e proce-
dure stabilite, una cosa cioe che ha una forma; ma la forma non ¢& altro
che ’ombra dello spirito, non pud mai essere lo spirito. Il quale ¢
quella forza che produce la forma e la disintegra, che la abita e che la
dirige, ma che ¢ altro da essa. L’idea fa nascere la forma, ma non puo
identificarsi con essa. Qualora lo si facesse, I’idea degenererebbe: lo
scopo diverrebbe quello di salvaguardare la forma, a prescindere e an-
che a scapito dell’idea.

E sempre rischioso percid creare una associazione spirituale; lo si &
visto in tutte quelle finora note: quando 1’animatore, il fondatore non
c’e pil, il loro destino sembra essere la cristallizzazione nella forma.
Ci si accapiglia per conservare lo spirito originario, senza accorgersi
che facendo diventare le idee del fondatore come pietre inamovibili si
ottiene esattamente 1’opposto. Manca lo spirito che animava quelle

5



idee; resta solo un’idea, che priva dello spirito comincia a diventare
ideologia, cioe cosa morta.

Come facciamo allora noi a discriminare, a intravedere se dietro ad un
insegnamento, ad un pensiero, vi ¢ o non vi ¢ la vita, lo spirito che
cerchiamo?

Dobbiamo, per riuscire in questo intento, fare una distinzione prelimi-
nare. Di solito, di fronte ad un testo (specialmente in simili argomenti)
non discriminiamo fra due termini che, invece, andrebbero separata-
mente considerati:

e Jafonte,

* Tautorita.

Se veramente lo spirito che ci anima ¢ quello di conoscere, non pos-
siamo non ricorrere ad una fonte di insegnamento. Essa pud essere,
come detto, la scienza o la religione, oppure qualcosa che le superi e
integri, qualora esse non ci siano sufficienti. Comunque, sarebbe ine-
vitabile una fonte esterna a noi alla quale dare ascolto. Non & possibile
evitare questo: I’unica cosa ¢ ammettere che in questa fase ¢ necessaria
una certa fede, ma non cieca. Si presta fede, in attesa di poter verifi-
care la verita di quanto comunicatoci. Questo perd lo potremo fare
quando, grazie all’insegnamento ricevuto, avremo raggiunto un livello
di conoscenza e coscienza superiori a quelle attuali. In altri termini, la
fede cosi intesa € uno strumento per riuscire, domani, a farne a meno.
Come dice S. Paolo: “tre cose durano attualmente: la fede, la speranza
e I’amore; ma la sola che durera in eterno € I’amore”.

L’errore che comunemente si commette, infatti, & quello di abbinare
alla fonte I’autorita, un’autorita che deve essere percio degna di fede.
Un tale atteggiamento, in realta, si trasforma in un pregiudizio, che
non puo che chiuderci la via verso strade di possibile arricchimento.
L’anelito che sentiamo verso la conoscenza o verso la devozione viene
dalla nostra interiorita; ¢ da qui che siamo in grado di stabilire la verita
di quanto ci si propone: soltanto 1’assetato puo stabilire quanto una
bevanda ¢ stata in grado di dissetarlo. Facciamo dunque decidere a lui!
Solo a lui possiamo legittimamente riconoscere I’autorita per farlo.
L’autorita a cui fare appello, dunque, non potra trovarsi che dentro
ciascuno di noi, e il giudizio si basera sulla capacita degli insegna-
menti contenuti in quello che leggeremo di appagare la nostra sete, e

6



di avviarci verso una autonoma via spirituale. “Li riconoscerete dai
loro frutti”!

Riguardo alla fonte, & necessaria qualche precisazione. Il testo che se-
gue si vuole considerare Cristianesimo Interiore; cosa intendiamo
con questa definizione? Certamente in nessun modo attinente ad asso-
ciazioni o chiese portanti lo stesso nome. Il termine Cristianesimo ha
per noi il valore di un’idea, di un archetipo, al quale nel corso dell’evo-
luzione umana hanno fatto riferimento (magari chiamandolo con nomi
diversi) quegli Spiriti che vedevano una ben definita necessita
nell’uomo: quella di superare tutte le divisioni interne ed esterne attra-
verso I’ Amore, grazie all’azione del Salvatore Cristo Gesu in collabo-
razione con I’azione cosciente dello Spirito dell’uomo, tese al raggiun-
gimento della pace interiore e della fratellanza universale.

Tutto questo rappresenta il Cristianesimo Esoterico nella sua acce-
zione piu pura ed elevata, e sono gli insegnamenti di quei grandi Spiriti
a rappresentare la fonte (sicuramente ridimensionata da quanto I’au-
tore ¢ riuscito a capire degli stessi) del testo che segue.

Da parte sua, ’autore ¢ una persona anche troppo normale, che ha il
solo merito di avere studiato quelle fonti, di avervi trovato I'insegna-
mento cui anelava, e di sentire percid come suo dovere il cercare di
comunicarlo anche ad altri, che aspirano alla stessa ricerca. Questo
testo, percio, non vuole essere un libro iniziatico, e non promette nes-
sun particolare potere a chi lo leggera. Chi fosse attirato in maniera
preminente dal cosiddetto fascino del mistero, probabilmente avrebbe
sbagliato testo, dato che qui ci proponiamo di cercare di risolvere 1
misteri, e non di alimentarli.

E a chi cercasse qualche esperienza straordinaria da un altrettanto
straordinario maestro, sarebbe da chiedergli: cosa cambia, per te, se
chi ti parla possiede o meno doti particolari? Dovresti comunque cre-
dergli sulla fiducia, sottoporlo continuamente a prove, € a te non ver-
rebbe niente in pill. Non ¢ questo I’importante; I’importante sta solo
in cio che sa far nascere, con le sue parole, in te. Se ti sa dissetare.
Attendersi fenomeni insoliti o sorprendenti rischia di trasformarsi in
un regresso anziché nel progresso che si vorrebbe, ricadendo nella ri-
cerca della guida esteriore: ciod che in realta il Cristianesimo Interiore
vuole sostituire con la maturazione della guida interiore.



D’altra parte, altre interpretazioni degli insegnamenti cristiani sosten-
gono che la salvezza dipende esclusivamente dall’azione divina, e che
I’uomo ne ¢€ solo il destinatario, ma non un attore. Se cosi fosse, non
servirebbero insegnamenti, ma semmai ammaestramenti tesi solo a
farci accettare quanto altrove gia deciso. No, noi rifiutiamo questa po-
sizione: ’'uvomo fa ora parte delle Gerarchie Creatrici, con la respon-
sabilita che ne consegue.

C’¢ solo una cosa da fare: mettersi all’opera. Chi prende questa deci-
sione, ha gia iniziato il suo cammino spirituale; vuol dire che prima di
cercare le risposte, ha trovato le domande!

A questo punto, ahime, un altro problema puo sorgere, quello del “va-
gabondaggio spirituale”.

E difficile dire al ricercatore che per avanzare nella sua ricerca deve
fermarsi.... Lo si pud fare forse usando un’immagine. Chi vuole inda-
gare spesso salta di ramo in ramo, passando da una scuola o un’asso-
ciazione o un maestro o insegnante ad un altro; in questo modo, pero,
non approfondisce mai nulla, e I’unico risultato che otterra, sara quello
di sentire idee le pill diverse, ma nessuna lo tocchera mai davvero oltre
I’entusiasmo iniziale. Si puo dirgli che oltre alla dimensione da lui
perseguita: quella “orizzontale” che spazia superficialmente, esiste an-
che quella “verticale” da lui trascurata. Come un albero deve prima
“affondare” le proprie radici nella terra, cosi anche il ricercatore deve
“approfondire” la sua ricerca fermandosi ad una scuola da lui scelta,
dopo che i suoi insegnamenti ne hanno ispirato I’intuizione. Una volta
saldo nelle radici, allora come 1’albero potra protendere i propri rami
anche lungo la direzione orizzontale. Sapra allora comprendere e va-
lutare le differenze fra le varie scuole.



INTRODUZIONE

Con Cristianesimo Interiore intendiamo l’esperienza e lo studio
dell’aspetto piu autenticamente spirituale ed esoterico del Cristiane-
simo. Le ricerche esteriori di ordine storico-culturale sono da rispet-
tare sinceramente, ma rischiano di credere e far credere di rappresen-
tarne tutto il possibile messaggio. Quando, entrando in una pinacoteca,
ammiriamo i capolavori della pittura, se ascoltiamo un critico d’arte o
sfogliamo una rivista del settore, troviamo cio che la cultura, la didat-
tica ci dice: 1 mezzi che il pittore ha usato, legati alla sua scuola, al suo
stile, alla sua epoca, ecc. Limitandoci a questo, pero, non realizziamo
che escludiamo la cosa pill importante, la sola che probabilmente in-
teressava all’artista: il messaggio che tramite la sua opera voleva, con-
sciamente o intuitivamente, comunicarci; egli ha semplicemente usato
gli strumenti che la sua scuola e la sua epoca gli consentivano, ma lo
scopo era quello di comunicare qualcosa, ed & questo 1’aspetto princi-
pale, che va colto. Sono stati versati fiumi di inchiostro sulla vita e le
opere del fondatore del Cristianesimo; ma Egli non ci ha lasciato una
sola parola scritta. Ci siamo mai chiesti il perché? La buona novella
non ¢ qualcosa da studiare sui libri, ma da vivere dentro noi stessi, che
viene dal di fuori, o dal di 1a, dello spazio e del tempo; il Cristo & sceso
nella storia, ma per aiutarci a uscire dalla storia. Il Cristianesimo este-
riore rappresenta soltanto la veste con cui quel messaggio si ¢ mo-
strato; la veste avrebbe anche potuto essere leggermente o totalmente
diversa: il messaggio sarebbe comunque sempre stato identico. E que-
sto Messaggio e questo atteggiamento, che illuminano il cammino che
stiamo intraprendendo.

Dire che dovremmo evolutivamente giungere ad “essere Dei” (come
ci esorta a fare S. Paolo), non ¢ presunzione, ma semmai renderci re-
sponsabili di quello che ci aspetta. Non ¢ presunzione, ma

9



responsabilita. E presunzione pretendere di avere come diritto di na-
scita la capacita di essere liberi e, in nome di questa liberta, di poter
pensare, parlare, desiderare ed agire come si vuole senza interessarci
di come ci0 possa influenzare il mondo circostante. Dobbiamo invece
sapere chi siamo, e che ogni nostro pensiero produce un effetto di cui
ci rendiamo responsabili e di cui sopporteremo le conseguenze. Per
questo non considerarlo non porta alla liberta, ma alla schiaviti. La
liberta deve essere conquistata: non € un diritto acquisito alla nascita.
Liberta significa responsabilita, e non il contrario.

La responsabilita quindi deve guidarci nello stabilire quali sono le mo-
tivazioni che ci spingono verso questo studio ed essa ci dice che dob-
biamo farlo essenzialmente per motivi altruistici e di rispetto delle li-
berta altrui. Tutto cid che non rientra in queste due motivazioni, si
trasforma in azione che va in direzione opposta a quella della nostra
evoluzione e che quindi col tempo ci fara retrocedere anziché progre-
dire.

L’uomo ha due vie per avanzare lungo questo progresso. In ogni uomo
albergano due anime, per cosi dire:

a) una anela ad alzarsi e a contemplare il cielo e I’opera divina; sente
il bisogno di regole ed autorita (Maestri) da seguire fedelmente e che
le indichino la via. Invidia chi puo rinchiudersi in un eremo e condurre
una vita di purezza, solitudine e preghiera, senza dare importanza alla
vita fisica. Sente cio che € bene e ci0 che € male, e questo & tutto quanto
di cui ha bisogno per decidere come agire. Rappresenta la fase discen-
dente della curva evolutiva, quando non avendo ancora sviluppato pie-
namente 1I’auto-coscienza, il desiderio era di tornare alla Fonte da cui
si proveniva, per provare ancora I’annullamento di se stessi nella sua
onniscienza. Essa guarda quindi all’alba della sua nascita, all’Oriente,
ed ¢ rappresentata biblicamente da Abele e da suo fratello Set. Essa ¢
spinta dalla FEDE.

b) I’altra si affanna, con spirito di iniziativa, a lavorare per migliorare
la vita terrena. E insofferente a qualsiasi imposizione esterna, e pre-
tende di scegliere da sola la via da seguire e le decisioni da prendere.
Detesta qualsiasi atteggiamento pio, che giudica esteriore se non ipo-
crita, non essendo in grado di comprenderlo. L’unica cosa di cui si fida

10



¢ il proprio ragionamento, e tutto cio che non ¢ spiegabile scientifica-
mente o logicamente & per lei solo superstizione. Rappresenta la diffi-
cile fase di risalita della curva evolutiva, dove grazie all’esperienza
fisica I’'uomo ha conquistato 1’auto-coscienza. Essa guarda avanti,
verso il futuro, all’Occidente, ed ¢ rappresentata biblicamente da
Caino, figlio di Eva e Lucifero, e percio semidivino e creatore. Essa
non ¢ spinta che dalla RAGIONE.

L’esperienza ¢ lo scopo del “lavoro” che ’'uomo compie sulla terra.
Alcune filosofie non sanno considerare I’attivita umana che come la-
voro, a causa della loro visione di tipo materialistico; ma I’attivita pil
degna dell’'uomo ¢ quella della “creazione”: I’attivita che rende degno
I’uomo ¢ quella del lavoro creativo.

Il lavoro inteso in senso stretto diventa sempre un’attivita soggetta ad
un controllo esterno, anche quando ¢ il lavoro cosiddetto autonomo,
perché non pud non essere inserito in un processo di produzione, che
ha le sue regole e le sue esigenze. Alla fine, e lo si ¢ visto, ’'uomo,
anziché essere il padrone del processo, si trasforma egli stesso in un
meccanismo, in una rotellina del processo, in uno strumento per non
dire in una merce in competizione con le altre merci.

La creazione invece, per definizione, significa esattamente 1’ opposto:
¢ qualcosa che prima non c’era e nasce dall’interiorita della singola
persona. Il lavoro creativo cessa di essere tale quando si sottoponga a
regole esteriori all’uomo-artista. Resta il fatto che una attivita creatrice
non ¢ di per sé segno di un’azione svolta a fin di bene: molte attivita
criminali possono essere il frutto di un’inventiva creatrice. 1l discri-
mine giace nella domanda: la mia creativita “si serve” degli altri per
miei fini egoistici, o “serve” gli altri? Dal lavoro che ha quest’ultimo
scopo, I’uomo ricavera sicuramente 1’esperienza utile a nutrire la pro-
pria anima, e a progredire nell’evoluzione.

Forse ¢ possibile ottenere 1’approvazione sia della Fede che della Ra-
gione, rendendosi conto che la responsabilita di aspirare ad essere
“Dei” rappresenta la volonta di Dio, e che la via verso l'interiorita non
porta all'individualismo, ma puo farsi canale per I'universale.

11



La scienza odierna preferisce non risolvere il problema della causa
prima dei fenomeni, e ipotizza soluzioni improbabili, seppure sottil-
mente argute, sulla contemporaneita degli eventi, ad esempio tra psi-
che e soma, oppure tra moto stellare e avvenimenti terrestri. Forse cosi
soddisfa il suo bisogno di auto ingannarsi, ma certamente non ricerca
la verita. Eliminare la causa per concentrarsi solo sugli effetti non po-
tra far conoscere ’intera realta; come non puo farlo il confondere en-
trambi.

Il Cristianesimo Interiore si prefigge di fondere queste due anime,
equilibrandole. Rappresenta tuttavia la filosofia esoterica occidentale
e come tale si dirige particolarmente a coloro che per credere hanno
bisogno di capire. Ecco il motivo di queste pagine: le spiegazioni per-
cio non sono fondate sulla fede, ma sulla logica.

La scienza moderna (di indole occidentale) avanza per mezzo del co-
siddetto modello sperimentale, caratterizzato dalla obiettivita e dalla
ripetitivita dei vari esperimenti, tesi a dimostrare I’attendibilita, se-
condo il suo punto di vista, delle varie teorie. Ma con questo sistema
raramente nascono le teorie stesse: anzi, le pill importanti sono certa-
mente dovute ad intuizioni che non sono caratterizzate da nient’altro
che dall’opposto sia di obiettivita che di ripetitivita.

Gli insegnamenti del Cristianesimo Interiore non sono basati su teorie,
ma sulla esperienza di chi ce li trasmette. Resta il problema di poterle
accettare da parte di chi ha bisogno di capire per credere. Esse percio
non chiedono fede cieca, ma si appellano alla ragione e all’intuizione,
e danno una spiegazione logica e razionale del mondo e dell’'uomo,
che supera tutte le teorie finora formulate. Il ricercatore che si rende
conto, d’altra parte, della contraddizione sopra richiamata insita nella
scienza stessa, comprendera come non ci vuole meno fede a seguire il
metodo chiamato scientifico, di quella necessaria ad accettare provvi-
soriamente le spiegazioni esoteriche in quanto intellettualmente sod-
disfacenti, e coglierle in attesa di poterle gradatamente egli stesso spe-
rimentare, vivendole (il che rappresenta la vera conoscenza).

Lo studio che intraprendiamo dev’essere inteso in maniera tale da non
renderci orgogliosi di quello che impariamo, ma anzi sempre piu
umili, man mano che proseguiremo. E questo non tanto perché piu

12



conosciamo piu ci rendiamo conto di quanto ancora non conosciamo,
cio sarebbe ancora una forma di conoscenza fine a se stessa; ma perché
questa forma di conoscenza risveglia in noi quell’altra forma, che non
appartiene piu alla mente, ma al cuore che di regola viene zittito dalla
mente, il quale ¢ ancora all’alba del suo risveglio e si sente partecipe
del tutto.

Come dice San Paolo: “La conoscenza gonfia, ma I’amore edifica”.

Non sara un argomento noioso, soprattutto perché quello che qui ci
interessa non & I’acquisizione di concetti e di nozioni: non ¢ una cono-
scenza di tipo intellettuale che ci interessa. Per quella basta leggere un
libro, non serve I’esperienza. Quello che dovremo ““scoprire”, piu che
studiare, sara cio che & sepolto in noi stessi; questo ¢ il significato da
ricavare dalla scritta sui templi antichi.

Dovremo “sentire”, proprio perché dovra essere un entrare nelle pro-
fondita di noi stessi, pit che “sapere”. Con due parole, dovremo
UNIRE IL CUORE CON LA MENTE.

Cominceremo cosi il nostro cammino sul sentiero.

13



AVVERTENZA:

Nella lettura del testo si troveranno ricorrere due termini, sui quali vale
la pena spendere una precisazione. Il primo ¢: esoterico e il secondo
¢: occulto. Nel loro significato letterale, "esoterico" e "occulto" signi-
ficano rispettivamente "riservato ad una cerchia interna", in qualche
modo elitaria, e "nascosto". Applicati ai nostri argomenti hanno sem-
pre significato un insegnamento da non divulgare, cosa che potrebbe
mostrarsi incoerente quando questi facciano parte di un libro, che va
per sua natura divulgato. E nostra intenzione usare questi termini uni-
camente per mostrarne l'origine, appartenendo a materie a suo tempo
riservate e nascoste, ma che oggi devono essere divulgate in quanto
non sono piu valide le motivazioni per le quali erano tenute nascoste.
Piuttosto, possiamo attribuire al termine “esoterico” un significato di
indagine piu profonda, da ritrovare nell’interiorita, anziché figurarci
un insieme di pratiche e/o maestri che da fuori calino in noi, cosa im-
possibile, la loro saggezza.

14



L’INVISIBILE
1. La vita.

L’impresa ora & quella di parlare della vita, mistero sondato ma in-
compreso — anzi, incomprensibile - dalla scienza moderna, e per farlo
dobbiamo rivolgerci ai mondi invisibili. Allo scopo di evitare per
quanto possibile fraintendimenti, e nel contempo rendere quanto espo-
sto accessibile a tutti, I'intenzione & quindi di parlare della composi-
zione invisibile, la cosiddetta costituzione occulta, dell’'uomo, par-
tendo dall’inizio.

Voler rendere comprensibile a tutti quanto riportato, oltre a costituire
un dovere di carattere etico per chiunque voglia comunicare qualcosa,
non rappresenta una presunzione o un desiderio ....di cassetta (che non
esiste), ma un’esigenza legata al tipo di messaggio. Purtroppo non
tutti, attualmente, sono propensi a convertire il modo consueto di con-
durre la propria esistenza secondo la coerenza (non I’obbligo o la coer-
cizione) richiesta da quanto verra qui detto. Chi lo ¢ rappresenta il vero
tesoro su cui vogliamo investire, e questo non dipende dalle diversita
esteriori, € meno che mai dalla ricchezza o cultura. Ecco che quindi
questo lui o questa lei, chiunque sia, deve essere in grado di compren-
dere detto messaggio, per farlo proprio. Chi sta scrivendo queste pa-
gine ha fatto altrettanto, non potendo nel modo piu assoluto attribuir-
sene la paternita.

Raramente il ricercatore interiore ¢ una persona che si avvicina per la
prima volta a questi studi: di solito egli deve continuare un lavoro in-
terrotto nelle sue esistenze precedenti. Per poter far questo, pero, egli
deve tenere ben aperta la mente, per vagliare, soppesare, scegliere; ma
nel contempo deve anche saper ascoltare il suo cuore, quando gli di-
cesse che una via ¢ la via ritrovata. Deve saper tenere aperte entrambe
le porte della conoscenza: quella della ragione (mente), legata alla

15



presente esistenza, e quella dell’intuizione (cuore), pil in contatto con
la parte sommersa della nostra coscienza, in modo che non alzino stec-
cati fra di loro, ma al contrario che si integrino a vicenda. Ed ¢ di ca-
pitale importanza non farsi condizionare dall’educazione o dalle con-
suetudini, nemiche non tanto della verita, quanto soprattutto dello svi-
luppo dell’emancipazione interiore. L’atteggiamento del ricercatore
percio dovrebbe essere il piu possibile libero da qualsiasi pregiudizio:
dovrebbe essere ciog spregiudicato come lo sono i bambini (ai quali
“appartiene il Regno dei Cieli”).

Cosa significa partire dall’inizio? Significa partire da cid che gia sap-
piamo per esperienza diretta, e allargare a mano a mano il nostro oriz-
zonte, con 1’uso della ragione, fino a comprendere aspetti via via sem-
pre piu profondi ed esaurienti.

Per noi occidentali, infatti, ¢ di capitale importanza capire quello che
ci viene detto, usando la ragione e I’esperienza.

La civilta Occidentale odierna, & stata 1’unica in tutta la storia
dell’umanita che ha cercato di eliminare ad un livello che possiamo
definire di massa ’aspetto spirituale-divino dalla concezione della
vita, e questo perché la nostra consapevolezza e strettamente legata
alla materia.

E nato qui, infatti, il Materialismo. E di esperienza comune dire: “io
credo solo a cio che vedo!”

Figlia di questo atteggiamento ¢ sempre stata la scienza moderna, la
quale grazie a questo modo di procedere ha raggiunto vette di sviluppo
altrimenti impensabili. Ma proprio questo sviluppo ¢ arrivato al limite
in cui tale atteggiamento mentale non puo pil essere sostenuto. Ora &
la scienza psicologica stessa che chiama chi crede solo a cio che vede
un “realista ingenuo”! Perché si ¢ resa conto che la percezione ¢ un
fatto interiore e che cio che percepiamo non ¢ la realta esterna, bensi
una sorta di elaborazione interiore di impulsi che dall’esterno ci giun-
gono. In altre parole, ha spostato il confine fra I’oggettivo ed il sog-
gettivo. Come pure la scienza fisica, laddove ci si sta rendendo conto
che I’obiettivita dell’esperimento non ¢ pil cosi certa come appariva

16



esserlo una volta, dato che non ¢ piu trascurabile 1’interazione fra
I’esperimento stesso e lo sperimentatore o lo strumento che sta usando.
Certi campi di ricerca della fisica e della psicologia hanno raggiunto
livelli di esperienza e di uso di energie tanto sottili da avvicinarsi (per
chi li conosce) agli insegnamenti del Cristianesimo Interiore intorno
all’esistenza dei cosiddetti piani invisibili.

Tutto ci0, pero, non significa affatto che sia scontata la fine del mate-
rialismo e il riavvicinarsi della Scienza alla Religione; si rischia invece
un nuovo tipo di materialismo, perché non ci si rende ancora bene
conto che queste energie non sono un prodotto del corpo o della
materia, ma semmai esattamente il contrario.

SUPERARE LA MATERIA, CIOE, NON SIGNIFICA SUPERARE
IL MATERIALISMO COME FILOSOFIA DI VITA, IL QUALE
CONTINUA A REGNARE ANCORA.

Nelle filosofie antiche, d’altro canto, la concezione del mondo risul-
tava rovesciata rispetto a quella che noi abbiamo ora. Ed ¢ plausibile
dedurne che quando queste filosofie nacquero anche la consapevo-
lezza del mondo fosse rovesciata nella coscienza dell’uomo antico ri-
spetto a quella di noi moderni.

La dottrina indiana antica, infatti, chiama quella che noi definiamo
realta (derivandola dal termine latino “Res” = cosa; percio quanto di
piu tangibile ci sia) col termine di “Maya”, che significa illusione.
Vediamo percio esistere due correnti di pensiero:

In Oriente ¢ illusione la materia,

In Occidente ¢ illusione tutto cido che materia non é.

I nostri insegnamenti, peraltro, rappresentano la scuola occidentale per
eccellenza. Per questo motivo essi si presentano sotto forma razionale
e dialettica (non potrebbe farsi comunque diversamente), tendendo a
soddisfare il nostro tipo di mentalita e consapevolezza. La Chiesa este-
riore dice: “La fede ¢ un dono”; e chi non possiede questo dono, chie-
diamo noi? A loro, che poi sono i piui caratteristici della nostra cultura,
vengono dati questi insegnamenti. Il fatto di puntare esclusivamente
sulla fede proietta 1'uvomo fuori di sé, nell'oggetto della fede, dove egli

17



non puo trovare Dio, che € raggiungibile solo da dentro, ma nient'altro
che un idolo.

Quale delle due precedenti correnti di pensiero ¢ corretta?

Noi diciamo che entrambe non sono totalmente vere, ma che en-
trambe hanno un fondo di verita.

%k sk ook

Quando ci accingiamo ad approfondire la conoscenza del mondo,
dell’uomo e dell’universo, ci imbattiamo subito in un mistero, la cui
soluzione ci porta a quelle diverse concezioni di cui si parlava pil so-
pra: questo mistero ¢ la vita.

Infatti, mentre per I’occidentale materialista la vita non ¢ altro che un
prodotto del corpo (o della materia), per I’orientale spiritualista essa ¢
la matrice, I’energia, che forma la materia, preesistente ad essa.
Prima di tutto, sembra importante chiarire i concetti di forza ed ener-
gia, perché se ¢ vero, da un lato, che essi sono intuitivamente subito
comprensibili, € anche vero che il loro esatto significato riguarda oggi
cio che la scienza fisica vuole esprimere quando li usa come termini.
In fisica, la forza ¢ calcolata dalla seguente formula:

cioe¢ la forza ¢ concepita come la causa di una qualsiasi variazione di
velocita (a) della materia (m) di un corpo.

Che cosa ci dice in realta la sua formula? Essa ci fa capire come tro-
vandoci davanti ad un fenomeno, il suo aspetto per noi pil evidente,
cio¢ la variazione di moto, nasconde qualcosa che non possiamo ve-
dere, ma che ¢ la vera causa del fenomeno stesso: una forza, senza la
quale il fenomeno non esisterebbe. La vera conoscenza della materia
visibile non pud prescindere dalla sua connessione con lo spirito invi-
sibile.

La causa, allora, non ¢ in quello che si muove, ma in qualcos’altro che
agisce in o su di esso, causandone il movimento. Questo vale sia per
la natura cosiddetta inerte, che per quella animata. La differenza sta
nel fatto che questa forza agisce dall’esterno nella natura inanimata,

18



mentre quella animata possiede in sé questa capacita; vedremo come
questo sia dovuto ad un diverso grado di evoluzione.

Pud sembrare un paradosso, ma siamo in grado di capire meglio la
vita se osserviamo ....Ia morte. E difficile infatti discriminare fra cid
che vive e ci0 che non vive limitandoci ad un esame esteriore, o ba-
sandoci su certi comportamenti (reattivita - crescita - movimento,
ecc.), perché possono spesso appartenere sia agli uni che agli altri fe-
nomeni.

Siamo pero certi che, di fronte a qualcosa che muore, possiamo affer-
mare che prima era vivente.

Cosa avviene dunque alla morte? Noi vediamo che appena una forma
vivente muore, inizia un processo, pit 0 meno lungo ma inesorabile,
che chiamiamo decomposizione.

Se guardiamo spregiudicatamente a questo processo, non possiamo
non ammettere che esso ¢ la conseguenza di una forza che inizia ad
agire quando un’altra forza (la vita) cessa la sua azione. E piu precisa-
mente esso ¢ il risultato di forze di tipo terrestre, inerenti la materia,
che possono agire soltanto quando altre forze ....se ne sono andate.
Infatti il risultato della decomposizione ¢ I’omologazione della mate-
ria che prima appariva distinta e separata, a tutta quell’altra materia
formante la terra.

In altre parole, una forza che si opponeva a quella terrestre, teneva in
un certo modo insieme un corpo, che risultava distinto dal resto del
mondo unicamente grazie a questa forza, dato che quando 1’azione di
questa & cessata, la forza terrestre lo ha distrutto. E chiaro percid che
la forza che formava il corpo ¢ una forza che si oppone a quella terre-
stre, ¢ una forza che non ¢ strettamente fisica, dato che puo vincere
la materia.

Il secondo principio della termodinamica dimostra come nella materia
dell'universo aumenti sempre piu, col trascorrere del tempo, ['entro-
pia, cioe I’equilibrio energetico, I’omologazione. Constatiamo invece
che la materia animata come tale procede nel verso opposto, mante-
nendo la distinzione e I’ordine. Ora abbiamo visto come l'energia che
organizza la materia vitalizzandola non appartiene al piano fisico or-
dinario, la cui energia agisce soltanto quando quella non opera piu,

19



provocando allora la decomposizione, ossia l'azione che aumenta l'en-
tropia.

In realta, parlando di entropia appare fuorviante I’uso ormai comune
del termine “disordine”, perché facilmente lo si associa al caos, o al
caso. Guardato dal nostro punto di vista si tratterebbe non di disordine
vero e proprio, ma di risposta ad un ordine superiore (sempre supe-
riore, perché come noto I’entropia puo solo aumentare, mai diminuire)
rispetto all’ordine, o “campo”, che si sta osservando. Una forza che
cattura il fenomeno e che sfugge al nostro sguardo se restiamo ancorati
alla dimensione osservata. Cio puo spiegare anche il fenomeno miste-
rioso della fisica quantistica che viene definito “entanglement’: il col-
legamento istantaneo fra due particelle lontane fisicamente — ma che
avevano precedentemente subito un mutuo scambio di energia (entro-
pia) — avverrebbe in una dimensione superiore a quella strettamente
fisica, e quindi con un diverso stato spaziotemporale (0 “campo’).
L’entropia ¢ quella forza universale che nel tempo tende a riportare
sempre pitl qualsiasi forma al suo stato originario indiviso, ossia
all’unita. Qualsiasi entita creatrice — I’'uomo fra queste, sia pure ancora
inconsapevolmente — agisce contro 1’entropia attraverso [’attivita
mentale degli archetipi. Se non fosse per questa continua attivita la
creazione cesserebbe in poco tempo di esistere.

Tutti i processi vitali sono pertanto di una duplice natura: mentre da
una parte prevale I’ attivita contro-entropica, di tipo involutivo, che co-
struisce le forme in grado di ospitare la vita, dall’altra parte e paralle-
lamente prevale I’attivita entropica di tipo evolutivo, con lo scopo di
ricondurre la creazione, per sua natura duale, all’unitd fondamentale
del Tutto. Nell’esistenza umana & cido che comunemente definiamo
“nascita” e “morte”.

Possiamo a titolo di esempio pensare ad un elastico mantenuto in
forma orizzontale tra due dita della mano: in questa situazione ¢ attiva
la sola forza unitaria di tipo entropico. Se perd con I’altra mano ten-
diamo verso il basso 1’elastico, prendendolo a meta della sua lun-
ghezza, interviene una seconda forza di tipo contro entropico, la quale

20



dev’essere mantenuta affinché 1’elastico non torni alla sua posizione
iniziale. Ebbene, le due forze devono essere entrambe attive — € con-
trapposte — se vogliamo che la forma ottenuta con I’intervento della
seconda mano rimanga nel tempo. Non appena la seconda mano (che
da la forma) viene tolta, agira la sola forza entropica, e I’elastico tor-
nera come era prima.

“La vita era la luce degli uomini”, dice 1’apostolo iniziato Giovanni
nel meraviglioso ed esoterico prologo del suo vangelo. Luce e Vita
sono percid intrecciate nella reciproca attivita, la prima in una fase
involutiva, quando penetra nelle forme per animarle onde consentire
ad entita spirituali di abitarle (incarnazione); la seconda in una fase
evolutiva, quando libera dalle forme le stesse entita, onde consentire
loro di assimilare le esperienze fatte nella forma e arricchire cosi
I’anima. La prima attivita ¢ di tipo contro entropico, la seconda di tipo
entropico. L’ Amore ¢ la forza che dirige tutto questo processo, perché
spinge all’unione tutte le dualita, e ricostituisce in questo modo, per i
brevi istanti in cui le dualita si uniscono, il “ritorno al Padre” e alla sua
successiva attivitd creatrice. Senza amore non vi sarebbe né involu-
zione né evoluzione. Vediamo nel dettaglio cosa ci dice Giovanni:

Giovanni 1

(4) In lui [nel Verbo] era la vita,

e la vita era la luce degli uomini.

(5) La luce splende nelle tenebre

E le tenebre non I’hanno vinta (o accolta).
(8) Non era lui [Giovanni il Battista] la luce,
ma doveva dare testimonianza della luce.
(9) Veniva nel mondo la luce vera,

quella che illumina ogni uomo.

I versetti 4 e 5 si riferiscono alla luce anti-entropica costruttrice dei
corpi, mentre 1 versetti 8 € 9 indicano la luce entropica edificatrice
dell’anima. Rispettivamente abbiamo prima la luce riflessa, la “luce

21



degli uomini” perché ¢ la sola che essi possono attualmente conoscere,
che abita nella materia e che produce 1’ombra: ma I’ombra non puo
comunque vincerla, in quanto deriva dalla stessa, e senza quella luce
nemmeno 1’ombra potrebbe esistere; poi abbiamo la luce diretta, che
abita nello spirito e che passa attraverso la materia, trasmettendole una
rinnovata carica vibratoria. Questa ¢ la Luce che “illumina ogni
uomo”, in quanto residuo della luce solare originaria dalla quale pro-
veniamo e alla quale dovremo tornare grazie all’azione del Cristo co-
smico e al conseguente risveglio del Cristo interiore per mezzo
dell’ Amore quale forza riunificatrice.

Questa forza antagonista dell’entropia, capace di creare ordine nella
creazione, in occultismo viene detta Eterea. Rischiamo cosi di svelare
quel mistero scientifico che si chiama materia oscura?

Qualsiasi corpo percio € vivente se ¢ pervaso da questa sostanza super-
fisica (non chimica), detta Eterea. Cio puo spiegare una moltitudine di
fenomenologie, come ad esempio la pranoterapia, I’agopuntura (meri-
diani), la dinamizzazione dei preparati omeopatici, ecc., € in genere
tutte le cosiddette terapie energetiche che spesso la scienza materiale,
non potendole comprendere e misurare con i propri strumenti, nega
(anche se dovrebbe andarlo a dire all’ammalato che ne ha invece spe-
rimentato il successo!).

Come agisce quindi questa forza vitale quando ¢ all’interno di un
corpo materiale? Essa si esprime lungo linee di forza definite, facen-
dolo crescere, permettendo la riproduzione e 1’ alimentazione (assimi-
lazione ed eliminazione dei cibi energia funzionale del corpo). Una
volta che I’energia vitale comincia ad organizzare la materia, la sua
tendenza si esprime attraverso la ripetizione continua della forza pro-
dotta, senza variazioni o interruzioni, fintantoché dura 1’influsso ener-
getico. Fu questo il caso della costruzione delle vertebre nella forma-
zione dell’uomo.

Secondo gli insegnamenti esoterici ogni organismo vivente ¢ tale in
quanto oltre a possedere un corpo fisico, possiede anche un corpo vi-
tale (formato di etere) che ¢ il campo di quelle forze che afferrano e
organizzano la materia per formare quel corpo fisico che noi ordina-
riamente osserviamo. Useremo spesso questo termine: corpo; esso ¢

22



il campo d’azione di sostanza/energia il cui centro appartiene a chi si
manifesta attraverso di esso, e lo usa, per cui puo anche essere chia-
mato “veicolo”.

Vi ¢ una grande confusione al giorno d’oggi — e una grande discus-
sione — intorno al concetto di morte, dovuta al fatto che non si sa di-
stinguere fra il corpo, la forma, e il vitale. Dai tempi pill remoti la
morte ¢ sempre stata identificata con il momento dell’ arresto cardiaco,
ma da quando la medicina tecnologica moderna riesce, tramite la cir-
colazione extracorporea, a mantenere artificialmente la circolazione
attiva, si € deciso di identificare la morte con la morte cerebrale irre-
versibile. Ci0 provoca moltissime conseguenze negative dal punto di
vista spirituale, poiché si instaura cosi sia 1’accanimento terapeutico
quando lo spirito volesse “andarsene”, sia, dal lato opposto, I’espianto
degli organi vitali, cuore compreso — mentre lo spirito abita ancora
quel corpo. Una soluzione al problema puo darla solo una scienza spi-
rituale, la quale distingue fra:

I’'impossibilita delle attivita (coscienza, consapevolezza) della vita di
manifestarsi in un corpo, e cio avviene con la morte cerebrale;
I’abbandono del corpo da parte della vita, e cio avviene con [’arresto
del cuore.

Prova di cio ¢ il fatto che la decomposizione non ha luogo dopo la
morte cerebrale, ma solo dopo che il cuore ha cessato di battere. Sono
percio le leggi della natura stesse a garantirsi, per prime, che nulla si
compia contro la vita.

L'impossibilita da parte della scienza materiale di risalire alla vera na-
tura sia della vita che della coscienza, crea confusione tra le due. Si
pensa che I'una equivalga all'altra e si determina la morte - che appar-
tiene alla vita - alla cosiddetta morte cerebrale - che attiene invece alla
sfera della coscienza, come esamineremo tra breve.

Il corpo vitale, o semplicemente il vitale, ¢ stato fotografato, per
mezzo della nota camera Kirlian, e pesato. Infatti, esperimenti effet-
tuati sul letto di morte hanno dimostrato che nell’attimo del trapasso
il peso scende improvvisamente di una certa quantita, che nell’uomo
si aggira sui 21 grammi. Esperimenti successivi hanno chiarito che ad
ogni specie animale corrisponde un proprio peso specifico. Questi ri-
sultati scientifici purtroppo non vengono spesso ripetuti, € nemmeno

23



divulgati, e viene il sospetto che cid sia dovuto ad un certo imbarazzo
interpretativo.

Il vitale ha stretta attinenza con il Sole e la sua energia: all’equatore,
infatti, le specie viventi sono pil floride ed abbondanti, contrariamente
a quanto avviene, invece, ai poli. Diciamo allora, e per il momento ci
basti, che esso appartiene alla sfera Solare.

L’esistenza di una forza di questo tipo, perd, se pud spiegare la vita
come energia ed espressione, non ¢ detto che sia sufficiente a spiegare
anche altri fenomeni, che i nostri insegnamenti distinguono da essa.
Infatti, la vita esiste dal regno vegetale in su: piante, animali e uomini,
ma gli ultimi due hanno qualcosa in piu che li distingue dalle piante.
Esotericamente, il regno vegetale ¢ considerato privo di coscienza, o
meglio ha un tipo di coscienza molto ottusa, definita sonno.

Come spiegare allora la coscienza oltre alla vita?

2. La coscienza.

La grande paura della morte non ¢ tanto la cessazione della vita in sé,
quanto la cessazione della coscienza. La visione materiale non fa di-
stinzione, ma la coscienza non € un prodotto della vita, cosi come la
vita non era un prodotto della materia. Se fosse un prodotto della vita,
non vi sarebbero esseri viventi privi di coscienza, come sono i vegetali
(vedremo che una certa capacita di reazione agli stimoli degli stessi
non ¢ dovuto ad una loro forma di coscienza interiore), 0 con co-
scienza dalle caratteristiche diverse, come nelle varie specie animali e
nell’uomo. La vita non ha strettamente bisogno della coscienza: si per-
petuerebbe forse meglio se non ci fosse. Percio la coscienza ha origine
differente e scopi differenti.

Come per capire la vita siamo partiti da una situazione che ne era priva
(la morte), per cercare di approfondire la conoscenza della coscienza'
immaginiamo di trovarci in uno stato di assenza di questa, in uno stato
cioe di torpore. E immaginiamo di essere, in questo stato, immersi

!'Col termine "coscienza" qui si intende il suo significato psicologico di ca-
pacita di esperienza.

24



totalmente in un liquido (fingiamo di non avere problemi di respira-
zione) che sia esattamente della stessa temperatura del nostro corpo.
In una situazione del genere, certamente non ci sveglieremmo dal no-
stro torpore, ma rimarremmo immersi, direi beatamente, in esso. Se
invece per un cambiamento della temperatura, non importa ora stabi-
lire se interna od esterna a noi stessi, si instaurasse una differenza, al-
lora cominceremmo a sentire (il caldo o il freddo), nascerebbe cio¢
una sensazione, € cominceremmo a provare il piacere ed il dolore, con
il conseguente impulso a muoverci nella direzione del piacere, perché
pil propizia alla nostra esistenza, spinti cioe dall’interesse che ci fa
scegliere fra due situazioni antagoniste.

In questo esempio avremmo sperimentato una ulteriore forza che, op-
ponendosi a quella eterea che fluisce incessantemente e senza solu-
zione di continuita, ci permette di sviluppare la nostra coscienza su
questo piano fisico.

Quest’altra forza, diversa, perché pud opporvisi, dalla forza vitale,
viene detta in occultismo forza astrale ed ¢ presente negli animali e
nell'uomo. Si passa cosi da una fase univoca (sfera solare a crescita
continua) ad una fase alterna (sfera Lunare: lotta fra diversitd). E
vero percio che la nostra coscienza ¢ il prodotto della lotta fra il nostro
vitale e I’astrale (o, come viene detto, corpo emozionale). Mentre il
vitale si rinforza ed agisce con continuita, cio¢ con la ripetizione,
I’emozionale si rinforza e manifesta con 1’alternanza di situazioni an-
tagoniste.
Questa caratteristica di alternanza propria di tutto quello che ¢ lunare
(ciclico), la troviamo anche nell’interno del corpo emozionale stesso,
il quale ¢ composto da due tipi fondamentali di correnti:
* la corrente centripeta che governa le passioni (il basso), cor-
rente distruttiva;
* la corrente centrifuga che governa le aspirazioni (I’elevato),
corrente costruttiva che irradia.
La forza astrale, quindi, arresta lo sviluppo fisico indotto dalle forze
eteree, indurendo la materia organica che va plasmicamente organiz-
zandosi.

25



C’¢ una tendenza scientifica ad associare I’entropia alla coscienza;
questo puo essere per noi interessante, perché dimostrerebbe come la
coscienza ¢ inserita in un processo di sempre maggiore crescita, e che
tale crescita ¢ dovuta ad un suo ampliarsi verso dimensioni superiori.

3. La consapevolezza.

Abbiamo fin qui scoperto che 'uomo ¢ un essere pilt complesso di
quanto non si pensi comunemente. Esso & dotato infatti di vari corpi,
o campi di forze diverse: oltre del corpo fisico che possiamo vedere,
anche di un corpo vitale e di un corpo emozionale invisibili alla nostra
percezione ordinaria, ma della cui azione possiamo vedere gli effetti
sul piano fisico.

Poniamoci ora una ulteriore domanda: che rapporti abbiamo noi con
questi corpi? Come li riferiamo a noi stessi? Noi diciamo “il mio
corpo”, “il mio corpo fisico, o vitale, ecc.” esattamente allo stesso
modo con cui diciamo: “la mia automobile”, o “la mia casa”, le quali
sono riconosciute senza dubbio come estranee ed esterne a noi. Cosa
puo significare questo? Significa che intuitivamente noi sappiamo be-
nissimo che i suddetti corpi non rappresentano la nostra vera e pil
profonda entita (o essenza), ma sono soltanto un qualcosa che le ap-
partiene. Altrimenti, se ci identificassimo perfettamente con il nostro
corpo, non diremmo “il mio corpo”, ma semplicemente, riferendoci ad
€sso, “i10”.

Quando diciamo “io”, allora, evidentemente intendiamo qualcosa
d’altro, che non concerne i corpi sopra riportati. L’uso di un “io” con
quest’ultimo significato sarebbe in realta sintomo di un malessere, sa-
rebbe cioe, letteralmente, alienante.

Ma cosa intendiamo, allora, dicendo “i0”?

Intendiamo proprio la nostra essenza, nella quale possiamo piena-
mente identificarci, che non & quei corpi, ma che chiamiamo lo spirito,
al quale percid quei corpi appartengono, del quale sono veicoli di
esperienza. Solo lo spirito ¢ in grado di concepire 1’“i0”.

Questi veicoli rappresentano la parte transitoria e peritura, mentre
quella che noi definiamo “io” rappresenta la porta verso la parte

26

99



permanente ed eterna. Ricordiamo che la nostra innata aspettativa ¢
di non morire!

Il principio che inconsciamente intendiamo dicendo “i0”, ¢ il principio
della mente, la quale rappresenta proprio la porta attraverso cui lo
spirito entra in possesso dei suoi corpi o veicoli, esprimendosi nel
mondo fisico attraverso essi. Cio fra I’altro ci da una prima spiega-
zione del motivo per cui noi chiamiamo “interiore” questo insegna-
mento: esso ¢ legato, sia pure “riflesso”, come vedremo, alla nostra
parte eterna, allo spirito. Che 1o non appartenga alla sfera fisica ¢ di-
mostrato dal fatto che dal punto di vista neuro scientifico non esiste
una sede ad esso preposta nel cervello: 1'io si trova altrove. Chi consi-
deri il cervello come I'essenza della persona, si troverebbe nella stessa
situazione del primitivo che, davanti ad un apparecchio radio, crede
che le persone che sente parlare si trovino al suo interno.

C’¢& un momento nella crescita del bambino in cui questo “i0” si attiva.
In quel momento (quando il bambino comincia a dire “i0”, oltre che
“no!”) la coscienza dell’individuo diventa individuale, cio¢ com-
prende pienamente la differenza fra sé e il resto del mondo, cio che
caratterizza la coscienza obiettiva di veglia, definita anche consape-
volezza®. La consapevolezza riguarda sempre il piano pin basso di cui
si hanno veicoli corrispondenti.

Infatti il corpo emozionale ci da solo un abbozzo di coscienza, che ¢
pil interiorizzata, ad immagini, o di sogno, mentre & proprio la mente
a darci la cosiddetta coscienza di veglia.

In realta, il sonno non ¢ esattamente descritto come perdita di co-
scienza. Non esiste alcuna perdita di coscienza, né con il sonno, né con
la morte, né con qualsiasi altro mezzo: una volta divenuta consapevole
la coscienza non puo pitt andare perduta. Cio che viene a mancare ¢ il
ricordo delle esperienze vissute in piani diversi da quello fisico-chi-
mico caratterizzato dallo spazio-tempo come lo conosciamo, perché la
nostra ragione (come chiariremo meglio pill avanti) vi ¢ esiliata, e noi
in stato di veglia abbiamo accesso soltanto al deposito dei ricordi di

2 "Consapevolezza" deve essere intesa come capacita individuale di "sapere
di essere". Attenzione, non semplicemente “sentire di essere”.

27



quanto ha sperimentato 1’abbinamento fra ragione e veglia (che si po-
trebbe definire attenzione), detto memoria consapevole.
Cionondimeno, esiste una memoria inconsapevole che registra tutto,
compreso cio che ¢ sfuggito alla nostra attenzione; solo se riusciamo
in qualche modo ad innalzare la mente oltre il piano fisico-chimico
potremo avere accesso a quest’altra memoria. Noi siamo talmente abi-
tuati a doverci sforzare per riuscire a ricordare le cose che appena su-
perano la dose che ci serve per la sopravvivenza quotidiana, che siamo
convinti che non possa essere che cosi. Gli insegnamenti esoterici di-
cono che questo ¢ imputabile alla nostra limitata consapevolezza: esi-
ste una memoria che non dimentica nulla, ma registra, naturalmente,
sia pure ancora inconsapevolmente, tutto.

Siamo ora in grado di aggiungere anche la mente ai veicoli descritti
in precedenza, costruendo il seguente schema:

Personalita: MENTE Pensiero
CORPO EMOZIONALE Impulso
CORPO VITALE Energia— Vita
CORPO FISICO Forma

Questi rappresentano la personalita, ossia la parte peritura che ci
compone.

E importante notare che ogni veicolo condiziona e adatta a se stesso
anche gli altri; per questo il corpo fisico dell’'uomo ¢ diverso da quello
degli altri regni della natura (eretto).

I processi mentali, come detto, sono interiori; mentre il cervello ¢ solo
il supporto fisico che permette loro di esprimersi nel mondo esterno.
Se seguiamo senza alcun tipo di supervisione i suggerimenti istintivi,
che non provengono dall"'io", ne consegue un guasto, una decadenza
nel fisico (e anche nella mente), a riprova del fatto che i veicoli o corpi
sono fatti come strumenti dello spirito, e solo cosi essi adempiono alla
loro corretta funzione, rimanendo quindi sani.

Possiamo percio concludere quanto detto fin qui affermando che nella
dimensione solo fisica non c'¢ vita, ma questa nasce con l'inserimento
della dimensione eterea nella fisica (Sole); nella dimensione eterea
non c'e¢ coscienza, ma questa nasce con l'inserimento della dimensione

28



astrale in quella fisico-eterea (Luna); nella dimensione astrale non c'e
consapevolezza, ma questa nasce con l'inserimento della dimensione
mentale in quella fisico-etereo-astrale (Terra). Cio vale per I'uvomo e
la sua evoluzione.

4. La percezione.

Ricapitolando, l'interazione fra I’emozionale e il vitale dell’uomo pro-
duce la coscienza, che € messa a fuoco sul mondo esterno dalla mente,
ottenendone la consapevolezza.

La consapevolezza puo svilupparsi perché la coscienza ¢ una dote in-
sita nello spirito; se cosi non fosse, dalla lotta fra vitale ed astrale
avremo solo un prevalere di una delle due forze, e conseguenti spinte
in una direzione anziché in un’altra, ma senza alcuna iniziativa o im-
plicazione interiore.

L’uomo pertanto sta sperimentando una duplice espressione di co-
scienza, le cui componenti attualmente egli non sa integrare. Da un
lato egli contiene in sé 1’originaria coscienza spirituale, che si sforza
di dirigerne I’esistenza secondo le leggi che le sono proprie, che sono
quelle dell’armonia cosmica, attinte dove essa esiste con le sue leggi,
superiori alle limitazioni dello spazio e del tempo; dall’altro sviluppa
durante I’esistenza fisica la dote dell’auto-coscienza e dell’emancipa-
zione dagli aiuti esterni. A scapito, perd, come sara pill chiaro quando
affronteremo I’evoluzione dell’uomo, della coscienza originaria.

Entrambe queste forme sono tuttavia presenti, in diversa misura, nella
sua interiorita, e sono riscontrabili anche ad una semplice osserva-
zione, purché si sappia dove dirigere I’attenzione.

Ricorriamo ad un esempio per provare a dare conto di cio. Per non
correre alcun tipo di rischio restiamo sul sicuro, fedeli alla consegna
di cominciare ....dall’inizio; parleremo dunque della cosiddetta realta.
Cosa ¢ pil tangibile, piu sicuro, della realta? Ciascuno di noi vede le
cose che lo circondano, ed ¢ sicuro quindi che esse esistono, che rap-
presentano qualcosa su cui fare affidamento. Qualsiasi argo-

29



mentazione basata su di esse puod a buon diritto essere descritta come
dotata di solide basi.

Esemplifichiamo dunque questa realta attraverso una situazione di
rapporto fra soggetto osservatore e oggetto osservato, nel seguente
modo:

dove i due dischetti disegnati rappresentano rispettivamente il sog-
getto e ’oggetto. Essi sono separati fra loro, cosi come la realta che
osserviamo ¢ separata da noi. Non vogliamo infatti fare confusione: la
realta ¢ tutto cio che ci circonda.

Facciamo a questo punto alcune considerazioni, osservando la figura.
Chiediamoci: come avviene questa percezione che ci permette di co-
noscere detta realta? Noi siamo in grado di vedere gli oggetti (fac-
ciamo il caso della vista, ma quello che diremo potra tranquillamente
estendersi a qualsiasi forma di percezione) perché i raggi luminosi li
mettono in comunicazione con i nostri occhi. La retta della figura po-
trebbe quindi raffigurare i raggi luminosi che uniscono la superficie
dell’oggetto osservato con la retina del soggetto osservatore. Quando
noi vogliamo descrivere la realta che ci circonda, perd, normalmente
omettiamo ’esistenza di questo qualcosa che ci unisce ad essa. Pud
sembrare paradossale, ma da un certo punto di vista questo qualcosa
potrebbe invece assurgere ad un’importanza maggiore rispetto all’og-
getto stesso che osservo: se non ci fosse la luce che mi mette in comu-
nicazione con esso, infatti, per me non esisterebbe né essa, né 1’og-
getto. Anche quando osservo le stelle, cosi belle ma cosi lontane, non
considero che 1 miei occhi sono in contatto con le stesse, attraverso i
raggi luminosi che hanno toccato (migliaia di anni fa) la loro superfi-
cie, e che ora mi mettono in comunicazione con esse, toccando i1 mieil
occhi.

Usualmente pertanto non rendo consapevole I’esistenza del mezzo che
mi permette di vedere, e ci0 rappresenta un primo elemento di dubbio

30



circa quello che fino a pochi istanti fa consideravo una base tanto so-
lida da fare da discriminante per una spiegazione capace di rappresen-
tare fedelmente la realta. La distanza delle stelle, inoltre, fa si che il
luogo dove le vedo ora sia ingannevole, perché nel frattempo (le mi-
gliaia di anni) esse si sono naturalmente spostate: altro elemento di
infedelta.

Se adesso ci chiediamo perché i raggi luminosi che colpiscono I’oc-
chio permettono di vedere gli oggetti, ci verranno immediatamente in
mente le spiegazioni che, fin dalle elementari, abbiamo compreso be-
nissimo: la luce che mi mette in comunicazione con gli oggetti colpi-
sce la retina dell’occhio, si trasforma in un impulso elettrico che, at-
traverso il nervo ottico, va a sua volta a colpire la parte di corteccia
cerebrale preposta alla vista. In questo modo vedo gli oggetti. Resta
pur sempre da spiegare perché una corrente elettrica si trasforma in
immagini.

Se abbiamo ben capito, fuori di noi esistono raggi luminosi, che in
verita creano una realta senza soluzione di continuita, nel senso che la
separazione fra noi e ci0 che ci circonda & dovuto unicamente al fatto
che ignoro gli stessi, e che quando giungono al cervello vedo soltanto
che cosa li ha generati o riflessi.

Devo a questo punto dubitare ancora di una cosa: oltre al fatto di non
vedere quello che c’¢ (i raggi luminosi), quello che vedo, c’¢? Le im-
magini infatti nascono nel cervello, e non sono che una elaborazione
di quest’ultimo a seguito di impulsi di tipo elettrico. Se ci fosse un
qualche punto debole in questa catena percettiva (oggetto - raggi lu-
minosi - occhio - nervo ottico - corteccia cerebrale) la percezione po-
trebbe risentirne, come nel caso del cieco. Facciamo I’esempio dei co-
lori: fin da piccolo, una certa frequenza dello spettro luminoso che
viene elaborata dal mio cervello dandomi una determinata sensazione
visiva, mi € stato insegnato di chiamarla, ad esempio, giallo. Poniamo
che un’altra persona elabori in forma leggermente diversa quello
stesso segnale elettrico: essa vedrebbe in modo diverso da me, proba-
bilmente vedrebbe un altro colore, ma lo chiamerebbe comunque
come le ¢ stato insegnato di chiamarlo: giallo. Vedremmo diver-sa-
mente, ma senza saperlo; anzi essendo convinti del contrario. Solo se

31



fosse possibile entrare nell’altro ce ne accorgeremmo. Le sensazioni
sono uniche e interiori, cio che lo scienziato della mente di oggi chia-
merebbe i “qualia”.

La percezione, infatti, € interiore, e le immagini (allo stesso modo dei
suoni, ecc.) nascono dentro di noi a rappresentazione della realta; ma
non dobbiamo confonderle con essal!

Fra le tante dimostrazioni possibili, ricordiamo ancora quanto avviene
se osserviamo la proiezione di una pellicola cinematografica: le im-
magini, staccate e a scatti (i singoli fotogrammi), diventano per 1’ os-
servatore un movimento fluido e continuo. Ebbene, questa non puo
essere altrimenti definita se non illusione ottica. Esiste un limite alla
capacita percettiva, noto alla scienza psicofisica, che pero in qualche
modo noi integriamo, non restandovi succubi, per interpretare la
realta.

Ci0 sta a significare che c¢’¢ qualcosa dentro di noi che ci fa entrare in
contatto con la realta, al di sopra o nonostante i limiti dei sensi. E que-
sto ci permette di sollevarci un pochino il morale: dopo aver imparato
a dubitare di questi ultimi, cosa che ci aveva messo in apprensione
....levandoci la terra da sotto i piedi, venire a conoscenza che siamo
invece in grado di percepire tanto sottilmente da rispondere a segnali
che sfuggono persino ai sensi piu efficienti, superando in qualche
modo i loro limiti funzionali, non puo che farci tornare la sicurezza in
noi stessi. Ma ci toglie comunque I’ultimo residuo di fiducia che ave-
vamo nei sensi medesimi.

Ci deve essere pertanto qualcosa dentro di noi che li supera, garanten-
doci un contatto con la realta molto pitu fedele e sicuro, nonostante
comunemente ne ignoriamo le dinamiche. Perché le ignoriamo? L’ as-
sunto iniziale che abbiamo poi, nel corso dell’esposizione, demolito,
era quello di considerare la realta altra cosa rispetto a noi, cioe ponen-
dola fuori di noi stessi, dicendo che ci circonda.

Dobbiamo, allora, a questo punto apportare alcune modifiche alla fi-
gura iniziale, nella quale vediamo chiaramente quanto percepiamo in
ogni momento di veglia: un soggetto e un oggetto separati da spazio
e da tempo. E la percezione dovuta ai sensi, cio¢ alla consapevolezza
ottenuta dalla mente inserita nella materia, che noi definiamo perce-
zione mediata dai sensi. Il suo prodotto ¢ la mente speculativa logico-

32



razionale tipica dell’'uvomo moderno, che pone 1’“i0” al centro, e in
contrapposizione, rispetto a tutto il resto del mondo circostante.
L’uomo che vuole toccare per credere (ignorando che in cio sta I’illu-
sione).

Per avere accesso ad una diversa forma di conoscenza, capace di non
essere condizionata dalle limitazioni sensoriali, riportiamo qui sotto la
stessa figura, visualizzando ora per0 anche lo spazio-tempo che inten-
diamo superare; ciog, per noi, il foglio in cui sono disegnati i dischetti,
come vedessimo il tutto in prospettiva:

—\

Superare la dimensione ordinaria su cui si basa la nostra percezione
sensoriale, significa trovare uno spazio diverso che metta in comuni-
cazione il soggetto con I’oggetto. Costruiamo dunque questo spazio
extra-foglio:

33



La forma torica (che attraversa il foglio da sopra a sotto) rappresenta
quindi per noi questa diversa possibilita di comunicazione fra i due.
Osservandola attentamente, ci rendiamo conto che soggetto ed oggetto
(i due dischetti) qui non sono entita separate, ma perdono in qualche
modo la loro distinzione e si trasformano in sezioni del toro formate
unicamente dall’intersezione con il foglio, ispirandoci la deduzione
che in quell’altro spazio non esiste separativita fra di essi, e che questa
¢ dovuta, nel nostro spazio, soltanto ai limiti dei sensi con cui perce-
piamo nello spazio/tempo ordinario. Quando, cioe, osserviamo dallo
spazio/tempo fenomeni che questo nostro sguardo, in un certo senso,
deforma. Questo ci porta a quel fenomeno misterioso per la fisica clas-
sica dell’ entanglement quantistico.

Possiamo a questo punto dire con San Paolo: "Ora conosco in modo
imperfetto, ma allora conoscero perfettamente, come anch'io sono co-
nosciuto": non ci sara piu differenza fra conoscere ed essere cono-
sciuto; sara un'unica azione.

Quest’altra percezione, libera dai sensi, la definiamo im-mediata,
cioe diretta, non mediata dagli stessi. Essa produce la mente analo-
gico-intuitiva dell’uomo, spesso ostacolata dalla ragione, che gli per-
metterebbe di superare la consueta comunicazione con il mondo
esterno, per entrare pill intimamente in comunione con lo stesso. Pos-
siamo interpretare la frase "Non hanno occhi e non vedono" dicendo:
non vedono perché non hanno occhi; sono legati alla percezione me-
diata dai sensi.

34



Le forme toroidi sono alla base di ogni struttura vivente, e le troviamo
fin dall’antichita raffigurate sotto la forma del cosiddetto fiore della
vita.

L’ampliamento della memoria consapevole e lo sviluppo della perce-
zione im-mediata, si potranno avere solo con lo sviluppo del cuore® al
fianco di quello della mente, permettendo all’uomo di far fiorire le sue
reali potenzialita. Che I’uomo non sia un’entita solo terrestre pud mo-
strarsi anche considerando come, ancora rispetto al sonno, egli non
possa generalmente restare sveglio per piu di 84 ore consecutive: egli
deve, in altre parole, trasferirsi per rigenerare le componenti della sua
personalita negli altri piani, dato che la lotta fra il vitale e I’emozionale
distrugge il fisico, che soltanto cosi si puo rinforzare. Al risveglio solo
I’esistenza di una memoria ancora inconsapevole non permette il ri-
cordo di questi viaggi extra-terrestri.

Per “comunione” intendiamo quindi quello che sta dietro alla comu-
nicazione, che ne &, in un certo senso, ’anima: la conquista evolutiva
di saper comunicare da anima ad anima, con o senza I’intermediazione
del pensiero concreto. Questa facolta puo appartenere sulla terra solo
all’essere umano, in quanto dotato di spirito interiore. La cosiddetta
“intelligenza artificiale” — I’ultimo innamoramento della scienza tec-
nologica - non la puo afferrare; farsi guidare da essa non puo che por-
tare ad un abbassamento generale del livello mentale. Nessun genio,
nessun vero artista, nessun vero sentimento, tutto cio che rende 1I’uomo
quello che in definitiva & se osservato in modo corretto, pud apparte-
nere all’intelligenza artificiale.

Etimologicamente “intelligenza” significa ‘“saper discernere, sce-
gliere”; ’intelligenza artificiale sceglie fra le cose — per quante pos-
sano essere — che noi abbiamo gia scelto per le sue elaborazioni, su
una base di calcolo statistico, ma essa di per sé non sente nulla: ¢ del
tutto incosciente. Il genio umano quando fa una scelta attinge, il pil
delle volte inconsapevolmente, alle dimensioni spirituali, a quella
parte di sé che abita nelle sfere celesti. Affidare percio alla intelligenza
artificiale le scelte sociali, politiche, economiche o addirittura

3 Questo aspetto verra meglio chiarito parlando di evoluzione in altro la-
Voro.

35



artistiche, ecc., non pud che condurre ad un vicolo cieco incapace di
sviluppare quello che I’evoluzione attende da noi. Pud andare bene per
chi la vorrebbe utilizzare per scopi di controllo delle persone, ma cio
rappresenta esattamente la direzione opposta a quanto il nostro verso
Sé si attende da noi per fare si che proseguiamo nel cammino di ascesa
verso le dimensioni superiori per unirci ad esso, e inaugurare la nostra
partecipazione alle Gerarchie Creatrici celesti. Con le parole di Gesu,
diremmo che sarebbe come da ciechi ci facessimo guidare da altri cie-
chi: finiremmo entrambi nel fosso.

Essersi adagiato su una concezione di se stesso solo materiale rischia
di portare I’'uomo a un ridimensionamento della sua vera essenza, fa-
cendo nascere una umanita mutilata, tesa solo a sopravvivere senza
faticare troppo; meglio se guidata dall’“esperto” di turno che le dice
che cosa fare, che ha gia fatto le scelte e che ¢ pericoloso contraddire.
Non siamo nati per fare questa misera fine: siamo nati per mettere al
servizio dello spirito, la parte eterna di noi stessi, le esperienze che
coraggiosamente siamo chiamati a fare nel corso di questa esistenza.
Nascere oggi vuol dire saper fare una scelta in piu: quella di reclamare
la capacita autonoma di scegliere il nostro destino, attivando il pen-
siero superiore: I’intuizione che si esprime solo attraverso la facolta di
“comunione” (con noi stessi e con gli altri). L’intelligenza artificiale
puo essere un utile strumento al servizio dell’'uomo, ma non il contra-
rio.

5. L’individualita e la personalita.

Abbiamo dunque visto che oltre al piano fisico che tutti conosciamo,
esistono altri piani di esistenza non visibili, ma che svolgono la loro
azione fin giu al piano fisico.

Completiamo quindi cosi lo schema che abbiamo iniziato:

MENTE Piano Mentale | Uomo Veglia
C. EMOZIONALE | Piano Astrale Animali | Sogno
CORPO VITALE | Piano Etereo Vegetali | Sonno
CORPO FISICO Piano Chimico | Minerali | Morte

36



Non possiamo perod conoscere appieno 1’uomo se lo consideriamo solo
nei suoi veicoli (né tantomeno solo nel suo corpo fisico). E di moda ai
nostri tempi parlare di uomo totale, ma dobbiamo stare attenti a cosa
intendiamo: pud intendersi semplicemente 1’estensione della sua co-
noscenza al piano etereo, o a quello astrale, o piut raramente anche a
quello mentale, ma tutto cio ¢ parziale e fuorviante, se non lo conside-
riamo nel suo fondamentale rapporto col mondo dello spirito, che ¢
quello delle cause, mentre gli altri rappresentano soltanto il mondo
degli effetti.

E infatti lo spirito che si riflette nei piani di manifestazione, usando
per il proprio sviluppo i veicoli della personalita. Vogliamo ancora una
volta tornare al nostro schema, aggiungendovi la tripartizione dell’ En-
titd Spirituale cosi come viene insegnata nelle scuole esoteriche. In
realta, lo Spirito ¢ indivisibile; questo viene fatto per motivi didattici:

Possiamo dire adesso che, sia pure in modo molto schematico ed ele-
mentare, abbiamo un’idea comunque completa dell’uomo totale, nei
suoi due aspetti, della personalita, I’io e dell’individualita, il Sé o
essenza spirituale. Il vero uomo ¢ il Sé, e quando ¢ lui a dirigere il
corpo, i vortici del corpo emozionale girano in senso orario e si attiva
la forza centripeta verso I’ esterno; quando invece sono i desideri bassi
a comandare, ¢ il corpo emozionale a dirigere, e si attiva la forza cen-
tripeta facendo girare i vortici in senso antiorario, dall’ esterno rispetto
al Sé.

Individualita SPIRITO della VOLONTA o DIVINO
(parte imperi- | SPIRITO della SAGGEZZA o CRISTICO

tura): SPIRITO dell’ ATTIVITA o UMANO
MENTE

Personalita CORPO EMOZIONALE o ASTRALE

(parte peri- CORPO VITALE o ETEREO

tura): CORPO FISICO o CHIMICO-BIOLOGICO

Ci sono alcune persone che non riescono ad accettare una concezione
spirituale dell’'uomo, né I’idea della rinascita, cioe la distinzione fra
personalita ed individualita, e questo soprattutto per un malinteso

37



timore di perdita della propria identita. Che idea hanno queste persone
dell’identita? Di una unione psico-fisica, sempre identica a se stessa,
che caratterizzerebbe la consapevolezza che abbiamo di noi stessi. Se
esaminiamo per un attimo questa idea, pero, troviamo subito qualcosa
che dovrebbe farci riflettere: le cellule del nostro corpo hanno una vita
molto limitata; le uniche che durano sono quelle cerebrali, ma all’in-
terno di ogni cellula, a livello atomico, al massimo ogni sette anni la
materia si rinnova, viene sostituita da altra. Quindi non pud essere la
materia, neppure quella che forma il cervello, a fare da base per quella
supposta unita. Inoltre, anche un esame esteriore sul comportamento
umano ci indica quanta grande differenza ci sia fra un bambino e un
adulto, o un anziano: veramente, nell’adulto o nell’anziano non esiste
praticamente pill nulla della mentalita, delle idee del bambino. A volte
la reciproca incomprensione, se non intolleranza, ¢ enorme, tanto da
farci chiedere: ma quell’adulto ¢ mai stato, a suo tempo, anche lui un
bambino? Solo un particolare "culto della personalita” pud impedirci
di vedere questo!

Dunque, né a livello fisico, né a livello psichico riscontriamo quella
identita che nell’idea dell'unica esistenza si vorrebbe salvaguardare.
Se ci fermiamo a questi livelli, se tutto si riducesse ad essi, allora si
che dovremmo dubitare di poter avere una vera consapevolezza di noi
stessi, come unita e identita individuali; € quindi vero il contrario: sol-
tanto con una concezione spirituale della vita possiamo capire perché
noi ci sentiamo sempre lo stesso individuo. Altrimenti sarebbe come
considerare che una scala a pioli fosse composta soltanto dai gradini,
e ci dimenticassimo dei corrimano laterali che quelli unisce e sostiene:
cosa sarebbero i primi senza questi ultimi? La scala non potrebbe esi-
stere, non sarebbe certamente una scala! Allo stesso modo, 1’uomo ¢&
un individuo proprio perché non & composto unicamente dai corpi che
uniti formano la sua personalita, che sono perituri e soggetti a muta-
menti continui, ma perché dietro ad essi esiste un qualcosa che 1i uni-
sce, anzi che li produce per il proprio avanzamento, e questo qualcosa,
eterno, imperituro, & pertanto cid che possiamo e dobbiamo conside-
rare il vero uomo. Questo qualcosa ¢ lo spirito, e in esso noi conce-
piamo I’auto-coscienza, essendo la coscienza una sua caratteristica, ed
¢ questo che da I’idea di identita all’io, il quale ¢ in realta riflesso dello

38



spirito. Il senso identitario dell’'uvomo comune ¢ fondato su due co-
lonne: una spaziale, dovuta alla distinzione io-non io, € una temporale,
dovuta alla memoria. E questa la prova che detto senso appartiene alla
dimensione spazio-temporale, cio¢ alla percezione mediata della
realta. Si tratta quindi della realta illusoria che coinvolge anche il no-
stro senso d’identita.

Al giorno d'oggi si sentono fior di psicologi esaltare la sfera emozio-
nale, non sapendo distinguere tra pensiero e desiderio; dicono: "segui
I'emozione". Frase istigatrice e al tempo stesso vittima dell'iperstimo-
lazione del desiderio cui sono sottoposti i giovani al giorno d'oggi. Ne
deriva che questi giovani bruciano il desiderio con aspettative che ri-
mangono poi inappagate e deluse, per cui cercano altre fonti in droghe,
alcol, ecc., e perdono l'aspetto affettivo e di relazione. Ma la domanda
&: "chi deve seguire chi?" Se ci analizziamo anche velocemente, ci
rendiamo ben presto conto di come usiamo identificarci in molte sfac-
cettature differenti: ora desidero quella cosa, fra un momento non la
desidero pil e passo ad un'altra; ora mi appassiono ad un argomento,
o ad una persona, e fra un momento non lo considero piu; ora l'entu-
siasmo mi porta a compiere un'azione, e fra un po' detesterd quello che
ho fatto. Questo che cosa vuol dire? Vuol dire che nessuna di tutte
queste sfaccettature, di questi io, contrapposti e incoerenti, mi rappre-
senta veramente. E come se io fossi separato in mille pezzi, dei quali
ora uno ora un altro prende il sopravvento, a scapito provvisorio di
tutti gli altri.

A volte si sente dire da taluni che per trovare se stessi hanno dovuto
scavare nella propria ombra, trovare il loro lato piu oscuro. Questo ¢
un malinteso: se I'hanno trovato, non ha comunque a che fare con la
loro vera natura; si tratta solo di una delle sfaccettature della loro per-
sonalita. La vera natura, I'essenza che queste persone stanno cercando,
¢ l'essenza spirituale, che sta "dietro" e "al di sopra" di tutte le sfaccet-
tature della personalita.

Il vero lo, che ¢ il Sé, non appartiene a nessuna di queste sfaccettature,
che sono solo superficiali ed esteriori. Non devo "scegliere", ma solo
guardare dall'alto, senza giudicare. I1 S€é non entra nella partita, perché
significherebbe che ¢ solo un'altra sfaccettatura: il Sé trae

39



insegnamento ed esperienza da tutte le attivita della personalita, anche
se cerca di indirizzarmi nella direzione dell'evoluzione. E il metodo
per saperlo ascoltare, accogliere e, soprattutto, identificarsi in esso, ¢
sviluppare l'intuizione.

Tutto cio che non ¢ dialettico ma simbolico; che non tende alla sepa-
razione ma all'unita; che preferisce il "noi" piuttosto dell"'io"; che ci
fa provare compassione anziché giudizio; che preferisce il servizio alla
sopraffazione, ecc., appartiene al Sé ed ¢ la via per I'evoluzione. Que-
ste perd non devono essere regole da seguire, perché sarebbero ancora
esterne e relative ad un io che "vuole evolvere". Sono piuttosto delle
tabelle stradali di localita: se le incontriamo, vuol dire che siamo sulla
"buona strada"; ma devono nascere da dentro e risultare naturali. I1 Sé
¢ posto sopra alla Legge esterna, perché non ne ha bisogno avendola
interiorizzata: agisce solo per Amore (agape). Il cammino interiore
non ¢ quindi da confondere in toto con il filone filosofico del solipsi-
smo, in quanto se ¢ vero che la percezione ¢, e pud essere, solo inte-
riore, non se ne deve dedurre con cio che le leggi, e soprattutto le leggi
morali, non siano un patrimonio evolutivo che comprenda tutto un po-
polo, per non dire di talune di tutta I’umanita. Dire che la legge si deve
interiorizzare non toglie nulla al valore della legge in sé, ma al contra-
rio la considera come il livello minimo a cui tutti dovrebbero sotto-
stare. Una volta interiorizzata, il suo valore per I’individuo non sara di
certo diminuito, al contrario si dimostrera sempre pil esigente e raffi-
nata una volta aperta ai suggerimenti del Sé.

La prima dote dello spirito in effetti & I'Essenza. L'uomo puo dire "o
sono" e avere il senso di identita perché nella sua natura piu profonda
puo collegarsi con I'Essenza Universale, che ¢ la natura divina dalla
quale - all'atto della Creazione - discendono la Coscienza e la Vita. E
per questo che I'universo non ¢ un semplice meccanismo composto di
sezioni che interagiscono fra loro: tutte le singole componenti cosi
come ci appaiono sono dovute alla nostra soggettiva percezione. L'u-
niverso, in ultima analisi, ¢ oggettivo, ma la sola oggettivita che real-
mente esiste ¢ quella di Dio; oggettivita che si manifesta negli esseri
soggettivamente. Come leggiamo: "In Dio siamo, ci muoviamo e ab-
biamo la nostra essenza".

40



Secondo la psicologia accademica, il centro dell'individuo & 1'"io", la
parte auto-cosciente o consapevole, posto tra due parti inconsce: 1'""es"
da un lato, sede degli istinti e degli impulsi vitali, e il "super-io" dall'al-
tro, sede dei condizionamenti quali deposito delle regole morali che
mirano a controllare gli impulsi dell'es. In questo senso il super-io di-
venta quel deposito dei divieti, dei "Non fare" propri dei Comanda-
menti delle religioni, che incontreremo piu avanti in questo lavoro.
Non il super-io, quindi, ci interessa, ma l'azione di quello che chiame-
remo il "Sé€", in quanto espressione dello spirito nell'uomo, che mai
giudica moralisticamente. Il comportamento di un animale in una de-
terminata situazione puod essere preso come esempio del comporta-
mento della sua specie, da cui il termine corretto per definirlo &:
"esemplare". Lo stesso non si puo dire per 1'nvomo: ogni singolo forma
una specie a sé, e il comportamento che segue dipende solo da lui. E
la personalita che agisce, ma dobbiamo tenere conto che essa dura una
sola vita (dal latino "persona" = maschera, cio¢ apparenza esteriore),
mentre il vero uomo ¢& lo spirito, che ¢ interiore e percio: "individuale",
come il termine "individuo" suggerisce essere unico e indivisibile. Per
sintetizzare:

1
(9]
72
|

= istinto = esemplare animale;

- "io" = ragione = uomo come persona;

- "S¢é" = intuizione (lo "Spirito di Verita" di cui parla I'evangelista Gio-
vanni) = uomo come individuo, di cui la persona ¢ il riflesso. Ricor-
diamo e sottoscriviamo la seguente frase di Albert Einstein: "La mente
intuitiva é un dono sacro, la mente razionale é un fedele servo ... Noi
abbiamo creato una societa che onora il servo e ha dimenticato il
dono".

La scienza spirituale ha questa visione diversa, e pone al centro la co-
scienza in quanto dote dello spirito che man mano si deve sviluppare
nell'individuo accrescendone la consapevolezza, che viene acquisita
grazie all'esperienza. Le regole in questo modo non sono provenienti
dall'esterno in quanto convenzioni da rispettare e far rispettare, ma
rappresentano quella parte di legge cosmica che viene via via

41



interiorizzata: la consapevolezza che si avvicina cosi alla conquista
della Coscienza Cosmica.

In questo processo I'uomo risente del fatto che la propria consapevo-
lezza ¢ stata ottenuta, come si ¢ visto, per mezzo della distinzione fra
se stesso e il resto del mondo, facendosi mezzo della percezione me-
diata; egli dovra capire che accrescere davvero la propria coscienza
non dovra significare imporla agli altri, ma dirigersi verso l'unita di
comunione che caratterizza la vera coscienza cosmica spirituale.

Non dobbiamo tuttavia cadere nel trabocchetto di confondere la co-
scienza con l'intellettualismo. L'intellettualismo ¢ una degenerazione,
un'involuzione del pensiero speculativo, che continua a girare sempre
attorno a se stesso ponendosi continuamente domande, alle quali non
chiede risposte se non in apparenza. Se, per disgrazia, si imbattesse in
una, subito la seppellirebbe sotto altre domande. E il pensiero mediato
che confonde se stesso col processo nel quale ¢ decaduto, impedendo
il lavoro di trasmutazione. E la luce riflessa che ripudia la propria ori-
gine radiante, perdendo cosi la sua reale intrinseca identita.

Quanto fin qui detto tuttavia, per quanto possa sembrare complesso,
non ¢ ancora tutto, manca ancora un aspetto da approfondire: dob-
biamo avere un’idea dinamica di tutto questo. L’uomo, infatti,
come tutto cioO che esiste nell’Universo, € un essere in evoluzione.
Anche restando solo al suo corpo fisico, alcuni organi un tempo svol-
gevano un compito diverso dall’attuale, e uno diverso ancora svolge-
ranno in futuro.

L’epifisi, ad esempio, ghiandola endocrina situata nella testa, nell’an-
tichita dell’evoluzione umana era un organo di percezione. Ora € quasi
dormiente. In futuro, essa rappresenta proprio quello che dobbiamo
sviluppare a livello fisico per comprovare a noi stessi quanto qui
stiamo ancora soltanto leggendo e dialetticamente apprendendo.
L’uomo antico (lo vedremo meglio pitt avanti) possedeva una chiaro-
veggenza passiva, indotta, legata al sistema nervoso involontario.
Esistono ancora oggi chiaroveggenti di questo tipo, legati al passato
evolutivo (appartengono alla classe mistica o orientale), che perd non

42



hanno il controllo di quello che vedono. Si sviluppano attraverso il
plesso solare*, e sono i cosiddetti medium passivi.

Lo sviluppo dell’'uomo perod deve portarlo ad espandere cosciente-
mente i propri poteri, perché solo cosi diventeranno lo strumento dello
spirito e gli permetteranno di avanzare nell’evoluzione, sviluppando
la chiaroveggenza volontaria attraverso 1’epifisi e la vicina ipofisi,
facendo nascere la vista spirituale. In questo modo (col quale comun-
que ¢ possibile accedere a piani inaccessibili al metodo precedente) si
riuscira ad indagare nell’interiorita dell’uomo, scoprendo le diverse
dimensioni e quindi i diversi veicoli che lo compongono e che ab-
biamo descritto, e nel contempo a vedere il passato, rivivendo la storia
dell’evoluzione umana.

Quanto abbiamo fin qui letto e quanto leggeremo non ¢ che un accenno
della conoscenza che la vista spirituale pud rendere accessibile. Essa
presuppone, contrariamente al metodo legato al passato, una condotta
di vita spirituale.

Il primo passo & lo sviluppo del corpo vitale. Oggi tutto tende alla
soddisfazione dell’emozionale. Esso ¢ per sua natura instabile e fug-
gevole e non ¢ possibile appagarlo del tutto. Appena soddisfatto un
desiderio ne affiora un altro. Esso ci tiene schiavi.

Soltanto con lo sviluppo del corpo vitale possiamo avviare quel tiro-
cinio esoterico spirituale che ci dara una evoluzione positiva, e che
ci aprira la possibilita di sviluppare 1 nostri poteri latenti. Ne risultera
anche il dono della pace interiore, che vince 1’ansia di chi non sa dare
una regola agli impulsi dell’emozionale.

Per fare ci0, pero, dobbiamo sviluppare il lato del cuore, e non pos-
siamo farlo, da occidentali, se prima non abbiamo soddisfatto in questa
direzione la mente. Ecco lo scopo di queste pagine.

Quando riuscissimo a fare nostro questo approccio multidimensio-
nale all’uomo e al mondo in cui egli ¢ inserito, si schiuderebbero per
noi delle porte capaci di condurre ad una comprensione fino a prima
forse nemmeno sospettata. Facendo il confronto con la precedente
concezione, quest’ultima apparirebbe subito nella sua totale

4 Vedi il capitolo dedicato ai centri di forza.

43



insufficienza e incapacita di dare un senso all’esistenza e una spiega-
zione a quello che nella stessa avviene. Il mondo cosi considerato ap-
pare estremamente limitato e appiattito nell’unica dimensione spazio-
temporale contemplata, priva di possibili spinte o aspirazioni ad an-
dare oltre.

Esiste invece un oltre quotidiano, che in ogni istante ¢ presente, vicino
a noi e a quanto stiamo facendo, pensando, desiderando. E attingendo
a questo oltre che possiamo positivamente operare per migliorarci, fa-
cendo scendere le sue leggi anche nel qui ed ora. Le aspirazioni che
questo nuovo approccio fanno sorgere sono quelle suggerite dal cuore,
che ci fanno dimenticare di noi stessi (ossia della nostra separativita),
permettendoci di inoltrarci nel sentiero previsto per il futuro, quello di
sentirsi “uno con tutto e con tutti”’, fuori dall’illusione egocentrica
della percezione mediata. In ogni istante il presente contiene in sé,
come un segreto, un’apertura verso questo al-di-la: siamo solo noi,
nella nostra mente razionalmente ristretta, che impediamo a noi stessi
I’accesso verso questo mondo salvifico. Ovviamente non dobbiamo
intendere questo “presente” come una parte del tempo ordinario, altri-
menti il solo risultato sarebbe il menefreghismo, il “chi vuol esser lieto
sia...”, col rischio di ottenere il grado di ...barbone! E implicito nella
ricerca del presente uno scatto di coscienza. E probabile che spesso
suscitiamo la disperazione degli abitanti di quel mondo, che di certo
fanno di tutto per portarci a vedere la luce, che di certo ci vedono in
pit occasioni ad un passo da questa realizzazione, e che quasi sempre
finiamo per negarci. E inutile allungare la mano verso qualcuno, se
questi a sua volta non protende poi anche la sua. E il concentrare la
nostra attenzione sulla percezione e propriocezione mediate dai sensi,
che ci impedisce di accedere consapevolmente alla percezione im-me-
diata che tutto comprende. Eppure ¢ necessario fare uno sforzo e spen-
dere energia per restare in quella percezione.

La nostra tendenza sarebbe quella di alzarci da terra, e di elevarci...
lo vediamo quando andiamo via col sonno, cioe¢ quando le energie
spese per la veglia si esauriscono, e la veglia un po’ alla volta scema.
Riuscire a non rimanere distolti dalla coscienza di veglia pur restando

44



consapevoli, ci permetterebbe di seguire la nostra coscienza quando
abbandona il fisico, facendoci accedere agli stessi piani vitali.

Possiamo immaginare le epoche passate durante le quali eravamo di-
retti dall'esterno, come la nostra interiorita fosse riempita da pensieri
non nostri, che in qualche modo ci ordinavano quali dovevano essere
1 nostri comportamenti: la nostra natura ci portava allora ad obbedire,
ed ¢ inutile nasconderci che in ci0 puo prefigurarsi un sentimento di
sicurezza, ora percepito maggiormente dalla corrente umana piu in-
cline al carattere mistico. Quando divenimmo sordi a quest'ascolto, in
seguito alla decadenza del pensiero di comunione in quello di comu-
nicazione, si cred un vuoto. Questo vuoto, ricordo inconscio di quella
perdita, quasi ci spaventa, e sentiamo il bisogno di riempirlo: lo riem-
piamo allora con pensieri che sono, si, nostri, ma non possono svolgere
I'identica funzione di quelli perduti. Si trasformano allora in condizio-
namenti, in fissazioni, in disagi mentali che ci tengono schiavi. FARE
SILENZIO ¢ la medicina; ma silenzio interiore, capace percio di ria-
prirsi - ora in chiave consapevole - all'ascolto, in percezione im-me-
diata, dei suggerimenti del Sé. Occorrerebbe non badare ai nostri gusti,
idee, ecc., per focalizzarsi sull'oggetto o essere che ci parla.

Non ¢ certamente facile arrivare a questo, perché la mente, come ap-
prenderemo nello studio della Genesi, ¢ I’ultimo veicolo che abbiamo
sviluppato, ed & tuttora poco piu che un abbozzo. L’esercizio ha pro-
prio lo scopo di permettere al Sé di iniziare a parlare al nostro io, di-
rigendone, finalmente, I’esistenza, e al pari stesso di accelerare lo svi-
luppo del veicolo mentale. Dire, come faremo pil avanti, che conce-
pire pensieri equivale a concepire figli, in una diversa dimensione, ¢
letteralmente vero: ogni pensiero che noi emettiamo costruisce una sua
forma nel piano mentale, che ne risulta attiva ed operante, dotata della
qualita che noi le abbiamo dato e della lunghezza di vita corrispon-
dente alla forza con cui I’abbiamo concepita. Essa interagisce con altre
forme-pensiero, venendo attratta da quelle simili ed accrescendo cosi
la sua importanza. Ecco un altro importantissimo motivo per cui ini-
ziare fin da ora a controllare il pensiero non risultera essere mai troppo
presto. Siamo responsabili dei pensieri che facciamo, e cid che noi

45



stessi siamo dipende dai pensieri che usualmente emettiamo o atti-
riamo, dando loro il potere necessario all’azione.

Abbiamo cosi visto come le quattro correnti evolutive che si stanno
sviluppando sul nostro pianeta si differenziano fra loro:

il regno minerale, che possiede solo il corpo fisico;

il regno vegetale, che possiede corpo fisico e corpo vitale;

il regno animale, che possiede, oltre al corpo fisico e a quello vi-
tale, anche il corpo emozionale;

[’uomo, che oltre ai tre corpi precedenti possiede anche la mente.

La croce ¢ il simbolo delle tre correnti viventi:

46

il braccio inferiore rappresenta il regno vegetale, che cresce dalla
terra e si innalza verso il cielo; esso ¢ diretto dallo spirito-gruppo
vegetale lungo correnti che partono dal centro della Terra e si di-
rigono verso I’esterno del pianeta, scorrendo lungo il tronco o gli
steli delle piante;

il braccio orizzontale rappresenta il regno animale, il cui spirito-
gruppo circola circondando la Terra, e controlla gli animali scor-
rendo lungo la loro colonna vertebrale, che percio ¢ orizzontale. 11
braccio orizzontale ¢ diviso in due parti, a simbolizzare la divi-
sione sessuale, che non esisteva allo stato vegetale;

il braccio superiore rappresenta I’umanita che, con 1’acquisizione
della mente, si innalza verso i regni superiori.



6. L’esercizio rivelatore

Esiste un esercizio, chiamato esercizio rivelatore, che ci puo aiutare
nell’ampliare la coscienza verso i piani superiori. Si compone di quat-
tro passaggi da eseguire possibilmente la mattina, appena svegli, in
stato ipnagogico.

Il passaggio preliminare consiste nello scegliere un oggetto su cui con-
centrarsi; ¢ preferibile che sia di natura superiore e spirituale e il pil
semplice ed essenziale possibile, come un simbolo ad esempio. La
scelta ¢ libera e dipende dall’indole di ciascuno.

Il primo passo ¢ ’Astrazione: ¢ esperienza comune che quando un
pensiero “ci prende”, esclude tutti gli altri legati alla percezione dei
sensi. Stiamo leggendo un libro, gli occhi e una parte del cervello ne
scorrono il testo, ma noi non comprendiamo nulla perché la coscienza
e rivolta ad un altro soggetto, ad un problema che ci assilla ad esempio,
e ci vediamo costretti, se ci interessa il testo che abbiamo sotto gli
occhi, a ritornare indietro e rileggerlo nuovamente con 1’attenzione ad
esso rivolta. Senza saperlo, siamo in questo modo passati dal pensiero
legato alla percezione mediata dai sensi al pensiero in qualche modo
svincolato da essi, il pensiero astratto. Certo, il pensiero astratto puo
contenere idee spirituali, ma anche idee del tutto materiali; & per que-
sto motivo che I’oggetto scelto dev’essere di natura superiore, cosa
che attiva I’ attivita cerebrale connessa con i centri di forza della testa,
in particolare del centro frontale.

Il secondo passo ¢ la Concentrazione: consiste nel mantenere fermo il
suddetto pensiero almeno per una decina di secondi. L.’esperienza dun-
que consiste nell’allenarci a mantenere la nostra attenzione in contatto
stabile con I’oggetto che abbiamo deciso di utilizzare, senza che niente
possa distrarci (o “divertire”’) da tale decisione. Nonostante cid che
puo apparire, ¢ pil facile a dirsi che a farsi, ed & necessario molto eser-
cizio per riuscirci. Tutta la mente deve essere occupata da esso, ma
senza sforzo fisico; non stringere le labbra, strabuzzare gli occhi, chiu-
dere i pugni o mordersi la lingua. Lo sforzo ¢ nel pensiero, e deve
essere fluido, quasi spontaneo.

47



Col tempo si dovra riuscire a mantenere 1’idea della concentrazione
pit a lungo, entrando cosi nel terzo passo, quello della Meditazione.
Evocheremo allora associazioni di idee sullo stesso oggetto, escluden-
dolo da qualsiasi altro. Lo esamineremo sotto diversi punti di vista,
attraverso la sua struttura, la sua storia, gli effetti che puo produrre, e
cosi via. Dovremo riuscire a visualizzarlo sotto ogni punto di vista, in
modo che non ce ne siamo altri che, in conclusione, possono venirci
in mente. Magari ogni volta formeremo ulteriori associazioni di idee,
ma ¢ importante che in ciascuna di esse esauriamo quello che, per
quella volta, riusciamo a connettere ad esso.

Il terzo passo porta al quarto: I’ Intuizione. Quando saremo abili abba-
stanza ad ottenere questo risultato, possiamo provare, alla fine del pe-
riodo, a rilasciare con un atto di volonta I’ attenzione, ma senza riem-
pire il “vuoto” con altri pensieri o altre associazioni di idee: saranno
essi a presentarsi alla nostra attenzione, che rimarra tranquilla. Ci si
presenteranno idee, immagini, ecc., inattese, improvvise, ma non do-
vute a uno sforzo personale, ma con una origine interiore proveniente
da altri piani. Non piu dall’io, ma dal Sé. Siamo a questo punto passati
dal pensiero mediato al pensiero im-mediato.

A questo punto non siamo piu gli stessi di prima: abbiamo unito i due
mondi, quello materiale e quello spirituale. Le istanze dei sensi (cupi-
digia, ingordigia, paura, invidia, ecc.) saranno per noi sempre meno
attraenti.

Solo esercitarsi in tutti e quattro i passaggi produrra un risultato utile
ai fini spirituali.

48



MORTE E RINASCITA

Tutti noi vediamo, praticamente tutti i giorni, la vita che scorre davanti
ai nostri occhi: nascita e morte ci si presentano, con tutto il loro carico
di mistero.
Da dove veniamo? Perché viviamo? Dove andiamo dopo la morte? Da
quando I'uomo ¢ tale, da quando cio¢ ha raggiunto la forma di co-
scienza detta obiettiva di veglia, ha cercato di rispondere a queste ine-
vitabili domande.
Le risposte che si ¢ dato sono state diverse, e di diversa portata. Tutte
sono, comunque, riconducibili a tre teorie di base, che chiameremo:

¢ Jla Teoria Materialistica,

¢ Ja Teoria Unicistica,

* la Teoria della Rinascita.
Esaminiamole allora un po’ da vicino.

1. La Teoria Materialistica.

La Teoria Materialistica afferma che tutto cio che esiste ¢ riconduci-
bile alla materia (visione monistica del mondo). La vita, la coscienza,
la consapevolezza sono soltanto un prodotto del corpo, e terminano
alla morte. Essa puo essere rappresentata con un segmento:

Quanto detto sulla forza antagonista dell’entropia nei confronti della
vita ¢ gia abbastanza per demolire questa teoria. Possiamo aggiungere
una considerazione analoga nei confronti del cervello: il cervello, in
quanto organo fisico, ¢ soggetto ovviamente all’entropia, ma la stessa

49



cosa non possiamo dirla se parliamo della mente e dei suoi prodotti.
Nella nostra coscienza, in realta, il cervello, che si nutre di sostanze
fisiche, produce perd qualcosa di immateriale: pensieri, immagina-
zione, arte, speculazioni filosofiche, ecc., tutte cose che non servono
alla sopravvivenza fisica (anzi, che talvolta la contrastano) e che “nu-
trono” la mente, creandovi non maggior disordine, ma maggior ordine,
ossia entropia negativa. Cosa impossibile se vogliamo rimanere a li-
vello fisico. La mente, in altre parole, non & materiale: risponde ad un
ordine superiore.

Esclusa questa teoria, concentriamo la nostra attenzione piuttosto sulle
persone che la sostengono. Possono distinguersi in due grandi catego-
rie:

*  I’agnostico,

* lo scettico.

L’agnostico possiamo trovarlo fra quelli che dicono, come gia ab-
biamo visto: “lo credo a quello che vedo”. Dicemmo che ora neppure
la scienza pensa piu in questo modo, definendo realista ingenuo chi lo
facesse. L’agnostico ¢ convinto che non € possibile indagare sui mi-
steri della vita e della morte, per cui non cerca. Chi si avvicinasse con
spirito spregiudicato a questi argomenti, invece, in breve tempo si con-
vincerebbe del contrario; basterebbe sfogliare alcuni dei molti libri che
al giorno d’oggi si trovano sull’argomento. Effettivamente, sembra
piuttosto che I’unico modo per essere certi che non si puo indagare
sull’al di la, & astenersi dal farlo.

Lo scettico, da parte sua, supera 1’agnostico, dato che si potrebbe de-
scriverlo dicendo che ¢ colui che dice: “Io non credo neanche se vedo”.
Sarebbe superfluo commentare un simile atteggiamento, e quanto esso
sia irragionevole, anche se di solito lo scettico € uno che abusa di ....ar-
gomenti razionali. E importante perd notare che molto spesso lo scet-
tico adulto viene cosi preparato da una certa educazione avuta fin
dall’infanzia. I bambini, infatti, fino a sette anni circa, sono natural-
mente in contatto con forze (ed esseri) piu sottili, € non & raro che
raccontino di giocare con “amici” invisibili. E proprio costringendoli
a negare questa, che per loro ¢ una realta, qualificandoli per bugiardi,

50



dimostrandoci non soltanto increduli, ma anche deridendoli, o minac-
ciandoli, che cominciamo a formare lo scettico di domani.

Un approccio spregiudicato a questi temi, invece, puo aiutare a for-
marsi la convinzione che tutto cio non puo essere spiegato solo ma-
terialisticamente. Il punto di vista spirituale, cioe, la ricerca, deve
essere coltivata, se vogliamo che produca frutto. In fondo, dire “non
credo”, o dire “credo” significa esattamente la stessa cosa: “non so!”
E di conseguenza la cosa pil ragionevole da fare ¢ cominciare a lavo-
rare per saperne di pil, a ricercare.

Il giardino dell’agnostico, non coltivato e trascurato, si riempie di er-
bacce inutili; quello dello scettico, da parte sua, diventa un arido de-
serto.

Resta comunque il fatto che la Teoria Materialistica ¢ insufficiente a
spiegare i misteri della vita e della morte. Tanto che & costretta ad at-
tribuirli al caso, cosa assolutamente inaccettabile dalla ragione.

2. La Teoria Unicistica o Teologica.

Passiamo allora alla Teoria Unicistica, cio¢ dell’unica esistenza: essa
non ¢ pit monistica, dato che afferma esistere sia un mondo materiale
(laterra), che uno spirituale (i cieli, I’al di 1a). Possiamo rappresentarla
con una semiretta:

perché afferma che alla nascita proveniamo, da zero, direttamente da
Dio, e dopo una breve esistenza, in cui siamo messi nelle condizioni
piu disparate e disuguali, subiremo per I’eternita le conseguenze del
nostro comportamento nella vita. Possiamo prima di tutto considerare
che qualcosa che ha avuto un inizio e non abbia poi anche una fine (la
semiretta) ¢ in natura una aberrazione, non possedendo in sé la poten-
zialita per farlo.

Questa teoria ¢ assurda per almeno due motivi:

1. lingiustizia palese (differenti condizioni iniziali),

51



2. T attribuzione di un sentimento vendicativo a Dio. Molti di noi, si-
curamente meno buoni di Lui, non si sentirebbero di infliggere
certe ....punizioni!

Senza contare che una strettamente ortodossa interpretazione delle sa-
cre scritture farebbe secondo alcuni ammontare a solo 144.000 il nu-
mero di uomini salvati.

Le religioni di questo tipo sono nate quando, evolutivamente, I’'uomo
doveva concentrarsi tutto sulla vita materiale (per sviluppare la co-
scienza obiettiva di veglia). All’umanita pit progredita furono cosi as-
segnate le grandi religioni monoteiste, che predicano 1’esistenza di
una sola vita sulla Terra. Sono quindi religioni parzialmente materiali:
il materialismo non ¢ che una loro degenerazione. Ma questo ¢ un ar-
gomento che affronteremo pill avanti.

Esse, tuttavia, danno una parziale risposta alle domande dell’'uomo,
ma hanno una visione statica dell’universo: la natura, I’uomo, Dio,
restano al loro posto per I’eternita.

Noi ricordiamo pero le parole del Cristo, che disse: “Voi stessi farete
le cose che io ho fatto, e anche di maggiori” (Gv.14,12), e : “Non sa-
pete voi che siete Dei?” (Gv.10,34 da Salmi 82,6).

La scienza, da parte sua, ha dimostrato che tutto si evolve.

L’insegnamento pubblico che danno queste religioni, in effetti, ¢ sol-
tanto il loro ASPETTO ESTERIORE. Per i motivi evolutivi gia ricor-
dati fu tenuto nascosto il pit profondo significato, che ora I’umanita ¢
pronta a ricevere: L’ASPETTO ESOTERICO o interiore. Facciamo
notare con forza il fatto che se ’'umanita ¢ pronta per questo messag-
gio, significa che ne ha assoluto bisogno, e chiunque lo ostacoli, in
buona o cattiva fede che sia, si mette automaticamente nella posizione
delle forze ostacolatrici dell’evoluzione dell’uomo, che sono le forze
negative e del male.

Se vogliamo affrontare la conoscenza dell’aspetto esoterico delle reli-
gioni, dobbiamo abbandonare la Teoria Unicistica e rivolgerci a quella
che abbiamo definita la Teoria della Rinascita. In realta, ¢ improprio
definirla una teoria, dato che non ¢ frutto di speculazioni mentali, ma

52



di esperienza viva, insegnamenti offerti da parte di chi ¢ in grado di
verificarne I’ autenticita.

Approfittiamo di quest’asserzione, per sottolineare ancora una volta
che tutto quanto viene in queste pagine esposto non deve essere accet-
tato o considerato come una verita assoluta, dogmatica, valida una
volta per tutte. Essa ¢ appunto soltanto il risultato di indagini eseguite
da chiaroveggenti positivi, che come tali hanno la possibilita di acce-
dere alla memoria perenne della natura. Essi pure, perd, sono soggetti
ad errore: il fatto di poter indagare nei piani sottili e di possedere la
vista spirituale non ¢ sufficiente di per sé a comprendere tutto quanto
viene cosi esaminato, cosi come il fatto di possedere la vista fisica non
ci mette in grado per il solo fatto di vedere, di conoscere esattamente
il mondo fisico e il suo funzionamento. I dogmi restano validi soltanto
per chi ha una mentalita con caratteristiche infantili; noi siamo qui tutti
in ricerca della conoscenza, e la vera conoscenza non puo essere scritta
in nessun libro, ma puo essere solo frutto di sforzi e conquiste perso-
nali, integrando le due fonti di conoscenza di cui siamo dotati: la mente
ed il cuore.

Altrimenti, ricadiamo nella domanda rimasta priva di risposta di Pon-

E3]

zio Pilato: “Che cos’e la verita?...”.

3. La Teoria della Rinascita.

Non ci resta percio che indirizzarci alla terza teoria: la Teoria della
Rinascita, che possiamo raffigurarci con una retta:

in armonia con quanto vediamo in natura, dove non c’¢ nulla che inizia
o finisce improvvisamente, ma dove tutto si trasforma lentamente e
progressivamente, per sempre. Gesu disse: “In verita, in verita, io ti
dico, se uno non & nato di nuovo, non pud vedere il regno di Dio. In
verita, in verita, io ti dico, se uno non nasce da acqua e da spirito, non

53



puo entrare nel regno di Dio. Quello che ¢ nato dalla carne ¢ carne; e
quello che ¢ nato dallo spirito & spirito... Nessuno ¢ mai salito al cielo,
fuorché il Figlio dell’'uomo che ¢ disceso dal cielo”. 11 Figlio
dell’uomo ¢ lo spirito, il Sé. L'idea di un Dio superiore alla divisione
manichea tra bene e male, viene considerato un approccio monistico
in senso spirituale. Ma sfugge il fatto che in tale concezione rimane
sempre la distinzione fra Dio creatore e le creature: diventa una sorta
di dualismo verticale. 11 vero monismo spirituale risiede nell'idea del
Dio interiore, dove 1'uomo stesso trova nella sua essenza piu intima
I'unione con Dio, che non significa affatto - come mostriamo altrove -
annullamento in Lui. E inutile che la Chiesa si scagli contro il pantei-
smo e il paganesimo; in fondo i veri panteismo e paganesimo sono di
chi cerca Dio fuori di sé. "Fuori" Dio tace: oggi Egli vuole incontrarci
"dentro".

Questa teoria ha una visione dinamica, e riesce a rispondere in modo
soddisfacente alle domande che 1’'uomo si pone. Cominciamo dunque
ad esaminarla.

Per meglio capirla, trascriviamo lo schema visto in precedenza relativo
ai veicoli dell’'uomo e ai corrispondenti piani di esistenza, ponendo
pero in risalto la differenziazione esistente all’interno del corpo emo-
zionale:

L’antico aforisma ermetico “Come in alto, cosi in basso”, o legge di
analogia, ¢ sempre stata la guida migliore per affrontare questi temi.
Da essa traiamo due aspetti, che terremo a mente:

Spirito Divino

~

SE Spirito Cristico

Spirito Umano
MENTE Piano Mentale
CORPO EMOZIONALE Piano Astrale Superiore
SUPERIORE
CORPO EMOZIONALE Piano Astrale Inferiore
INFERIORE
CORPO VITALE Piano Etereo
CORPO FISICO Piano Chimico

54



1. qualsiasi forma di vita che troviamo sulla Terra nasce da un seme;
questa stessa regola vale anche per i corpi sottili, oltre che per
quello fisico, I’atomo-seme del quale si trova nello spermatozoo
fecondatore. Il seme racchiude allo stato potenziale I’insieme delle
forze necessarie allo sviluppo di un corpo: quando le condizioni
esterne sono favorevoli, queste forze entrano in azione trasforman-
dosi in forze dinamiche capaci di costruire, secondo le proprie li-
nee, quel particolare corpo;

2. come il corpo fisico alla nascita ¢ unito alla madre dal cordone om-
belicale, anche gli altri veicoli sono tenuti insieme da cordoni di
sostanza uguale a quella dei rispettivi corpi.

Muniti di queste considerazioni, seguiamo ora il cammino che per lo
spirito dell’'uomo evolventesi va da una esistenza all’altra sulla Terra,
cosi come ci viene descritto da chi lo puo osservare grazie allo svi-
luppo della piu alta forma di chiaroveggenza positiva.

Dobbiamo pertanto prendere il via da quell’appuntamento che tutti ci
attende, e che molti paventano, cio¢ dalla morte. Dal punto di vista
esoterico, la morte come viene ordinariamente intesa non esiste. Essa
¢ piuttosto un passaggio, un trapasso, della nostra coscienza da un
piano ad un altro. In altri termini, la morte in un piano & contempora-
neamente anche una nascita in un piano diverso (e viceversa).

La morte per noi, pertanto, avviene quando i veicoli piu sottili lasciano
il corpo fisico. Il vitale € unito al fisico dal cordone argenteo, che parte
dal cuore dove, durante 1’esistenza fisica, ha sede 1’atomo-seme del
corpo fisico stesso. Questo atomo fu quello che, dopo la fecondazione,
diede il via alla moltiplicazione della catena genetica, rimanendo in-
fine nel cuore. In questo atomo-seme sono impresse tutte le esperienze
registrate della vita. 11 vitale, infatti, ¢ il deposito della memoria in-
consapevole, quella cioe che registra tutto quanto avviene nel corso
della vita (anche quello che ¢ sfuggito alla nostra attenzione, o che
abbiamo rimosso). La memoria inconsapevole non dipende dall’effi-
cienza dei sensi; non dipende nemmeno dai sensi stessi. Essa si pro-
duce attraverso la respirazione: le energie eteree presenti nell’atmo-
sfera che ci circonda, sono impregnate delle immagini, suoni, colori,
odori, sensazioni, ecc., che stanno dentro e fuori di noi in ogni istante.

55



Ogni volta che inspiriamo ed inaliamo 1’aria, essa porta con sé tutte
queste informazioni che, attraverso la piccola circolazione sanguigna,
passano dai polmoni al cuore, ed ivi si imprimono nell’atomo-seme
del corpo fisico. Il distacco dell’ atomo-seme dal cuore causa I’arresto
cardiaco. I veicoli piu sottili lasciano cosi, con un movimento a spirale,
il corpo fisico seguendo l'atomo-seme fisico lungo il nervo vago, per
uscire poi dalla testa.

Che cosa avviene in questo momento cosi particolarmente importante?
Testimonianze sono state riferite da parte di chi ¢ stato in procinto di
annegare, o ¢ caduto, salvandosi, da una grande altezza: molti di questi
affermano di aver veduto, come in un film, i passaggi salienti della
loro vita scorrere davanti agli occhi in un attimo. Cio conforta quanto
dicono gli insegnamenti esoterici basati sull’indagine chiaroveggente.
E come se nel corso dell’esistenza una specie di bobina si avvolgesse
al nostro interno, registrandone tutti gli avvenimenti. Alla morte,
quando cioe il vitale si ritrae, questa bobina si svolge velocemente se-
guendo I’allontanarsi dei veicoli superiori ai quali rimane legata, e noi
vediamo a ritroso le scene della vita trascorsa davanti alla nostra co-
scienza. Questo dura per un periodo massimo di 84 ore, ed ¢ di grande
importanza, come vedremo, restare concentrati su questo panorama.
Solo se la nostra coscienza osserva attentamente queste immagini, in-
fatti, esse possono trasmettersi al corpo emozionale, e fare da insegna-
mento per lo spirito. E importantissimo, percid, non disturbare la per-
sona appena trapassata durante i primi tre giorni e mezzo dopo 1’arre-
sto del battito cardiaco.

E umano e comprensibile il dolore di chi ha perduto una persona cara,
e sembra troppo duro chiedergli, in quei momenti, qualcosa che pud
assomigliare ad un ulteriore sacrificio, cio¢ non esprimere in forma
drammatica questo suo dolore. Tuttavia, pud essere vissuta come un
sollievo la consapevolezza che puo fare ancora qualcosa per la persona
amata, in contrapposizione con il dolore gravato da un pesante senso
di impotenza di chi non ha queste conoscenze. Il sollievo maggiore,
tuttavia, lo prova chi, grazie ad esse, riesce ad avere quella visione
della vita che non la limita al suo apparire puramente esteriore, ma che
sa ampliarla fino a comprendere la continuita di un’esistenza e di un
rapporto solo provvisoriamente sospesi, come preparazione e presagio

56



di un passo in avanti nell’evoluzione e nella luce. Il dolore e la sua
espressione, ne risulteranno allora addolciti, lasciando libero il trapas-
sato di non volgersi pit di tanto indietro, e di guardare al nuovo destino
che ora lo aspetta.

Una volta trascorsi questi tre giorni e mezzo, egli lascia anche il piano
etereo e abbandona il corpo vitale, cosi come prima aveva abbando-
nato quello fisico. Lo spirito entra allora nel piano astrale con la mente,
il corpo emozionale e gli atomi-seme dei corpi vitale e fisico; di con-
seguenza la sua consapevolezza si sveglia sul piano astrale, perché ora
il corpo emozionale ¢ il suo veicolo piu basso. Abbiamo gia accennato
alla divisione in due correnti dell’emozionale, che abbiamo chiamato
centrifuga e centripeta. Non appena entriamo nelle regioni inferiori del
piano astrale, si anima, per cosi dire, la forza centripeta, piu legata alla
Terra. Questa regione ¢ nota come il Purgatorio. Qui le scene dell’esi-
stenza trascorsa scorrono ancora una volta davanti alla nostra co-
scienza, ma questa volta non vi assistiamo impassibili (non sarebbe
possibile in questo piano, che ¢ quello della sensazione e del senti-
mento). Ogni volta che troveremo un fatto in cui saremo stati causa di
sofferenza per qualcuno, si attivera la forza centripeta, per cui questa
sofferenza si ripercuotera dentro di noi, e sentiremo cosi sulla no-
stra pelle il male che abbiamo causato.

A riprova di quanto antica sia la scienza che ora definiamo occulta,
vediamo che nell’antico Egitto era costume scrivere vicino alla mum-
mia alcune formule che avevano lo scopo di “indurre il cuore (la me-
moria inconsapevole) a non testimoniare contro il defunto nella ceri-
monia della pesatura (giudizio)”.

Contemporaneamente alla suddetta visione e alle conseguenze per la
nostra coscienza, i1 vizi che avevamo in vita non si sono miracolosa-
mente estinti con la morte: la morte non puo mai risolvere da sola
alcun problema. Noi rimaniamo gli stessi, soltanto che ci manca il
fisico, necessario alla loro soddisfazione. Cosi saremo costretti a lot-
tare per vincerli.

Si notera che in questo procedimento non c¢’¢ alcun tentativo di rivalsa;
non & un Dio vendicativo che ci castiga. Saranno le conseguenze delle
nostre stesse azioni che ci faranno da maestre. Per questo la morte ¢

57



dipinta con la falce e la clessidra: “cio che semini a suo tempo racco-
glierai”.

Le scene della vita scorrono circa tre volte piu veloci di come si sono
realmente verificate sulla Terra, ma in ogni modo la nostra perma-
nenza in Purgatorio ¢ legata al tempo necessario a superare i nostri
difetti. Fintantoché daremo nutrimento alla corrente centripeta, sa-
remo attirati nella regione inferiore e non potremo innalzarci a quella
superiore. Esistono entita che praticamente non ne escono mai, se non
dopo un periodo lunghissimo, rimanendo troppo legate alla Terra. Cer-
cheranno allora di trovare un corpo fisico che permetta loro di rivivere
quel tipo di emozioni; le sedute spiritiche rappresentano per esse delle
ottime occasioni per farlo, magari spacciandosi per qualche personag-
gio famoso che possa stimolare 1’orgoglio e agevolare 1’obbedienza
del medium. Quando un’esperienza richiede un atteggiamento nega-
tivo (come questo tipo di sedute), ¢ sempre bene evitarla, perché cio
pud permettere ad un altro spirito di impossessarsi del nostro corpo; e
una volta che ne ha la chiave puo renderci facilmente schiavi.

E molto importante sottolineare I’importanza di diffondere questi in-
segnamenti, anche rispetto all’impatto che potranno avere nell’esi-
stenza post-mortem. E questo a prescindere se ci abbiamo o meno cre-
duto nel corso della vita fisica. Comunque sia, quando ci troveremo di
la, ricorderemo tutto questo, e ne riceveremo beneficio da piu punti di
vista. Ad esempio, staremo in guardia sulle immagini che vedremo,
cercando di distinguere quelle da noi create coi nostri pensieri e desi-
deri (sapendo che avranno capacita creativa nel piano astrale), distin-
guendole da una realta oggettiva e da reali abitanti di quel piano; sa-
premo che non si tratta del piano piu elevato, e tenderemo a superarlo.
In pratica, capiremo di essere morti, € ci accingeremo a vivere pill con-
sapevolmente [’esistenza purgatoriale, aumentandone 1’importanza
evolutiva e accorciandone la durata.

Quando infine abbiamo superato le prove necessarie e ci siamo alleg-
geriti della zavorra, ecco mettersi in moto la forza centrifuga, che ci
permette di entrare nella regione superiore del piano astrale: il Primo
Cielo.

58



Ancora una volta rivediamo la vita trascorsa, ma questa volta sono le
gioie date agli altri a vibrare nella nostra interiorita. Saremo in
grado di capire allora quanto bene ¢ possibile fare in questo mondo
fisico.

Queste esperienze del Purgatorio e del Primo Cielo si imprimono
nell’atomo-seme del corpo emozionale, e nelle successive rinascite
fungeranno da voce della coscienza, che ci parla dal cuore come parte
della memoria inconsapevole. Quando ci ritroveremo in situazioni
analoghe a quelle trascorse, con la possibilita di rifare il male o il bene,
ricorderemo, anche senza esserne pienamente consapevoli, le espe-
rienze passate nel Purgatorio o nel Primo Cielo, e saremo spinti ad
agire piu correttamente.

E la grande saggezza delle divine Leggi di Natura che ci fa dimenticare
le esperienze delle vite precedenti: quanti di noi potrebbero condurre
una vita proficua, se appesantiti da rimorsi e ricordi spiacevoli, se non
tragici? Ecco un insegnamento anche per I’esistenza quotidiana: il co-
siddetto “rimorso” in sé non & affatto una cosa positiva; puo essere
temporaneamente utile, ma una vita passata alla sua ombra non gio-
vera alla povera anima che vi soccombe. E molto pil utile riconoscere
i propri torti, porre rimedio nei limiti che ci sono consentiti, imparare
la lezione, ma poi continuare a vivere, magari mettendo a frutto I’in-
segnamento cosi ricavato. Pit avanti descriveremo un esercizio che
potra essere molto utile in questa direzione.

Ecco il motivo per cui & veramente importante permettere al trapassato
di osservare il panorama della sua vita subito dopo la morte: le espe-
rienze fatte faranno cosi da base per un effettivo avanzamento evolu-
tivo e spirituale. Dovremo, per quanto possa sembrare strano, pregare
non perché non si debba soffrire dopo la morte nel Purgatorio, come
sembra insegnare la Chiesa, ma invece perché questa sofferenza sia
pil acuta, se necessaria, in modo che si imprima indelebilmente nella
memoria inconsapevole ed eviti maggiori sofferenze in futuro. Lo
scopo dell’esistenza fisica ¢ 1’apprendimento: le lezioni che impare-
remo con il processo descritto avranno sempre bisogno di essere espe-
rimentate sulla Terra, almeno finché non avremo mostrato di averle
superate sul campo.

59



Si lascia quindi, a questo punto, anche il piano astrale, e con la mente
e gli atomi-seme dei corpi emozionale, vitale e fisico si entra nel su-
periore piano mentale, detto anche Secondo Cielo. Qui le esperienze
incamerate nell'anima grazie a quanto sofferto nel Purgatorio, sono in-
tegrate nella mente come idea-base della rettitudine.

In occultismo questa fase viene chiamata i/ Grande Silenzio. Dopodi-
ché lo spirito sente finalmente di essere ritornato, dopo un lungo pel-
legrinaggio come figliolo prodigo, alla Casa del Padre, che ¢ la sua
vera patria. Qui "si rientra in sé", e cessa qualsiasi relazione con la
personalita: lo spirito rimane nudo. L'iniziato solo non sospende la
continuita di coscienza, non conoscendo "la seconda morte"; egli in-
fatti si identifica con lo spirito, 1'eterno "Io sono".

Nell'Apocalisse Giovanni scrive (Ap. 2,11): "Il vincitore non sara col-
pito dalla seconda morte". Che cosa € questa seconda morte? La morte
¢ l'abbandono di uno stato, di una forma di coscienza; fino a che noi
ci identifichiamo con la personalita, perdiamo la coscienza della nostra
vera essenza: lo spirito. Alla morte del corpo fisico (prima morte) non
corrisponde un istantaneo abbandono della coscienza legata alla per-
sonalita: tutto il processo che ne segue, legato al riesame delle espe-
rienze fatte attraverso i veicoli di quella stessa personalita, ¢ ovvia-
mente ancora legato ad essa. Solo col "cessare della manifestazione
attiva" nel nostro percorso interiore dopo la morte, questa coscienza
sara abbandonata definitivamente, e se 1'individuo non avra sviluppato
la coscienza adatta, sperimentera per forza ancora una volta una forma
di morte, per risorgere poi come puro spirito: "la prima resurrezione"
(Ap. 20,6).

Per chiarire meglio questo importante concetto facciamo uno schema
con i due percorsi:

- il percorso attraverso le varie rinascite compiuto dallo spirito;

- il percorso di una personalita, cio¢ di una vita:

Piani spirituali

Piani materiali

Prima morte Seconda morte

60



4. L’incarnazione

Come nell’esistenza nel piano fisico durante questa vita la nostra ca-
pacita di conoscere la realta viene limitata dai sensi fisici, cosi anche
nel post-mortem il fatto stesso di restare legati ai fatti della vita prece-
dente mostra come ci si costruisca una realta soggettiva nei piani
astrale e mentale, non riuscendo a percepire oggettivamente la realta
di quei piani, almeno fino all’arrivo nel Terzo Cielo.

Lo "stagno di fuoco", cioe¢ i piani materiali (e di sofferenza) spetta
nuovamente a coloro che "non saranno vincitori", cio¢ a chi avra an-
cora necessita di tornare a incarnarsi. Scopo di Giovanni ¢ di mostrare
la via della Liberazione da questa necessita, che ¢ lo scopo del vero
Cristianesimo, con la conquista della coscienza della "vita eterna"”,
come esamineremo piu dettagliatamente in seguito.

Per tutti gli altri dopo un certo tempo ci sara il risveglio nel Terzo
Cielo, dove per il Sé, solo con gli atomi-seme dei veicoli fisico, vitale,
emozionale e mentale, restera la sensazione d’essere o autocoscienza
come forma di coscienza.

Soltanto gli Iniziati possono scorgere quanto avviene nelle regioni piu
sottili di questo piano. Spesso persone che hanno sviluppato la chiaro-
veggenza positiva, ma che non sono state iniziate, raccontano le loro
osservazioni sui piani invisibili in modo non corrispondente al nostro
racconto che segue, mentre quello finora narrato corrisponde perfetta-
mente. Cid ¢ dovuto proprio al fatto che esse non possono inoltrarsi
oltre, e vedono alcune entita che, dopo la morte, rimangono per un
certo periodo nei piani del mondo astrale, e poi tornano, attraverso una
rinascita, sulla terra, ed altre che invece spariscono dalla loro visuale.
Queste sono quelle che, pill regolarmente, proseguono nel loro viaggio
in piani ancora pit sottili.

Nel piano mentale superiore cessa la manifestazione attiva, dato che
in questo piano - detto Terzo Cielo, o classicamente Pleroma, tempo
e spazio si annullano.

In Esodo 3:14 Mose chiede a Dio: "Chi devo dire che sei?". La risposta
&: "lo sono Colui che c'¢, che sono sempre con te"; alla domanda di
Mose Dio risponde: se mi vuoi conoscere, non mi devi chiedere come
mi chiamo, come io fossi altro da te. Io sono sempre con te: il solo

61



modo per conoscermi ¢ guardare dentro te stesso; in te stesso mi tro-
verai, non fuori, nello spazio/tempo!

K sk sk sk ok
Sospendiamo ora per un attimo il nostro racconto, per fare alcune con-
siderazioni.
La molla che spinge attualmente 1’'uomo ad agire dal suo corpo emo-
zionale ¢ D’interesse: senza di esso egli non ¢ disposto a vincere la
forza d’inerzia dominante sul piano fisico.
Abbiamo anche detto che all’'uomo moderno sono finora date le due
Teorie: quella Materialistica e quella Unicistica. Vediamo quindi ora
come esse si sposano con I’interesse. Essendo quest’ultimo la molla
che fa agire, lo scopo dell’azione non puo che essere il tentativo di
raggiungere un appagamento; chiamiamolo felicita.
Per il materialista, che concentra tutto sul piano fisico, al punto da ri-
fiutare I’esistenza anche solo teorica di altri piani di esistenza, la feli-
cita puo essere solo fisica; cio¢ il materialista rinuncia alle gioie
dell’anima per il piacere dei sensi. Chi non aspira a questo non ¢ vero
materialista, magari a dispetto di quanto egli stesso afferma e sostiene.
La nostra concentrazione solo sulla dimensione fisica ci induce a non
saper cogliere le differenze esistenti fra il piacere, la gioia e la felicita.
Ecco una tabella che puo essere utile:

sfera di
.. stru- . . .
veicoli co- spinta interiore
. mento
scienza
Sé Felicita/
Natura . "Fratellanza ..
Corpo mentale | . .. Infeli- . " Spirito
. intuitiva A Universale
superiore cita

Corpo mentale Natura | Gioia/

inferiore . . "Difendi il tuo .
Coro dialet- Tri- UDDO" Anima
PO tica stezza Erupp
emozionale
Corpo etereo Natura | Piacere/ | "Conserva te
— .. " Corpo
Corpo fisico istintiva | Dolore | stesso

62



Unicamente il piacere ¢ inerente alla dimensione fisica, mentre la gioia
riguarda quella dell'anima e la felicita quella dello spirito. Questi sen-
timenti possiamo considerarli come il prodotto, il risultato dell'azione
corretta nelle dimensioni corrispondenti. Il piacere ¢ il premio per il
corretto uso delle forze fisiche, e il suo abuso o trascuratezza ne pro-
voca la mancanza e il sentimento opposto: il dolore. La tristezza ¢
conseguenza della mancata attenzione verso la dimensione animica;
depressione, pessimismo, si vincono coltivando la dimensione ani-
mica. L'infelicita infine ¢ il risultato della non apertura al nostro vero
Sé, la nostra dimensione spirituale.

Siccome il piacere non pud appagare I’animo, ad ogni piacere soddi-
sfatto si sostituisce ben presto un altro, nella continua ricerca di qual-
cosa che ....manca: Il fatto & che lo si ricerca dove non puo essere. E
facile per il materialista in questa sua continua sete di piacere arrivare
ad abusare delle leggi di natura. Le leggi di natura dovranno pertanto,
prima o poi, ripristinare I’equilibrio rotto.

Il fedele, da parte sua, cioe colui che segue invece la Teoria Unicistica,
nella sua visione parzialmente materialistica divide la vita terrena da
quella celeste, confinando cosi la felicita spirituale oltre la vita. Egli
appartiene alla classe che non ha ancora sviluppato appieno 1’auto-
coscienza, necessitando ancora di una guida esterna, di una legge che
regoli la sua esistenza. Conquistera la felicita (il Paradiso), soltanto
se obbedira ai comandamenti, cio¢ alla legge, appunto. Siccome, pero,
¢ spinto anch’egli dall’interesse, tendera a giustificarsi di fronte ad
essa. Non gli interessera molto fare qualcosa di positivo, ma piuttosto
di obbedire alla lettera, pedissequamente, ai divieti della legge. I co-
mandamenti, infatti, dicono di “non fare...”.

Entrambe queste categorie sono percio soggette alla legge, e affidano
ad essa, pitt 0 meno consapevolmente, il compito di condurli.

F sk sk sk ook

E solo durante I'incarnazione che 1'nvomo ha la possibilita di estinguere
1 propri debiti karmici, e questo ¢ precisamente il suo scopo e il suo
insegnamento, come disse il Maestro: "Quello che legherai sulla terra
sara legato in cielo, e quello che scioglierai sulla terra sara sciolto

63



anche in cielo". Vediamo allora, proseguendo il nostro racconto su
quanto avviene fra una nascita sulla Terra e un’altra, come agisce la
legge.

In genere, dopo secoli di permanenza nei piani spirituali, I’entita evol-
vente sente il desiderio di fare un passo avanti nel suo sviluppo, e si
prepara di conseguenza ad una nuova rinascita. Aiutata da altre entita
spirituali pili avanzate, e comunque dotata di una visione globale delle
proprie necessita evolutive, concorre a scegliere il destino della vita
futura, a grandi linee, sulla base dei debiti e dei crediti accumulati in
precedenza, e secondo quanto avanzamento viene deciso di investire
in questa tappa. La sua visione per compiere questa scelta puo parago-
narsi a colui che sta esaminando dall’alto un panorama: questi non si
attarda davanti ai piccoli particolari, non si concentra nei dettagli, ma
abbraccia con lo sguardo d’insieme tutto quanto il suo occhio riesce a
percepire, fino all’orizzonte, e pud in questo modo accogliere nel suo
animo 1’armonia generale di quello che sta cosi osservando, cosa im-
possibile da farsi da parte di chi sta invece passeggiando in una delle
stradine che si vedono dall’alto. In questo modo decide il suo futuro
per la prossima vita, e si incarna, cioe ridiscende, scegliendo la fami-
glia e I’ambiente piu consoni allo scopo.

Questa aspirazione a tornare sulla terra pud paragonarsi all’alpinista
che, abbandonata la pianura, cerca con tutte le sue forze di raggiungere
una cima, a volte anche attraverso un percorso difficile e pericoloso.
Lasciata la pianura dietro di sé, giunge finalmente sulla vetta, e la
prima cosa che fa ¢ di volgere nuovamente lo sguardo in basso per
ammirare il panorama: in altre parole, si rituffa con lo sguardo verso
la pianura stessa, che prima di iniziare la scalata era bramoso di ab-
bandonare.

Lungo questo percorso in discesa che attraversa di nuovo tutti i piani,
ogni atomo-seme viene attivato e attirera secondo le proprie linee di
forza dalla sostanza corrispondente il materiale in prestito che formera
cosl i nuovi veicoli della esistenza in preparazione. Il tipo di materiale
scelto, cioe i tratti caratteriali e somatici della futura personalita, di-
pendera percid dalla qualita degli atomi-seme, e dunque dal livello
evolutivo raggiunto in base alle esperienze acquisite nelle esistenze
precedenti, e raffinate nel processo post-mortem.

64



Il primo atomo-seme ad attivarsi ¢ quello della mente, che inizia cosi
la sua gestazione. Questo veicolo fu I'ultimo ad essere stato messo in
evoluzione, ed ¢ di conseguenza quello pill primitivo e immaturo, poco
pit che un abbozzo: ha bisogno di una gestazione piu lunga rispetto
agli altri componenti la nostra personalita.

Il futuro corpo mentale inizia cosi piano piano a formarsi, e I’esperto
chiaroveggente vedrebbe una forma a campana costituita di sostanza
mentale, con I’atomo-seme della mente al suo interno, posizionato in
prossimita della parte superiore della campana medesima. Il fatto che
sia in gestazione non significa affatto che non risenta dell’ambiente e
degli eventi con cui viene in contatto nel corso della sua formazione,
anzi, ne sara molto condizionato anche dopo che sara “nato” come
veicolo di coscienza.

La campana mentale quindi galleggia nel piano mentale, finché, col
suo “peso” (se cosi di puo dire) inizia a “‘scendere” fino a raggiungere
il piano sottostante, il piano astrale. Nel piano astrale si attiva quindi
I’atomo-seme del corpo emozionale, che comincia, in modo analogo
a quanto abbiamo visto rispetto al corpo mentale, ad attirare sostanza
astrale e a dar inizio alla gestazione del veicolo di coscienza corrispon-
dente. Il corpo emozionale, pur non essendo perfezionato come il fi-
sico, ¢ tuttavia pit formato rispetto al corpo mentale, avendo iniziato
la propria evoluzione in un periodo precedente rispetto ad esso; ne
consegue che la gestazione sara piu breve. Esso sara, in un certo senso,
la prosecuzione del corpo emozionale delle vite precedenti.

Il corpo emozionale ¢ un veicolo molto sensibile, per cui durante la
gestazione risentira in modo particolare dell’atmosfera emotiva e af-
fettiva che circondera la futura madre, cosa che si riverberera facil-
mente nella qualita del corpo dopo la nascita nel piano fisico.

Le cose sono un po’ pit complicate quando la campana, con i suoi due
strati di sostanza mentale e di sostanza astrale, “‘scende” nel piano suc-
cessivo: il piano etereo. Il corpo vitale, formato di etere, ¢ molto pil
antico, essendo stato preceduto solo dal corpo fisico lungo il corso
dell’evoluzione; ne discende che ¢ quasi completamente strutturato,
essendo una copia perfetta del corpo fisico stesso. Tanto che alcune
Scuole lo definiscono, impropriamente, il “doppio eterico”. Esso ini-
zia pertanto solo dopo i due veicoli precedenti la sua gestazione. E a

65



questo punto che I’anima incarnantesi si avvicina e si lega alla futura
madre; la famiglia e I’ambiente della prossima vita essendo gia stati
scelti nel Secondo e nel Terzo Cielo.

Lo strato di sostanza eterea si aggiunge a quelli precedenti nella cam-
pana, e con I’aiuto di Forze Angeliche superiori inizia a formare quella
che sara la Matrice del corpo fisico, che entra nell’utero della futura
madre. E il corpo fisico cio¢ ad essere una copia di quello vitale, e non
I’ opposto.

66



5. Il concepimento e la gestazione fisica

Solo a questo punto ha inizio la gestazione del futuro corpo fisico, nel
momento del Concepimento. Durante 1’accoppiamento sessuale fra il
futuro padre e la futura madre, entra in gioco 1’atomo-seme del corpo
fisico, il quale si trova nello spermatozoo che avra la capacita di fe-
condare.

Il corpo fisico & lo strumento pil perfetto che abbiamo per avanzare
nella nostra evoluzione, ed avendo quasi del tutto compiuta la sua evo-
luzione, & I’ultimo ad entrare in gestazione. L’atomo-seme fisico per-
tanto si attivera, e iniziera a moltiplicarsi dando I’impulso di forma-
zione del futuro corpo, che si sviluppera lungo le linee di forza dettate
dalla matrice eterea. Meta del corredo genetico del futuro bambino de-
rivera cosi dal padre, e meta dalla madre.

Dopo circa 20 giorni dal concepimento, la campana si chiude alla base:
da quel momento 1’anima non potra piu uscirne, se non attraverso il
processo che possiamo definire come “morte”.

Alla coscienza dell’anima che deve nascere nel mondo si presenta pill
0 meno a questo punto nuovamente un panorama, nelle linee essen-
ziali, della vita che I’attende. Essa non si trova piu nelle dimensioni
celesti, dove aveva accettato le lezioni da imparare e soffrire in questo
mondo, e pud a questo punto essere soverchiata da un sentimento di
paura, rifiutandosi di procedere oltre. Questo suo ritrarsi puod causare
un disallineamento fra i centri energetici che collegano il corpo vitale
col corpo fisico, rischiando di non essere in grado di controllarne nor-
malmente i movimenti nel corso della prossima esistenza. Risulta per-
cio chiaro quanto sia importante che I’ambiente famigliare che attende
una nuova nascita sia armonioso e le dia la sensazione di essere bene
accolta e desiderata.

Come tutti sanno, la gestazione del corpo fisico dura circa nove mesi.
Sono le energie celesti di elemento acqueo che ne accompagnano lo
sviluppo in tutto questo periodo, attraverso tre fasi:

Giorno 0: Sono le forze del segno acqueo del Cancro ad entrare in
azione, sotto la guida degli Angeli di Gabriele. Tutte le tradizioni an-
tiche hanno riferimento a queste energie celesti in relazione

67



all’ingresso dell’anima nell’arengo della vita terrestre; per gli antichi
Egizi esse erano rappresentate dall’immagine dello scarabeo.

IV Mese: Le sole forze acquee non possono costruire un corpo adatto
alla vita terrestre, percio quattro mesi dopo, al secondo segno d’acqua:
lo Scorpione, le fore marziane di Lucifero tramite Samuele invadono
il campo. Scorpione ¢ in analogia con la VIII Casa, la Casa della
Morte: da questo momento I’anima incarnantesi perde il contatto con
1 piani spirituali: muore allo spirito (legge dell’ oblio).

VIII Mese: Al terzo segno d’acqua, Pesci, termina la gestazione, e il
nascituro lascia le acque materne per prepararsi, sotto il segno succes-
sivo, il marziano Ariete, al IX Mese, ad affrontare il mondo.
Possiamo ragionevolmente affermare, sulla base di quanto esposto,
che il corpo fisico e gli altri veicoli rappresentano il nostro passato e
nello stesso tempo lo strumento che abbiamo in mano per superarlo,
se sappiamo ascoltare la voce della coscienza, che dal cuore ci parla.
Il destino di ciascuno di noi, allora, dipende dal suo trascorso, cosi
come il futuro dipende dal presente. Un uomo ¢& tanto piu legato dal
destino, quanti piu debiti ha da pagare in base ai suoi comportamenti
precedenti. Come gia abbiamo avuto modo di dire, gli insegnamenti
che riceviamo durante 1’esistenza post-mortem debbono essere messi
in pratica in una vita inserita nello stesso piano che li ha causati, cioe
sulla Terra. L’uomo cosi non ¢ affatto libero per diritto di nascita: la
liberta ¢ un diritto che occorre conquistarsi e meritarsi. Quanto pil
siamo evoluti, tanto piu saremo liberi.

Il determinismo, secondo cui tutto ¢ scritto senza lasciare margine
alla liberta dell'uvomo, che diventa cosi solo una illusione, porta a con-
cludere che l'universo non ¢ altro che una macchina, della quale cia-
scuno ¢ solo un ingranaggio dal movimento obbligato, che non puo
uscire dal suo "destino" senza alterarne o bloccarne il funzionamento.
L'unico Dio possibile in una tale situazione ¢ il dio panteistico che
risulterebbe privo di amore e di volonta, anch'esso prigioniero del
meccanismo che ha messo in moto. E averci dotati di intelligenza e di
liberta risulterebbe, a questo punto, una inutile crudelta, ammesso che
un creatore possa inserire nella sua creatura doti che egli stesso non
possiede.

68



Alla concezione suddetta ¢ anche legata la casualita, perché manca in
sé di finalita prorogandosi indefinitamente. Un Dio diventa allora su-
perfluo come superflua diventa la causa e la finalita. Puo risultare
estremamente comodo affermare da una parte che Dio non esiste, e
dall'altra che tutto ¢ predeterminato dalla catena di cause-effetto mec-
canicistiche, per cui noi non abbiamo alcuna responsabilita non es-
sendo liberi veramente di scegliere. Ma cio0 ¢ contraddittorio se viene
sospinto dall'idea di sfuggire al senso di responsabilita (che pero esi-
ste, e come mai?), che ognuno nutre in sé. Da dove deriva la sensa-
zione di colpa che I'uvomo trova in se stesso? Se tutto deriva da cause
incontrovertibili, anche la mente dell'uvomo ne sarebbe un risultato, e
non potrebbe covare idee contrarie alle leggi universali, prodotto delle
medesime cause. Per di pit quelle sensazioni dell'uvomo non sono
cause accidentali o straordinarie, ma universali e comuni a tutti gli
esseri umani. Ecco che ¢ sufficiente guardare dentro noi stessi per
escludere 1'idea stessa del determinismo, idea estranea alle leggi uni-
versali, ma che 1'uvomo puo produrre proprio perché la sua liberta gli
consente di concepire liberamente, cosa che sarebbe impossibile in
caso contrario.

Per liberarci, non dovremo limitarci all’ osservanza delle leggi, ma do-
vremo essere evoluti al punto di diventare noi stessi la legge, condi-
videndola cio¢ profondamente. Non obbedire solo per paura del ca-
stigo, ma perché e giusto. Avremo allora superato la fase in cui agi-
remo unicamente spinti dall’interesse, e saremo entrati in quella che
ci fa spontaneamente agire per dovere, o per amore.

Se di fronte ad un’offesa noi reagiremo offendendo a nostra volta (oc-
chio per occhio, dente per dente), anche se saremo in regola con la
legge esterna non supereremo il tipo di legame che abbiamo con la
persona che ci ha offeso. Esso dovra durare in modo sempre piu acuto,
finché non impareremo che la violenza e 1’offesa possono produrre
soltanto violenza ed offesa.

Il Cristo ci dice: “Ama il tuo nemico”, e “Porgi I’altra guancia”; quanto
incomprese sono sempre state queste parole! Esse sono rivolte non ai
deboli, ma ai veri forti, a coloro cio¢ che in questo modo riescono a
liberarsi veramente, usando 'unica arma possibile a tale scopo:
I’Amore.

69



Ecco quindi che la conoscenza della Teoria della Rinascita pud aiu-
tarci a vivere meglio, e a sviluppare in modo piu efficace la nostra
evoluzione spirituale, che & lo scopo per cui viviamo su questa Terra,
nasciamo, soffriamo e moriamo. Solo questa visione della vita puo ri-
spondere appieno e in maniera soddisfacente alle inevitabili domande
dell'uvomo.

6. Durata della vita

Generalmente parlando, la durata di una esistenza terrena ¢ quella pre-
determinata all'inizio del processo di rinascita. Vi possono essere tut-
tavia due eccezioni, dipendenti entrambe dall'esercizio della volonta e
dalla quota di libero arbitrio con cui dobbiamo sempre fare i conti par-
lando dell'essere umano. Queste eccezioni hanno caratteristiche oppo-
ste, 'una derivando da una deviazione negativa, che accorcia la durata
della vita, e l'altra da una deviazione positiva, che la puo allungare.

Il primo caso ricorre quando l'individuo si allontana dalla strada ini-
zialmente prescelta, con comportamenti che fuggono dalle esperienze
o responsabilita previste, soprattutto privilegiando l'egoismo e allon-
tanandosi dal possibile apprendimento sia di insegnamenti utili allo
sviluppo spirituale, sia di riparazione di debiti karmici. In tali casi l'e-
sistenza terrena risulterebbe dannosa se proseguita, anziché utile, e un
avvenimento improvviso - un incidente, una morte violenta - soprav-
viene a troncarne il proseguimento.

Parliamo ovviamente di casi "di scuola", cosa che non ci autorizza af-
fatto a giudicare qualsiasi morte di questo tipo come conseguenza di
un particolare comportamento; noi non possiamo mai determinare se
tale epilogo possa dipendere da quanto stiamo qui studiando, o se fosse
invece gia previsto a priori per qualche necessita karmica e/o evolutiva
programmata fin dall'inizio.

Il secondo caso ¢, come detto, opposto al precedente, e riguarda chi
abbia invece adempiuto talmente bene, e in anticipo, agli obblighi pre-
visti, da non avere pill nulla da imparare dal programma prestabilito.
Questi si dimostra percio idoneo ad un apprendimento supplementare,

70



per effettuare il quale la vita puo attendersi un raccolto spirituale ad-
dizionale: essa quindi potra essere prolungata al fine di raccoglierne
['utilita. Ricordiamo che lo scopo per cui rinasciamo ¢ sempre la cre-
scita animica, e le leggi karmiche rispondono prima di tutto a questo
obiettivo, che € la loro vera finalita e motivo d'essere. Chi ricade in
questo secondo caso ottiene cosi di accelerare enormemente la propria
evoluzione, anticipando esperienze che, altrimenti, sarebbero desti-
nate ad esistenze future.

E ovvio che anche qui non dobbiamo generalizzare o personalizzare;
purtroppo certe vite lunghe possono trasformarsi in maledizioni se vis-
sute in modo contrario allo sviluppo spirituale. La nostra capacita di
indagine in questo campo non ¢ in grado di abbracciare nel suo in-
sieme tutto il panorama di intrecci karmici che richiederebbe una sua
completa valutazione e comprensione. Resta il fatto che possiamo de-
durre che vivere spiritualmente conviene anche da un punto di vista
pratico e concreto.

7. Nascita e Crescita.

Avanzando nel nostro studio, troveremo sempre di piu I’applicazione
della Legge di Ricapitolazione, che si sviluppa sotto regole ferree che
prevedono, all’interno di ogni ripetizione, la medesima sequenza det-
tata dall’ Analogia.

Vedremo analizzando la Genesi in altro lavoro che i diversi corpi nac-
quero evolutivamente in periodi diversi: la stessa sequenza si eviden-
zia nella nascita di ciascun individuo. Quella che abbiamo chiamato,
e che ordinariamente chiamiamo nascita, in realta si riferisce esclusi-
vamente a quanto la nostra consapevolezza — formatrice del linguag-
gio che usiamo — ¢ in grado di cogliere, cio¢ la nascita del corpo fisico.
In quel momento perod gli altri veicoli individuali sono ancora in ge-
stazione, e matureranno via via durante la crescita.

Abbiamo cosi:

anni 0: nascita del corpo fisico
anni 7: nascita del corpo vitale

71



anni 14: nascita del corpo emozionale
anni 21 nascita della mente.

Dobbiamo tenere presente che prima della maturazione di ciascun
corpo, le sue funzioni negative sono svolte dalle energie del corrispon-
dente piano, e che non dobbiamo considerare 1’anno indicato come
fosse una scadenza assoluta: molto dipende anche dal livello evolutivo
generale e individuale.

Da quanto detto, possiamo trarre alcune importanti indicazioni per cre-
scere ed educare i nostri figli.

Anni 0-7. Infanzia: corpo fisico maturo, sviluppo del vitale, corpo
della memoria. Il bambino assorbe come una spugna tutto cio che vede
intorno a sé, ma non ha ancora sviluppato una mente critica. E percid
inutile “insegnargli” le cose, ma sara decisivo I’esempio.

Per il bambino sara percid importante sviluppare 1’imitazione, e una
sana educazione non dovrebbe trascurare il rispetto per le cose sacre
(che non sono necessariamente quelle religiose), ma grazie al compor-
tamento che vede attorno a lui.

Anni 7-14. Fanciullezza: corpo vitale maturo, sviluppo dell’emozio-
nale, ma ancora con la mente in abbozzo, senza percio una sicura guida
interiore. Sara importante 1’autorita, ma senza le punizioni fisiche,
che risvegliano la natura passionale. In questo periodo sara importante
I’esempio dato nel settennio precedente.

Il ragazzo dovra qui sviluppare I’obbedienza, e molto dipendera
dall’idea di sacro con cui sara stato educato.

Anni 14-21. Adolescenza: corpo emozionale maturo, sviluppo della
mente. L’adolescente deve imparare a guidarsi da solo; 1’autorita deve
percio lasciare il posto ad una relazione paritaria: al consiglio.

Sara la liberta, la prova che I’adolescente deve imparare a superare.
Le piu recenti scoperte mediche hanno mostrato come fino a 20 anni
circa di eta le connessioni neurali del cervello sono ancora modifica-
bili e non definite, cosa che conferma gli insegnamenti qui riportati.
La mente sta al cervello come la vita sta alla biologia: ecco una chiave
per comprendere realmente i fenomeni psicofisici. Coscienza e Vita
sono facolta inerenti lo spirito, che si manifestano in forme e tempi
diversi durante I’evoluzione.

72



Il Ciclo della Vita

L’essenza del Retto
Pensiero e del Giusto

: Il desiderio di
Sentimento elaborata .
dall’Anima & incorporata esperienza e Piano Mentale
nello Spirito come base crescitaanimica  Regione del
per le future Buone 3. Cielo Spinge il Sé alla Pensiero Astratto
Azioni . rinascita
Il Bene della vita Raccolta del
passata & assimilato 2. Cielo ! )
nella Mente come materiale Piano Mentale

per un nuovo
Corpo Mentale

Retto Pensiero.
Lavoro per un nuovo
ambiente

Regione del
Pensiero Concreto

L’essenza del dolore &
Raccolta del ma-

assimilato dall’Anima 1. Cielo -
. . teriale per un .
corr(]le Guflfsto Sentlme;to . nuovo Corpo Piano Astrale
a so erenza,purll ica Purgatorio Emozionale
I’Anima)
Visualizzazione Raccolta del mate- ) .
Etere riale per un nuovo  Piano Fisico

del panorama

. Corpo Vitale Regione Eterea
della vita passata

Nascita del Corpo Fisico

Morte |

Nascita del Corpo Vitale (Infanzia)
a 7 annicirca

Espansione della mentalita
a 49 annicirca

Vita sulla
Terra

Cambiamento della vita
a42 annicirca

Nascita del Corpo Emozionale (Puberta)
a 14 annicirca

Nascita della Mente (Responsabilita)
a21annicirca

Fiore dell’eta

a35annicirca . .
Piano Fisico

Regione Chimica

Inizio della vita seria
a 28 anni circa

73



Mantra propiziatore al concepimento
(preghiera a Jahve)

Jahve, noi ci rivolgiamo a te, supremo Signore degli Angeli,
e a te Gabriele, suo fedele messaggero fra gli uomini,

per chiedere assistenza e protezione

nell'atto di unione che stiamo per compiere.

Voi che avete assistito e accompagnato l'incarnazione

di tutti i grandi esseri che ci hanno aiutato nella nostra evoluzione,
compiacetevi di guardare anche a noi, molto inferiori rispetto ad
essi,

ma ugualmente desiderosi di accogliere uno spirito che vuole na-
scere sul piano fisico.

Concedeteci di concepire con spirito di preghiera,

in modo di attirare col nostro amore un'entita che vuole venire al
mondo,

per scambiare l'esperienza e l'affetto reciproci

unendo il suo destino al nostro.

L'Amore, forza creatrice che diede e da continuamente forma al
mondo,

e la forza che ci fa unire in questo momento.

La gioia dell'unione si possa trasformare dando frutto

sotto la vostra benedizione.

Amen. Cosi e

74



Un possibile saluto al nascituro
(dai genitori assieme)

Caro/a figlio/a, (........c..c....... ) sara il tuo nome.

Ti diamo il benvenuto/a (.................... ) in questa famiglia,

che ti sta aspettando con amore e gioia.

Impareremo a conoscerci, a rispettarci e ad amarci, reciprocamente.
Ti ringraziamo di entrare a far parte del nostro destino, e ti promet-
tiamo di impegnarci per fare in modo che il tuo destino sia il mi-
gliore possibile, accompagnandoti e affiancandoti fino all'eta ma-
tura.

Vieni quindi senza timori a questa nuova avventura del tuo spirito.
Vieni al mondo.

(dalla mamma)

Caro/a(....ccccceuvn. ), affrontiamo insieme quel momento gioioso in
cui, dopo essere stati intimamente uniti, potremo finalmente vederci
gli occhi negli occhi, e io potro teneramente abbracciarti: la tua na-
scita.

(dai genitori assieme)

Tua mamma e tuo papa ti aspettano.
Amen, cosi e

75






I PIANI DI ESISTENZA

1. Il piano fisico-etereo

Abbiamo gia fatto un po' di confidenza, esaminando la differenza fra
la percezione mediata e quella im-mediata dapprima, e lo sviluppo dei
diversi veicoli o corpi dell'uomo poi, delle cosiddette dimensioni visi-
bile e invisibili. Sembra ora giunto percio il momento di approfondirne
di piu la conoscenza.

Gia sappiamo che la parte della realta della quale siamo consapevoli ¢
quella che, per questo, definiamo "visibile" (nella quale cio¢ abbiamo
la nostra consapevolezza), in contrapposizione al resto che ci ¢ ancora
ordinariamente "invisibile". La formazione delle immagini del piano
visibile avviene nel cervello attraverso i processi mentali interiori; ne
consegue che dette immagini sono sempre soggettive, anche se non le
riteniamo affatto tali. In fondo, il foglio o lo schermo sul quale il let-
tore sta leggendo queste righe sono, in un certo senso, illusioni in
quanto oggetti, perché tutte le sensazioni che egli ne ricava nascono
nel suo cervello. Questo significa che la materia non esiste? Non arri-
viamo a dire ci0, perché dovremmo allora giustificare il fatto che tutti
leggono lo stesso testo, ma sosteniamo che il cervello e i sensi elabo-
rano 1 segnali che la materia invia.

La scienza sta cercando di trovare la particella ultima della materia,
arrivando ad analizzare atomi e strutture subatomiche. E evidente che
noi non percepiamo questo mondo microscopico; cosa vedremmo se
potessimo farlo, e l'elaborazione suddetta cessasse? Se i nostri sensi
non avessero i limiti studiati dalla psicofisiologia e vedessimo senza i
"salti percettivi" spazio-temporali che li caratterizzano, non saremmo

77



in grado semplicemente di distinguere gli oggetti, perché vedremmo i
singoli atomi e le particelle che 1i circondano (dell'aria, ecc.); ve-
dremmo cioe solo un oceano di punti in movimento fra loro indistin-
guibili o quasi.

Quanto detto concerne il piano fisico; ma sappiamo come fra le parti-
celle costituenti gli atomi vi sia molto spazio, che la scienza considera
vuoto. Se cosi esso fosse, mancherebbe, e infatti manca, la compren-
sione dell'origine e azione dell'energia che gli atomi muove. La vista
eterea mostra che sono i prismi di etere che vorticando trascinano at-
torno a sé le particelle che costituiscono gli atomi. E la "forza vitale":
a rigore, tutto ¢ vivo! Quelle che noi definiamo di solito "forme vi-
venti", sono tali e si distinguono dalle altre perché il centro dal quale
la spinta vitale si muove si trova all'interno delle stesse, anziché pro-
venire dall'esterno come avviene nella cosiddetta materia "inerte".
L’attuale ricerca scientifica si concentra, senza sospettarlo, nel piano
etereo quando studia le particelle componenti 1’atomo: gli stati suba-
tomini.

La decisione di escludere I’esistenza dell’etere, o meglio la “prova”
scientifica, deriva dal famoso esperimento di Michelson-Morley del
1887. Lo scopo dell’esperimento era quello di misurare il cosiddetto
vento d’etere, ossia il flusso di etere cosmico che si supponeva riem-
pisse lo spazio — e che avrebbe dovuto avere fra le altre cose la fun-
zione di trasportare le onde luminose, sonore, ecc. — flusso che doveva
essere provocato dal movimento in esso della Terra. Si pensava cioe
che il vento d’etere dovesse muoversi alla stessa velocita del pianeta,
ma per reazione in direzione opposta.

L’esperimento consisté nella misurazione di andata e ritorno di un rag-
gio luminoso, diretto dapprima in direzione del movimento terrestre,
e poi nella direzione opposta; se ci fosse stato il vento d’etere, il tempo
misurato nella stessa direzione, cio€ controvento, sarebbe stato diverso
(perché ostacolato dal vento d’etere, appunto) di quello relativo alla
direzione contraria, che avrebbe dovuto essere agevolato e accelerato.
Poiché la suddetta differenza non si verifico, si desunse che I’etere non
esiste. Da quel momento I’etere ¢ uscito dal novero della ricerca e delle
elaborazioni scientifiche. Gli insegnamenti esoterici che parlano
dell’etere, pero, ne fanno una descrizione che non corrisponde all’idea

78



a partire dalla quale era stato concepito 1’esperimento di Michelson-
Morley. Si pensava che I’etere, come detto, fosse ovunque nell’uni-
verso, che ne fosse il substrato stazionario per cosi dire, ma in realta
esso non ¢ affatto omogeneo, ed ¢ parte dell’ atmosfera terrestre, ¢ nella
sua aura come lo ¢ nell’aura di un essere vivente, percio si muove as-
sieme alla Terra. Di conseguenza, non c’¢ alcun vento d’etere da mi-
surare, poiché 1’aura eterea del pianeta si muove assieme ad esso. Te-
niamo presente che si sta qui parlando di etere chimico, che non ¢ il
supporto della luce solare.

Diamo uno sguardo alla questione eterica da un punto di vista spiri-
tuale. Le onde eteree, quando “entrano” nella dimensione fisica pro-
ducono nei suoi atomi una frequenza ondulatoria proporzionale alla
misura delle onde stesse. Se 1’etere, come ritiene la scienza accade-
mica ancora oggi, non esistesse, e la particella “fotone” di energia non
ondulatoria colpisse la materia, non sarebbe in grado di dare forma a
quest’ultima, passandole attraverso come un proiettile, e produrrebbe
solo momentanei vortici che nel giro di qualche millesimo di secondo
collasserebbero in se stessi, come & stato calcolato se fosse valida la
teoria matematica della fisica classica. Anzi, dobbiamo considerare
che anche le forme fisico-chimiche inerti sono costituite da particelle
che, secondo le ultime scoperte scientifiche, altro non sono che stati
eccitati di un campo, il quale assume cosi un’importanza superiore a
quello della materia in se stessa.

Diciamo altrove che nel periodo del Sole, il “Fiat lux”, vide I’'inizio
della vita nella nostra evoluzione (“la vita era la luce degli uomini”,
dice I’apostolo Giovanni); ora, essendo 1’etere il mezzo di trasmis-
sione della vita nella materia, ed essendo stata, per quanto riguarda
I’umanita, la luce creata nel periodo del Sole, possiamo comprendere
perché tutte le “forme viventi” mostrano lo sviluppo morfologico le-
gato all’applicazione della successione di Fibonacci, o alla sezione au-
rea, che sono la conseguenza della continua spinta ondulatoria eterea
nella materia attorno ad un nucleo, o “centro di gravita” microco-
smico. Il Sole di oggi, erede dell’antico Sole, vivifica infatti maggior-
mente le parti terrestri piut colpite dai suoi raggi. Poiché la caratteri-
stica dell’etere & la memoria, le forme viventi hanno la tendenza, nella

79



loro crescita, a ripetere appunto la sequenza di forme lungo linee spi-
raliformi della successione di Fibonacci.

L'idea di pil piani di esistenza ci deve dare un'immagine del fatto che
le diverse dimensioni non sono una dopo l'altra, o a fianco I'una dell'al-
tra, ma che si interpenetrano fra loro, in modo che il piano fisico ¢ il
pit piccolo, interpenetrato da tutti gli altri, e cosi via. La differenza fra
1 vari piani, in effetti, non & dovuta che al diverso tasso vibratorio e al
diverso angolo dell'asse di rotazione della sostanza che li compone:
non c'¢ percio distinzione reale e "nobile" fra sostanze cosiddette in-
feriori e superiori, poiché tutto ¢ formato da una sola sostanza-base
(radice) che vibra differentemente mossa, in definitiva, dallo spirito.
Ogni piano si suddivide in 7 sottopiani, secondo una legge cosmica
applicata universalmente. All'interno di questi sottopiani vigono le
stesse leggi; ad esempio nel piano fisico troviamo la legge di inerzia,
che richiede uno sforzo per produrre qualsiasi cambiamento, mentre
nel piano astrale tutto ¢ in movimento continuo spontaneo.

Una struttura che riguarda tutti i piani € la loro suddivisione in due
regioni distinte, che comprendono al loro interno 3 sottopiani, pitt un
sottopiano centrale, secondo lo schema generale che segue.

I tre sottopiani inferiori di ciascun piano sono formazioni evolutive
nate via via che la manifestazione cosmica diventava crescentemente
cristallizzata e materiale; servono cioe a trasmettere nei livelli pil
bassi le spinte, le azioni, gli influssi che sono propri dei sottopiani su-
periori.

80



SCHEMA GENERALE DEI PIANI DI ESISTENZA

piani di esistenza qualita | veicoli dell’'uomo
Piano di Dio Logos
del Sistema Solare A
Piano del Puro Spirito Monade
Onniscienza
Piano della Potenza Spirito
N della
o della Volonta N
Volonta o
Divino
Spirito
Piano del Verbo della
o della Saggezza Saggezzao | Sé
Cristico
Memoria Pe-
renne
Idee
Piano Mentale Pensiero germinatrici
Astratto delle forme ..
Spirito
Idee
erminatrici della
ECTIn: Attivita o
della vita Umano
Pensiero Idee
Astratto germinatrici dei
desideri

81



Piano Mentale

Pensiero
Concreto
(forme-

pensiero)

Focus

Archetipi dei
desideri

Archetipi della
vita

Archetipi delle
forme

Corpo
mentale

To
Sono

Piano Astrale
(forme astrali)

Potere
dell’ anima

Luce
dell’anima

Vita dell’anima

Sentimento

Desideri

Impressioni

Cupidigia

Corpo
emozionale

Piano Fisico
(forme fisiche)

Regione
eterea

Etere
riflettore

Etere solare

Etere vitale

Etere chimico

Corpo
vitale

Regione
chimica

Gas

Liquidi

Solidi

Corpo
fisico

Perso-
nalita

2. 11 piano astrale

Mentre il corpo vitale & una esatta controparte del corpo fisico, ripro-
ducente (anzi, "producente"”) tutti gli organi dello stesso, che si estende
di qualche centimetro oltre i suoi bordi, lo stesso non si puod dire del
corpo emozionale, composto di sostanza astrale. Nel corpo emozio-
nale la composizione varia continuamente, sia da un individuo ad al-
tro, sia all'interno di uno stesso individuo, secondo i sentimenti e i de-
sideri del momento. Inoltre, essendo solo alla sua seconda fase evolu-
tiva (periodo della Luna, periodo della Terra) non & strutturato, € non
possiede organi definiti: una certa sostanza componente si sposta di
continuo lungo I'ovale che lo delimita, oltre i confini del corpo fisico.

82




La "qualita" di questa sostanza puo variare a seconda che sia posta in
moto dai sottopiani inferiori o superiori del piano astrale. Questa ¢ in-
fatti la differenza fra le due regioni: in una prevalgono le forze centri-
pete, cioe¢ che ricadono nella parte piu bassa (regione inferiore) e
nell'altra le forze centrifughe, cio¢ che sospingono verso la parte pit
elevata (regioni superiori). Un impulso, un desiderio che definiamo
anche nel linguaggio comune come "basso", attira a sé sostanza della
regione inferiore; all'opposto, una aspirazione, un moto dell'animo ele-
vato, attira a sé ed ¢ formato di sostanza superiore. La Legge di At-
trazione ¢ quella che caratterizza infatti il piano astrale e la sua so-
stanza.

Tutti i desideri e le aspirazioni dell'uvomo si formano in questo piano,
attirandone sostanza e formandovi corrispondenti "forme-astrali", che
sono gli oggetti del piano astrale. Questo ci fa capire che quando emet-
tiamo un desiderio, esso configura la sua forma astrale, la quale attira
a sua volta forme astrali in sintonia con se stessa. E a questo punto
che, secondo la natura del desiderio o dell'aspirazione, queste forme
astrali ricadono sotto la regione inferiore o superiore, attirando la forza
centripeta che distrugge o la forza centrifuga che edifica. In questo
modo la natura preserva il bene e annulla il male. E altrettanto vero,
peraltro, che forme astrali inferiori molto forti e ripetute acquistano il
potere di rinforzarsi a vicenda. Da qui la nostra responsabilita. Gli spi-
riti deboli sono in un certo senso catturati dalle forze inferiori, € non
sanno imporsi sulle stesse attirando le forze superiori.

Quante volte ci ¢ capitato di dire: "l'importante sono le azioni; i pen-
sieri e 1 desideri da soli non fanno mai male a nessuno!". Ebbene, dob-
biamo ricrederci: esiste anche una ecologia astrale e mentale, e i nostri
pensieri e desideri possono contribuire a formare un "clima" tale da
indurre altri, magari deboli o influenzabili, ad esserne condizionati.
Formare circoli che si uniscono - anche a distanza - concentrandosi su
pensieri positivi ed elevati puo fare solo del bene, sia individualmente
che collettivamente.

Il piano astrale ¢ il mondo del sentimento e del colore. Quanto ab-
biamo detto piu sopra sulla soggettivita della percezione dei colori va
inteso nel senso che abbiamo accesso ad essi solo interiormente,
quando ci connettiamo a quel piano — consciamente o inconsciamente

83



che sia — attraverso le sensazioni del corpo emozionale. In realta, i
colori esistono, e hanno vita propria, nel piano astrale, ove I’artista
accede quando mette in moto la propria ispirazione. Cio che “nasce”
dentro di noi, la sensazione emotiva che accompagna la visione di un
colore, ¢ una risposta allo stimolo emozionale che giunge dal piano
astrale, by-passando 1’aspetto meramente frequenziale presente nel
piano fisico a livello cerebrale.

3. 11 piano mentale

Se guardiamo allo schema generale precedente, possiamo notare
quanto segue:

1. dei 7 piani nei quali si svolge tutta la nostra evoluzione (dal piano
di Dio al piano fisico), il piano mentale ¢ quello centrale;

2. dei 7 piani che contengono i nostri veicoli (dal piano spirituale della
Volonta al piano fisico), il piano mentale & ancora al centro, come se-
gue:

- spirito della Volonta o Divino

- spirito della Saggezza o Cristico
- spirito dell'Attivita o Umano

- mente

- corpo emozionale

- corpo vitale

- corpo fisico

In altre parole possiamo affermare che la suddivisione in regioni su-
periori e inferiori che gia abbiamo trovato analizzando i singoli piani,
si ripete qui allargando lo sguardo ad una loro visione d'insieme. E il
sottopiano ""Focus' ¢ il centro di tutta la nostra evoluzione.

Questa suddivisione ¢ essenziale: vuole dire che sopra di essa tro-
viamo quella che possiamo chiamare la "Vera Realta", eterna, e di
conseguenza la nostra vera essenza spirituale: il Sé: al di sotto invece
¢i0 che noi riteniamo essere la realta, ma che € la "Grande Illusione"

("Maya") nella quale conosciamo il mondo e troviamo la nostra

84



personalita, la nostra parte peritura nella quale usiamo identificarci du-
rante la vita terrena.

Ogni forma dei piani fisico-etereo, astrale e mentale ¢ inferiore e co-
struita e proiettata con finalita evolutive temporanee dai piani spiri-
tuali superiori. Ogni forma suddetta & "tenuta insieme" per questi scopi
attraverso gli Archetipi: forze che pongono in vibrazione, come mo-
delli viventi, gli atomi dei piani inferiori per il tempo dato necessario.
Al cessare della loro azione le forme si disintegrano.

Possiamo affermare che gli archetipi rappresentano I’origine di tutta
I’illusione (“Maya”) che noi reputiamo reale, delle forme che compon-
gono i piani ad essi inferiori. In altre parole, tutte le “forme” (del piano
fisico-etereo, del piano astrale e del piano mentale) sono conseguenza
delle forze archetipiche, le quali, a loro volta, rispondono a volonta
che stanno sopra di loro.

Dal punto centrale dei piani in cui svolgiamo la nostra evoluzione, gli
archetipi emanano vibrazioni che fanno nascere le linee di forza at-
torno alle quali gli “oggetti” dei piani inferiori si costruiscono e man-
tengono la loro forma. Si tratta pero di forme non reali, per cosi dire,
in quanto non appena l'azione degli archetipi dovesse cessare esse si
disintegrerebbero, confessando con cio la loro transitorieta. Inoltre,
dette forme sono progettate per un determinato periodo di tempo, ces-
sato il quale gli archetipi cessano di vibrare con la conseguenza appena
descritta. L’azione dell’entropia per questo scopo ¢ il loro agente nel
piano fisico. Cio che la scienza moderna sta sempre pit comprovando,
¢ infatti la comprensione che tutto ¢ vibrazione, o suono.

FORZE
(identificazione,
vera Realta)

Archetipi

FORME
(relazione,

oggettivita) 85



Nello schema qui sopra possiamo vedere come nel mondo delle Forme
nasce la possibilita della relazione, in quanto cadendo sotto I’illusione
di considerare il mondo “fuori” da noi, siamo costretti a relazionarci e
a impegnarci per sopravvivere. “Vedere” significa “illusione”:
“Hanno occhi e non vedono”. Da questo esercizio, ricaviamo crescita
di coscienza e consapevolezza.

Nel mondo della Forze, invece, tutto rientra nella soggettivita, fino alla
Soggettivita Unica, sola Vera Realta a cui dovremo — grazie alle espe-
rienze fatte nel mondo delle forme — un giorno arrivare col massimo
di coscienza acquisita.

La regione del pensiero concreto contiene 1’attivita dei seguenti Ar-
chetipi:

Archetipi dei desideri (detta anche in occultismo Regione Aerea);
Archetipi della vita (detta anche Regione Oceanica);

Archetipi delle forme (detta anche Regione Continentale).

Un'altra considerazione importante possiamo fare sulla differenza fra
1 piani superiori e quelli inferiori: noi stessi, con tutte le nostre azioni,
emozioni e pensieri, utilizziamo sostanza di questi piani e la model-
liamo continuamente, tanto che negli stessi, nel post-mortem, pos-
siamo trovare - come fossero reali - la realizzazione dei piu frequenti
pensieri dell'umanita: il cattolico vi trovera il paradiso o l'inferno, se-
condo le sue aspettative; l'ateo convinto si trovera nella massima e
spaventosa solitudine e desolazione, e cosi via. Si tratta di costruzioni
che, prive di sostegno archetipico, durano poco, ma mantengono per
un certo tempo la loro presa su chi ha concorso a costruirle, e questo
si trasforma in un ritardo evolutivo, perché nascondono la verita e
prima o poi vanno superate. Non ¢ da escludere che forme di potere,
anche di natura terrena, si possano basare sulla loro influenza, perdu-
rante anche per piu di una incarnazione! La visione della Grande Illu-
sione puo tuttavia essere superata del tutto solo da chi pud accedere
con la coscienza ai piani spirituali, cio¢ dall'iniziato; tutte le altre
forme di chiaroveggenza sono limitate ai piani inferiori, e risentono
percio fatalmente, pit 0 meno, dell'illusione che li caratterizza. Vero
¢ che all'interno di ognuno di noi vibra lo spirito, che tramite l'intui-
zione si sforza di farci sentire la voce della Vera Realta.

86



Uno schema ulteriore ci puo essere d’aiuto nella distinzione fra le di-
verse funzioni psichiche dell’essere umano:

Superconscio (intuizione); Sé Spirito Umano
Conscio (ragione); io Corpo mentale
Subconscio (istinto); es Corpo emozionale

4. 11 concetto di Anima

11 concetto di anima appare molto vago per una cultura che segua dot-
trine provenienti dalle varie Chiese che si rifanno ad un cristianesimo
tradizionale, soprattutto se vogliamo attribuire al termine un signifi-
cato proprio, distinguendolo da quello dello spirito. Per un cristiano di
questo tipo, I’anima ¢ quel quid da aggiungere al corpo, che lo distin-
gue dagli altri animali; quid che lo caratterizza nascendo all’atto del
concepimento — o della nascita corporea — e che durera eternamente.
D’altra parte, I’idea di una sola vita non puo produrre un pensiero dif-
ferente da quello descritto, del quale non si avverte neppure una ne-
cessita stringente, in quanto la distinzione fra anima e spirito appare
solo un esercizio semantico, buono forse per qualche pedante teologo.
Se perd ampliamo appena lo sguardo verso un concetto che comprenda
un numero superiore di esistenze terrene, sorge subito 1’interrogativo:
come puo lo spirito, per sua natura incorruttibile, trarre profitto dalle
esperienze che svolge attraverso i propri veicoli, o corpi, modificando
conseguentemente se stesso? Ecco che a questo punto lasceremo allo
spirito le sue caratteristiche (ammesso che siano quelle corrette), per
attribuire un nome diverso a quella parte che descriva il suddetto pro-
fitto evolutivo; parte a cui daremo il nome, appunto, di Anima.
L’anima dunque nascerebbe man mano che i vari veicoli fanno espe-
rienza, e si svilupperebbe col passare delle varie incarnazioni degli
stessi, fornendo una specie di alimento allo spirito.

87



A questo punto, perd, nasce un ulteriore interrogativo: abbiamo sem-
pre detto che qualcosa che nasce (sia pure un quid) deve ad un certo
punto morire, mentre qui ci troviamo 1’anima che nasce, e che perdu-
rerebbe poi per sempre, ripetendo 1’incongruenza teologica che ab-
biamo sottolineato parlando delle varie teorie della vita. Ma non ¢ dif-
ficile rispondere affermando che I’anima nasce, ma anche ¢ destinata
a morire quando in futuro trasferira le sue conquiste nello spirito,
dando termine all’ arricchimento che i vari corpi avranno acquisito per
trasferirlo nella parte, questa si eterna, dello spirito.

L’anima quindi sarebbe di natura individuale: ciascuno sviluppa la
propria anima nel corso della propria evoluzione. Mentre lo spirito ¢
di natura onnicomprensiva, e 1’arricchimento finale si riversera nella
coscienza del Tutto cui partecipa da sempre e per sempre. Lo spirito
di per sé non ha quelle che potremmo chiamare qualita; le qualita pud
acquisirle grazie a quanto riceve, come una specie di nutrimento,
dall’anima grazie alle esperienze fatte nei corpi della personalita. Ogni
corpo porta un tipo di qualita che sviluppa nel corso delle varie tappe
evolutive; e siccome ogni corpo ¢ nel contempo un prodotto di una
delle tre suddivisioni in cui usiamo distinguere le azioni dello spirito,
siamo in grado di definire il seguente schema:

. anima
aspetto dello veicolo . .
spirito Desperienza corrispon- qualita ricavata
P ’ dente
Lo Spirito corpo Anima Autocoscienza
Divino fisico Cognitiva | (bene)
Lo Spirito corpo Anima .
L . . Intelligenza (vero
Cristico vitale Intellettiva & ( )
. corpo .
Lo Spirito PO Anima .
emozio- . Sentimento (bello)
Umano nale Emotiva

E necessario fare una ulteriore considerazione: abbiamo detto che gli
atomi-seme dei diversi veicoli assommano in sé tutte le esperienze che
abbiamo vissuto dal momento della loro nascita in poi. E quindi ne-
cessario fare attenzione a non confonderli con I’anima relativa, perché

88



essi non sono, in realta, che dei registratori, ma non sono in grado di
trasmettere le qualita di cui stiamo parlando; queste derivano dall’at-
tivazione delle qualita animiche che derivano dall’assistere da parte
del Sé alle registrazioni che si svolgono nei vari piani durante il post-
mortem. Senza I’ Anima Cognitiva non potremmo acquisire 1’autoco-
scienza e il concetto del bene e del male e della compassione che ne
deriva; senza I’ Anima Intellettiva non potremmo distinguere il vero
dal falso e lo sviluppo della conoscenza; senza I’ Anima Emotiva ci
sfuggirebbe 1’apprezzamento amorevole che produce il sentimento, e
I’innata ricerca che abbiamo verso il bello.

Queste tre qualita arricchiscono lo spirito, e si possono sviluppare solo
durante I’incarnazione.

E pertanto pill pertinente descrivere noi stessi come anime, piuttosto
che come spirito, tenendo sempre presente tuttavia che lo spirito ¢
all’origine e al termine di tutta la nostra evoluzione.

5. I piani spirituali

Al di sopra del sottopiano "Focus" vibrano i piani spirituali. Ricor-
diamo costantemente a noi stessi che tutti i piani si interpenetrano, e
che essendo questi i pil elevati comprendono "in se stessi” anche tutti
gli altri, git fino al piano fisico. In essi vivono i nostri aspetti spirituali,
ma vivono anche quelle Entita benefiche alle quali usiamo rivolgerci
nei nostri momenti di bisogno; non consideriamole percio lontane, in-
capaci di ascoltarci, quasi inaccessibili: sono in verita pill vicine a noi
dei nostri piedi alle nostre mani. Se lontananza c'¢ risiede unicamente
in noi, in quella percezione mediata che giudica tutto in termini spazio-
temporali, che la devozione sincera ha anche come compito di aiutarci
a superare.

Man mano che ci allontaniamo dalla Fonte dell'universo e attraver-
siamo i piani di manifestazione troviamo una sempre maggiore sepa-
razione e complessita. Questo avviene finché non nasce evolutiva-
mente 1'uomo, cioe quell'essere nel quale lo spirito ¢ arrivato ad abitare
direttamente, divenendo "interiore". Da quel momento il processo

89



deve iniziare ad invertirsi, risalendo man mano le dimensioni e i piani,
fino a ritrovarsi, in futuro, consapevoli di e in quell'UNO che tutto
comprende. Non sara una perdita di coscienza, ma una moltiplicazione
che trarra le esperienze fatte fino ad allora come un prezioso e utile
bagaglio da usarsi per il futuro che ancora ci aspettera.

Il Sé ha in se stesso innaturata la sensazione d’essere o auto-coscienza,
che deve pero essere resa cosciente attraverso il processo di risveglio
della consapevolezza. Questa auto-coscienza & tuttavia sempre pre-
sente nello sfondo della nostra coscienza, anche se via via noi la con-
fondiamo coi nostri pensieri, coi nostri desideri e col nostro corpo.
La nascita del Sé, infatti, pud avvenire solo attraverso l'esperienza ma-
teriale e in tutti i piani; dovra essere conquistata con la consapevolezza
ad oggi ancora centrata nella divisione dell'io. La via per riconquistare
I’unita deve percio passare attraverso 1’interiorita, poiché fuori esiste
solo la divisione. Quando per0 si parla di interiorita, subito appare la
dottrina filosofica chiamata “solipsismo”, il piu delle volte carica della
critica secondo la quale si vorrebbe con essa definire reale solo cio
che viene percepito interiormente, rimanendo inconoscibile
all’esterno di noi stessi ed essendo frutto del nostro mondo interno, del
nostro “i0”’, ma non avendo alcuna validita per gli altri, che diverreb-
bero per il soggetto alieni e ininfluenti. Una critica di questo tipo nasce
dall’idea che la sola realta sia quella esteriore, e ci0 che nasce inte-
riormente ne sia una rappresentazione dovuta a qualche condiziona-
mento, di qualsiasi natura esso sia. Fino ad un certo punto, il solipsi-
smo puo venire incontro alle idee del Cristianesimo Interiore, come a
quelle, cui viene spesso raffrontato, delle dottrine orientali; ma dob-
biamo allora considerarlo da un versante diverso: la “realta interiore”
¢ la realta reale, alla quale tutti dovrebbero cercare di accedere, e
DOVE SI INCONTREREBBERO NELLA REALTA UNICA OG-
GETTIVA: quella spirituale. Mentre il mondo fenomenico esterno ¢
quello si solo frutto della nostra percezione, dovuto all’illusione dei
sensi fisici. La vera realta, in definitiva, € rinvenibile solo accedendo
ai piani spirituali interni alla coscienza.

90



LA MALATTIA E LA GUARIGIONE

1. Origine e classificazione delle malattie.

Cerchiamo a questo punto di portare sul piano dell’applicazione pra-
tica gli importanti insegnamenti che abbiamo fin qui esaminato.

Una certa malintesa idea di spiritualita ha per molto tempo portato chi
sentiva dentro di sé il richiamo verso il cielo a trascurare, anzi a casti-
gare il corpo, considerato avversario dello spirito. Da quello che ab-
biamo visto, e che si pud meglio vedere nel racconto della Genesi (v/
libro: La Bibbia racconta) i veicoli sono un’emanazione dello spirito,
sono i suoi strumenti, senza i quali egli stesso non potrebbe acquisire
quell’esperienza che ¢ lo scopo per cui nasciamo e viviamo in questo
mondo. Particolarmente il corpo fisico ¢ lo strumento piu perfezionato
che esso pud usare. Mantenerlo sano & percid opera sacra, e tale
nell’antichita veniva considerata.

Se vogliamo chiederci quali istruzioni il Cristo diede a chi voleva es-
sere suo discepolo, possiamo racchiuderle nei due noti mandati:

* “Predicate il Vangelo”,
*  “Guarite gli ammalati”.

L’approccio agli insegnamenti del Maestro da un punto di vista esote-
rico, rappresenta il solo modo di comprenderne appieno il significato:
nei Vangeli in pill di un’occasione troviamo confermato questo modo
di insegnare che distingue fra cid che viene detto a tutti e quanto viene
invece successivamente spiegato in una cerchia ristretta, ma non ¢ an-
cora da divulgare. Ora i tempi sono maturi per questa divulgazione, e
se cerchiamo il vero significato delle parole che pronuncio il Cristo

91



durante la sua incarnazione sulla Terra, dobbiamo quindi saperle in-
terpretare, superando la veste esteriore. Se noi riassumiamo il suo
mandato in questi due comandamenti, non significa che essi sono al-
cuni comandamenti, ma invece che rappresentano i comandamenti. In
qualche modo, predicare il Vangelo (traducibile in: conoscenza) e
guarire gli ammalati (cio¢ interessarsi della salute), debbono compen-
diare tutto il resto, devono cio€ essere esaustivi.

E questo ¢ un aspetto; ne esiste poi un altro che consegue al primo: se
sono esaustivi, essi devono anche essere per cosi dire collegati fra
loro. Se non sono due presi a caso o soltanto in rappresentanza degli
altri, ma rappresentano invece i due, devono in qualche modo influen-
zarsi fra loro, per ottenere 1’insieme, la totalita che rappresentano.
Infatti, quando noi ci sforziamo (come ordinariamente facciamo) di
tenerli separati, non riusciamo a fare perfettamente, e neppure soddi-
sfacentemente, né 1’uno, né I’altro.

Se, invece, li consideriamo come le due facce della stessa medaglia,
ecco che possiamo ricavarne la chiave per intervenire.

Abbiamo gia avuto modo di vedere come il destino di una esistenza lo
costruiamo con le nostre mani, portandoci dietro i debiti e i crediti che
noi stessi abbiamo accumulato nelle vite precedenti. Abbiamo detto
infatti che lo scopo di questa vita non ¢ il raggiungimento della felicita
o della giustizia (cose impossibili ad ottenersi in questo mondo, perché
quando si realizzassero lo scopo della sua esistenza sarebbe raggiunto,
e noi potremmo andare oltre, in quella che Gesu ha chiamato "la vita
eterna"), ma I’accumulo di esperienza, gli insegnamenti che i nostri
atti compiuti nella dimensione fisica-oggettiva ci portano nella fase
soggettiva che arriva dopo la morte, e le nuove situazioni ad essi legate
che le esistenze successive ci presentano come conseguenza. Il fatto
pero di non poter qui raggiungere la felicita e la giustizia, non deve
farci "abbandonare la partita", perché & proprio l'aspirazione a rag-
giungerle che ci trasforma, rendendoci atti ad edificare quell'altro
mondo, dove morte e dolore non hanno piu alcun motivo per esistere.
Ora morte e dolore esistono, e c'¢ una parola capace di riassumere tutto
questo: la Legge. La legge ¢ legata alla conoscenza (all’accumulo di
esperienza); andare contro la legge ci causa una lezione vitale, ed ¢

92



questa che spesso si traduce in una malattia. La malattia pertanto ¢
legata ad una inosservanza della legge compiuta, per ignoranza, in pre-
cedenza. Ecco che abbiamo cosi collegato la conoscenza con la salute.
La malattia contiene in sé€ la nostra storia, € la sua soluzione & la mis-
sione della nostra anima.

Quando il Cristo dice: “Predicate il Vangelo (cio¢ diffondete la cono-
scenza) e guarite gli ammalati”, intende dire proprio questo: la malat-
tia puo curarsi soltanto con la conoscenza della causa che 1’ha origi-
nata, e con la conseguente conversione di comportamento. La malat-
tia diventa allora un fatto di coscienza.

Il piccolo io dell’uomo conseguente alla coscienza di veglia, & giunto
all’attuale consapevolezza grazie al suo distinguersi e separarsi dal re-
sto dell’universo; in fondo, “io” non ¢ altro che un pensiero, un atteg-
giamento, una particolare concezione di relazione con I’esterno, do-
vuta alla mente speculativa razionale-obiettiva, che esclude la visione
d’insieme del “toro” che abbiamo descritto all’inizio. Egli si vede al
centro del mondo, in alterita con lo stesso, che egli percepisce media-
tamente. L’Io spirituale, il Sé che vede invece il mondo per mezzo
della percezione im-mediata, in comunione con tutto e senza senso di
separativita, viene escluso dalla mente razionale, e I’intuizione che le
¢ propria ne risulta soffocata, impedendo 1’accesso consapevole alle
direttive del cuore. Anziché integrare il cuore con la mente, I’'uomo
diventa cosi un soggetto dis-integrato, privo della guida interiore che
sarebbe capace di condurlo, attraverso la legge, oltre la legge. Egli ne
diventa in questo modo invece sempre piu sottomesso. Chi non sog-
giace all’egoismo dell’io, e non si comporta guidato solo dalla paura
di non avere abbastanza, allora la vita stessa gli dara tutto quello che
gli occorre, e anche di pit. Chiunque lo abbia esperimentato puo testi-
moniarlo. Sembra la cosa pit facile del mondo, ma ci vuole un corag-
gio eroico, quasi sovrumano per applicarla.

L’arte terapeutica ¢ sempre stata concepita, nelle civilta precedenti la
nostra, come un modo e un’opportunita di trattare con la divinita. Se
consideriamo ora come viene invece quotidianamente considerata la
malattia, sia dai malati che dai medici, troviamo esattamente 1’atteg-
giamento opposto ad un risveglio di coscienza: essa viene

93



comunemente attribuita a qualcosa di esterno, di estraneo a noi, che
ha la colpa del suo insorgere, e la guarigione viene affidata ad altri (il
medico - I’esperto), qualificando i malati come pazienti (termine che
suggerisce opportunamente un atteggiamento di passivita)! La Chiesa,
da parte sua, ha disatteso i mandati del Maestro, arrogandosi il primo
(“Predicate il Vangelo”), e delegando il secondo (“Guarite gli amma-
lati”) ad altri. La vera guarigione, invece, si pu0 ottenere solo se con-
sideriamo la malattia nella sua reale funzione: richiamare ad un di-
verso comportamento; essa ¢ un fatto del tutto spirituale.

Negli ultimi tempi stiamo assistendo ad un graduale spostamento
dell’indagine medica dal piano strettamente fisico, sempre pill verso
quello psicologico. E infatti abbastanza recente la diffusione dell’at-
tribuzione a cause psico-somatiche delle malattie. Queste possono in
effetti essere ora considerate sotto tre diversi punti di vista:

1. quello fisico, che considera il male dovuto unicamente a guasti di
tipo chimico, e lo cura chimicamente;

2. quello psico-somatico, che considera ineluttabile e indistinguibile
il legame fra corpo e mente, tanto che il male di uno si ripercuote
sull’altro. La cura dovra percio essere capace di considerare en-
trambe queste componenti;

3. quello psicogeno, che attribuisce alla psiche (comunque venga
considerata) il potere di guastare, se essa ¢ in condizioni di disagio,
il corpo, onde trasmettere un messaggio della sua malattia. Per gua-
rire, quindi, non servira tanto curare 1’aspetto fisico, ma occorrera
intervenire su quello psichico.

Superfluo dire che lo studioso di esoterismo accetta piut volentieri
quest’ultimo aspetto, in quanto da al mondo psichico la preminenza su
quello fisico, cioe risale al mondo delle cause, considerando il piano
terrestre il mondo degli effetti.

Tutti e tre questi aspetti, perd, sono adatti solo per curare, e non per
guarire. Dobbiamo infatti distinguere questi due termini tra di loro:
curare vuol dire prendersi cura del sintomo, leggendone il dolore, sia
esso fisico o psichico, allontanandolo per un tempo pitt 0 meno lungo.
E logico che quanto pill agiremo in profondita (verso il livello

94



psichico), tanto piu durevole sara il risultato; guarire, invece, significa
eliminare la causa prima del male, in modo da renderne impossibile
il ritorno o il pieno manifestarsi.

Ma perché abbiamo detto che la medicina moderna, nei tre aspetti de-
scritti, ¢ piu adatta a curare che a guarire? Proprio per quello che in
precedenza abbiamo visto: perché in definitiva cerca fuori di noi la
causa della malattia.

Per la medicina fisica essa sara dovuta a virus o microbi presenti
nell’aria, oppure a situazioni ambientali ostili; oppure ancora a cause
definite ereditarie, cio¢ ereditate da altre persone. Dal punto di vista
esoterico pero, I’ereditarieta riguarda soltanto il corpo fisico, e non la
sfera psichica, che appartiene interamente alla nostra personalita; en-
trambi, tuttavia, ricadono sotto la legge del destino, legata ai nostri
comportamenti trascorsi. Per quanto riguarda microbi o virus conta-
giosi, ¢ il vitale, quando ¢ in salute, a rappresentare il pill potente ed
efficiente antibiotico esistente, perché sono le sue forze radianti che
impediscono 1’accesso dei microbi o quant’altro di indesiderato nel
nostro organismo. Cio puo spiegare la predisposizione, per la quale
alcuni soggetti sono attaccati dalla malattia e altri ne risultano immuni.
La medicina pil avanzata ¢ alla continua ricerca, inoltre, degli agenti
chimici di tutto, compresi i sentimenti e gli impulsi dell’anima; effet-
tivamente talvolta un enzima o una qualsiasi sostanza endocrina ap-
pare come legata ad essi, come la scienza esoterica conosce da tanto
tempo. Se si vuole ottenere un risultato fino al piano fisico, infatti,
bisogna adoperare uno strumento fisico, ed ¢ quanto lo spirito fa attra-
verso queste sostanze. L’errore ¢ credere che siano queste la causa del
sentimento che stiamo studiando, mentre non sono altro che 1 mezzi
che permettono a quest’ultimo di manifestarsi al livello fisico. Lo
stesso dicasi per i geni e il DNA, il cui codice genetico non ¢ ormai
piu considerato quella sentenza senza appello come era visto prima
dell’epigenetica, venendo sostituito dal codice epigenetico, che pud
subire mutazioni nel corso della vita, innescate dall’ambiente esterno,
ma anche dall’ambiente interiore e dallo stile di vita.

95



Per le medicine psicologiche, invece, si indaghera sul passato del ma-
lato, cercando situazioni ambientali di rifiuto, scatenanti la sintomato-
logia. Il problema, pero, € perché vengono rifiutate determinate situa-
zioni. La concezione classica materialistica pone 1’essere umano, alla
sua nascita, in una situazione di tabula rasa, cosicché le cause pil re-
mote vengono ricercate nell’infanzia, e, visto che evidentemente qual-
che volta cio si dimostra insufficiente, perfino nel periodo pre-natale.
Come vedremo, questo non ¢ scorretto dal punto di vista occulto, il
problema ¢ che le cause non sono le condizioni ambientali in se stesse,
altrimenti a situazioni identiche corrisponderebbero reazioni sempre
identiche; esse sono invece rappresentate dall’eredita del passato di
quella individualita che si ¢ incarnata nella personalita di questa parti-
colare esistenza, che necessita per la propria evoluzione di fare deter-
minate esperienze, in relazione con determinate persone. Lo scopo non
deve essere quello di eliminare le cause, ma quello di trarne la le-
zione utile.

Davanti alla malattia 1’azione corretta consiste nel guardare quello
che ci capita, perché ha una richiesta verso di noi. Rifiutarlo, cio¢ non
coglierne 'invito a guardarlo, ci priva della conoscenza, dell’espe-
rienza che ne era la causa motivante. Se invece lo accettiamo (che non
significa subirlo), non contrastandolo e non lottando contro di esso, e
lo osserviamo, ne cogliamo il messaggio che gli ¢ implicito, e percio,
avendo esaurito il suo scopo, lo superiamo. Ed esso cambiera. Soltanto
cosi si raggiungera la guarigione. Il messaggio perd non & da cogliere
non tanto, o non solo, in modo astratto/razionale, basato su un ragio-
namento freddo e senza coinvolgimento, perché lo scopo della soffe-
renza ¢ rendere sensibile la coscienza della causa karmica. La co-
scienza non ¢ il prodotto di un pensiero razionale, ma il risultato di
una esperienza. Se riesco arisalire con un ragionamento alla causa, ma
la cosa rimane a livello meramente concettuale, la coscienza in quanto
prodotto della memoria indelebile — sia pure inconscia — non viene
incisa e I’insegnamento non rimane. Non mi devo percio preoccupare
perché mi sembra di non avere fatto il ragionamento in grado di con-
durmi consapevolmente alla causa, ma piuttosto di vivere 1’esperienza
e attraversarla. Se riesco mentalmente a risalire alla causa, ho uno stru-
mento in pill in mano, a patto pero di sentire interiormente le conse-

96



guenze del fatto causante. Altrimenti il fatto stesso di vivere la soffe-
renza inneschera il processo di coscienza, sia pure in modo molto pil
lento. Ho percio due armi a disposizione: la prima che consiste nell’ac-
cettare la sofferenza in quanto sono consapevole che ha in sé uno
Scopo positivo, e questo vale per il passato; la seconda nell’esecuzione
di un esercizio che esamineremo fra poco, che si prefigge appunto di
“anticipare” la sofferenza, mostrando di non averne pill necessita e di
averne incorporato I’'insegnamento nella coscienza, e questo vale per
il futuro.

Relazione e religione sono, etimologicamente, la stessa parola, la
prima rappresentando un rapporto di tipo esteriore (con gli altri), la
seconda di tipo interiore (con noi stessi). L’uomo moderno instaura un
rapporto dialettico, cioe di tipo mediato, non solo con gli altri, ma an-
che con se stesso. Per guarire, deve ricostruire un rapporto autentico
(comunione) in entrambe le direzioni: i problemi relativi al rapporto
con gli altri celano problemi di rapporto con noi stessi, € viceversa.

Puntare sulla responsabilita del malato rispetto alla sua malattia, non
significa pero colpevolizzarlo, ma chiarire le cause prime di cid che
lo fa soffrire, con il duplice risultato di poterlo meglio accettare e
meglio vincere.

Non dobbiamo quindi rifiutare I’aiuto esterno per superare la malattia,
costringendoci all’isolamento per diventare piu responsabili. Il mo-
mento della sofferenza ¢ assai delicato, e spesso chi soffre ha bisogno
di aiuto; I’'importante ¢ non fargli credere di essere dipendente da altri
nella guarigione (anche la medicina moderna ha scoperto il ruolo at-
tivo del malato), e soprattutto di essere estraneo alla sua malattia. Una
volta chiarito questo, € necessario aiutarlo, anche con le medicine
chimiche se necessario. Sotto quest’ottica, medicina ufficiale e medi-
cine alternative, o complementari, non fanno la differenza: non ¢ il
tipo di medicina che risolve, ma il modo di concepire la malattia! Dob-
biamo poi considerare I’ effetto karmico sui conoscenti, amici o parenti
della persona colpita dalla malattia; oltre che su medici e/o guaritori.
Un’obiezione comune ¢: ma ¢ il suo destino e noi non possiamo/dob-
biamo fare nulla. In essenza, lo scopo per cui siamo incarnati & fare

97



esperienza dell’amore attraverso la relazione con gli altri che il karma
ci pone davanti. Il karma negativo di tutti noi deriva dall’esserci sot-
tratti a questa esigenza. Percid non aiutare un’altra persona che sta
soffrendo “per non alterare il suo karma”, appesantisce il karma no-
stro, non avendo imparato la compassione amorevole. Nemmeno Gesu
si sottraeva quando gli era richiesta una guarigione.

F sk sk sk ook

Vogliamo ora, dopo avere esaminato la malattia in rapporto alla con-
cezione che ne ha la scienza materiale, fare una classificazione dal
punto di vista occulto. Le indagini chiaroveggenti sembrano compro-
vare che la maggior parte delle malattie, e in genere dei dolori di cui
soffre ’'umanita, sono imputabili all’abuso della forza creatrice, sia a
livello fisico (sessualitd) che a livello spirituale (potere mentale), es-
sendo queste le due polarita attraverso cui essa si esprime. E infatti la
creativita mentale e la capacita di disobbedire alla legge, a caratte-
rizzare l'uomo in natura, ed é proprio tutto questo che lo pone sotto
la legge di conseguenza (destino), che spesso si esprime con la malat-
tia.

Possiamo esaminarne alcuni casi, non senza aver prima avvertito che
sono casi ....classici, e che ogni caso singolo € poi colorato da una serie
infinita di variazioni assai difficili da cogliere. Questi casi, insomma,
ci serviranno solo da guida, e non come giudizio sul prossimo che sta
soffrendo. Teniamo presente che generalizzare, in queste cose, rappre-
senta il modo piu sicuro di sbagliare. Il solo uso consentito ¢ di appli-
carle nella conoscenza di noi stessi.

L’abuso della sessualita, e quindi della cupidigia a livello astrale, si
ripercuote sull’atomo-seme del corpo fisico (che ne ha subito le con-
seguenze), e quando questo attirera materiale per la formazione del
cervello e della laringe (il polo opposto della medesima energia crea-
trice) nel processo di rinascita, avra difficolta a radunarlo nel modo
corretto. L’abuso di una polarita della forza creatrice, quindi, fara con-
seguire una deficienza mentale o dell’uso della parola.

L’abuso del potere mentale, cio¢ il suo uso a scapito di altri e della
veritd, porta come conseguenza una incapacita a vedere

98



obiettivamente nei piani spirituali durante il processo di rinascita, € ci0
provochera una costruzione del veicolo fisico difforme dalla norma,
con conseguenze di deficit a livello muscolare o nervoso.

Ecco che allora la conformazione psicofisica che abbiamo alla nascita
non dobbiamo considerarla un premio o un castigo (a seconda dei casi)
rispetto al nostro comportamento pregresso. Essa altro non ne & che la
conseguenza rispetto all'applicazione delle leggi naturali: & il risultato
delle energie che noi stessi abbiamo messo in moto.

Ecco una preghiera che potrebbe aiutare:

Padre, aiutami a volere la Tua Volonta,
Figlio, aiutami a sentire il Tuo Amore,
Spirito, aiutami a vivere la Tua Purezza.
Cosi da risvegliare cio che in realta lo sono,
e ristabilire l'armonia in me,

ripristinando la salute al mio corpo,

la sensibilita alla mia vita,

l'aspirazione alle mie emozioni,

e la serenita alla mia mente

Un’altra patologia che si manifesta a livello psichico, ¢ quella deri-
vante da una cosiddetta fissazione mentale. Gli eventi nel piano fisico
hanno per scopo I'insegnamento di determinate lezioni: non ¢ tanto
importante 1’evento in sé, quanto 1’insegnamento che ne possiamo
trarre, e cio ci suggerisce ’unicita di ogni istante di vita e I'importanza
conseguente di viverlo nel modo pit completo e consapevole. La me-
moria consapevole ¢ lo strumento che serve a questo scopo. Talvolta
invece accade che la dinamica di acquisizione di esperienza da un
evento subisce una compromissione, come se quel particolare evento
rimanesse, per cosi dire, impigliato nello spazio-tempo, anziché ab-
bandonarlo una volta imparata la lezione. Questo fatto ci costringe a
rimanere legati all’evento, e ci impedisce di trarne la lezione che sola
lo giustificava. Vivere il presente & laricetta e la pratica necessaria per
riuscire a superare questo scoglio: il presente ¢ 1’unica realta che ¢
nelle nostre mani, e che possiamo manovrare per modificarla.

99



Torturarci, ad esempio, con i sensi di colpa (riprendiamo I'idea gia
espressa del rimorso) ¢ un peccato contro gli altri e contro noi stessi,
perché non risolve nessun tipo di problema; I’importante ¢ I’espe-
rienza che ci ha lasciato, e che metteremo a frutto in futuro, diventando
cosi migliori di quanto eravamo prima. L’esercizio riparatore che esa-
mineremo fra poco ci puo essere molto utile anche da questo punto di
vista, insegnandoci veramente a vivere il presente, sapendone ricavare
tutto I’insegnamento possibile.

Esiste poi una categoria di malattie che puo essere indotta da un caso
particolare, che & bene conoscere perché a volte & possibile evitarlo. E
importante notare che la salute a livello psichico ¢ possibile solo se
tutti i veicoli componenti la personalita sono fra loro connessi perfet-
tamente. Ci sono dei punti (organi sottili) di collegamento fra di essi,
che devono combaciare nei vari piani, in modo da permettere di co-
municare fra loro in modo adeguato. Sono delle specie di canali che
consentono il passaggio dell’energia da un piano all’altro attraverso
questi punti comuni a due o pil corpi. Per inciso, ricordiamo che ¢
proprio questo tipo di connessione che viene interferita dall’“io”,
quando prende il sopravvento in maniera non ortodossa sullo spirito e
sull’Io superiore, o Sé. E quanto vedremo parlando del lato nascosto
della malattia.

Il caso particolare che esaminiamo, ¢ dovuto ad una forma di rottura
che accade nel processo di rinascita spiegato nel capitolo precedente.
Quando come individualita ci troviamo nei piani spirituali e ci prepa-
riamo alla rinascita, scegliamo, in base ai debiti e ai crediti accumulati,
1 fatti salienti che formeranno il destino della nuova esistenza. In quei
piani, cio che spinge lo spirito alla scelta ¢ il desiderio di evolvere e
migliorare. Comincia allora la costruzione dei vari veicoli fino al vi-
tale. Essi, man mano che scendono attraverso i vari piani, si dispon-
gono a campana, € in tal modo giungono infine a posizionarsi attorno
all’utero della futura madre, fino a quando entra in azione, col conce-
pimento, anche 1’atomo-seme del corpo fisico posto nello spermato-
zoo fecondatore, che inizia la costruzione del corpo, a partire natural-
mente dal cuore, dove rimarra fino al termine della presente esistenza
terrena. Circa 18 giorni dopo il concepimento, la campana si chiude

100



alla base, e I’individualita incarnantesi non pud piu uscirne (se non
con la morte). In quel momento, essa rivede il panorama della vita che
I’attende e che aveva scelto, ma € ora accecata dall’esistenza terrena,
e non ha piu la saggezza che dai piani spirituali le aveva permesso di
fare determinate scelte. Pud accadere allora che tenti di sottrarsi al
proprio destino, ritraendosi dal corpo fisico in formazione, in quest'ul-
timo causando una rottura fra i punti del fisico e i corrispondenti del
vitale. In tal caso, alla nascita, manifestera un disturbo psichico come
conseguenza della accennata sconnessione.

Entita spirituali piu evolute sorvegliano che questi fatti non accadano;
tuttavia essi non sono cosi infrequenti come si potrebbe supporre. Un
ambiente sereno e una attesa felice della nuova famiglia, I’amore per
la musica classica, possono rappresentare percio prima della nascita
un incoraggiamento al nuovo venuto, che puo aiutarlo ad evitare que-
sto problema. Sarebbe importante, quindi, affiancare alle cure post-
mortem gia auspicate in precedenza (silenzio e rispetto del trapas-
sato), anche adeguate cure pre-nascita. La conoscenza esoterica an-
cora una volta puo darcene le indicazioni.

2 Alienazione mentale.

11 suddetto legame rispettivo nella catena di veicoli che forma la nostra
personalita diviene essenziale per definire e comprendere la situazione
mentale dell’individuo. Quando detto legame € sano, cio¢ i vari veicoli
sono tra loro concentrici, non ¢’¢ interruzione di collegamento funzio-
nale e ciascuno agisce correttamente secondo il livello da essi rag-
giunto. Per vari motivi — fra i quali quello citato dovuto alla ritrosia
nel momento della nascita — puo verificarsi un tipo di allentamento o
distacco fra i corpi, con le conseguenze di tipo mentale che analiz-
ziamo di seguito:

a) interruzione fra il corpo fisico (il cervello) e il corpo vitale o fra il
corpo vitale e il corpo emozionale: abbiamo in questo caso i cosiddetti
idioti, perché né I’emozionale né il mentale riescono a controllare il
corpo, che agisce sospinto da semplici impulsi vegetativi pur essendo
in piena salute. Anzi, la salute fisica ne ¢ avvantaggiata, perché non

101



consumata dalle energie estenuanti dei due veicoli quasi del tutto al-
lontanati; anche il controllo del movimento del corpo puo venire com-
promesso;

b) interruzione fra corpo emozionale e mente: in questi casi troviamo
il pazzo furioso, perché risulta essere privo della guida del pensiero e
sottoposto ai semplici impulsi emotivi e reattivi, estraneo a qualsiasi
forma di rieducazione;

c¢) interruzione fra il S€ e la mente: ecco la persona senza scrupoli, il
pazzo astuto che dimostra molta intelligenza priva, pero, di sensibilita
di tipo spirituale e di compassione verso gli altri.

Esiste poi un tipo di interruzione che negli ultimi tempi si ¢ presentato
sempre pil spesso, e riguarda la persona che a seguito di malattia men-
tale degenerativa pare aver perduto qualsiasi connessione con 1’indi-
viduo che era in precedenza. Esistono casi estremi nei quali I’interru-
zione trala mente e il Sé & talmente decisiva da produrre un abbandono
dei veicoli da parte dello spirito, il quale prosegue da solo nel suo per-
corso evolutivo verso una nuova incarnazione, lasciando i1 veicoli
come gusci vuoti che portano in se stessi meccanicamente una forma
di vita con residui mnemonici dell’esistenza condotto fino a quel mo-
mento. Questi casi con ogni probabilita hanno una utilita verso i fami-
liari, gli amici o chiunque debba accudirli, dando loro la possibilita di
estinguere debiti karmici e/o di approfondire la loro struttura interiore
spirituale.

3. L’equilibrio con I’ambiente.

Vivere sulla Terra significa avere uno scambio con I’ambiente nel
quale siamo inseriti. Possedendo un corpo fatto di terra, non po-
tremmo abitarlo senza questo scambio.

Esistono diversi livelli di scambio, che potremmo classificare se-
guendo la principale suddivisione del piano fisico, nel modo seguente:

* solidi scambio per mezzo del cibo
* liquidi scambio per mezzo delle bevande
* gas scambio per mezzo della respirazione.

102



Senza cibo potremmo vivere non pil di un certo numero di giorni; il
numero dipende da molteplici fattori. E comunque questione di giorni.
Senza acqua, possiamo dire che ¢ questione di ore.

Senza aria ¢ questione di (pochi) minuti.

Cio di cui abbiamo pil bisogno, quindi, ¢ proprio d’aria. Notiamo che
I’aria rappresenta la parte pit sottile del piano chimico, quella piu vi-
cina, per sua natura, ai mondi invisibili. Ne possiamo liberamente de-
durre che la vita, essendo in sé¢ immateriale, puod esprimersi nel mate-
riale solo a condizione di avere un continuo scambio con cio che piu
le sta prossima in quel piano: 1’aria, capace di condurre pill facilmente
con sé la vibrazione eterea, con la quale confina.

La respirazione quindi si palesa come di importanza estrema, non solo
per una mera sopravvivenza, ma anche, se effettuata in modo consa-
pevole, per I’avanzamento spirituale.

Proponiamo qui un esercizio di respirazione consapevole adatto ai
corpi pil sensibili dei popoli occidentali. Preghiamo di non eseguire
in via assoluta gli esercizi adottati dai popoli orientali, perché per noi
sono troppo violenti e rischiosi, sia dal punto di vista fisico che men-
tale. Questo esercizio lo raccomandiamo anche come preparazione per
tutti gli altri esercizi spirituali. Col tempo e la pratica diventera sempre
piu facile da eseguire, anche in altri momenti.

Si inizia rilassandoci completamente da ogni stress, sia di tipo musco-
lare e nervoso, che di tipo mentale: le preoccupazioni, gli impegni,
ecc., riguardano il passato e il futuro, ieri e domani, non sono attuali:
immergiamoci nel presente.

Una volta rilassati, inspiriamo con calma I’aria, cominciando col gon-
fiare dapprima I’addome e poi il petto. Nel fare questo, contiamo fino
a 3, seguendo il ritmo del battito cardiaco.

Una volta inspirato, iniziamo I’espirazione, sgonfiando dapprima 1’ad-
dome e successivamente il petto. Contiamo ancora silenziosamente i
3 battiti cardiaci. L’inspirazione va fatta con la bocca chiusa, I’espira-
zione con la bocca aperta.

103



Proseguiamo in questo modo, fino a che il tutto non ci venga pratica-
mente naturale.

A questo punto, un po’ per volta, cominciamo a passare dal conteggio
di 3 battiti cardiaci a 4. Allunghiamo cio¢ di un battito sia il periodo
di inspirazione che quello di espirazione. Col tempo anche questo
ritmo ci diventera facile e potremo eseguirlo a volonta, oltre che come
esercizio introduttivo agli altri descritti in questo testo. Non dimenti-
chiamo mai che per tutti gli esercizi (ma particolarmente per questo) ¢
importante adattarli alla nostra capacita attuale.

Durante I’inspirazione tutto il mondo — esteriore e interiore — entra in
noi stessi; lo lasciamo entrare senza far resistenza e senza alcun giudi-
zio. Al termine dell’inspirazione, questo contenuto viene passato al
vaglio del vero Essere di noi stessi: il S, che lo filtra, trattiene il buono
(I’insegnamento) ed espelle il cattivo attraverso 1’espirazione.
Nell’espirazione ci si libera quindi del cattivo, col risultato di sentirsi,
ed essere, pil liberi. Ogni esperienza lascera cosi nell’inconscio il suo
frutto, e impareremo a guardarla con gratitudine e serenita. E lo stesso
processo di edificazione animica che avviene nel post-mortem.

E importantissimo inoltre tenere presente che nell’aria che respiriamo
¢ contenuta anche una certa percentuale di etere, che entra in circola-
zione nel sangue e si deposita nel cuore. E qui che avviene principal-
mente lo scambio con I’aria di cui si parlava piu sopra (oltre al depo-
sito di immagini che forma la memoria inconsapevole).

Dal punto di vista nutritivo, tuttavia, ¢ importante, per I’uomo attuale,
la quantita di etere solare — altrimenti definito “prana” — che entra nel
corpo attraverso la controparte eterea della milza e rafforza tutto il
corpo etereo.

Si tratta di una respirazione eterea, che richiede una certa esposizione
all’aria aperta e al sole, appena le condizioni climatiche lo consentano.

Altro aspetto importantissimo legato alla salute, anche dal punto di
vista dello sviluppo spirituale, ¢ quello dell’alimentazione. Tutti i vei-
coli che formano la personalita umana risentono di quanto accade an-
che in uno solo di essi: il trattamento che riserviamo al nostro fisico ¢

104



rimarchevole anche per gli altri corpi piu sottili. Una alimentazione
sana ed equilibrata & percid importante, non solo per la salute fisica.
E regola (lo vedremo sempre pii) che dirige lo sviluppo dell'universo,
che si debba passare da una fase nella quale I'impulso evolutivo viene
indotto dall'esterno, ad un'altra in cui questo stesso influsso venga ela-
borato, e una terza in cui, grazie al lavoro svolto in questa elaborazione
interiore, l'influsso, resosi consapevole, si diriga dall'interno all'e-
sterno, trasformando 1'essere da soggetto passivo a protagonista attivo
(e responsabile) delle proprie azioni, ecc. In fondo, questo medesimo
processo lo troviamo anche - come in qualsiasi cosa osserviamo -
nell'alimentazione: ne €& 1'essenza. Il cibo entra, viene lavorato; I'ener-
gia ne viene ricavata ed ¢ diretta verso l'esterno, cosi come accade an-
che per la parte residua di scarto.

Vorremmo in questa sede accennare alla carne e al vino. Nei periodi
della sua infanzia evolutiva, I’umanita necessitava di sviluppare 1 vei-
coli della personalita, in quanto possiamo ben dire che la religione di
allora la aiutava ad isolarsi dagli influssi esterni di natura sottile, per
scoprire la propria personalitd e materialita; possiamo far risalire a
quei tempi la nascita dell’esoterismo, come cassetta di sicurezza ove
conservare quei tesori di conoscenza per il momento in cui, grazie
all’involuzione e alla consapevolezza sviluppatasi attraverso il sud-
detto isolamento, i tempi sarebbero stati maturi per una nuova e pil
elevata diffusione degli stessi. Anche I’alimentazione ebbe un ruolo in
questo processo.

Dal punto di vista spirituale, la carne ha I’effetto di vincolare alla ter-
restrita la coscienza, stimolando la parte istintiva e la cupidigia. La
decisione di mangiare carne significa di solito la inconsapevole rinun-
cia alle gioie dell’anima e il desiderio di restare immersi nel mondo
reale.

Dobbiamo considerare che le cellule degli animali sono compenetrate
di sostanza astrale, che ¢ il veicolo della separativita e della coscienza
degli animali stessi: il nostro organismo non puo assimilare nei piani
sottili queste cellule, se prima non ha assoggettato la forza astrale alla
propria vibrazione, assimilandola cosi nel pit grande corpo emozio-
nale individuale di chi se ne ¢ cibato. Questa operazione richiede il

105



dispendio di molta energia, perché 1’animale — a differenza dei vege-
tali — ¢ gia abbastanza individualizzato, e la prova appare evidente se
guardiamo i grandi animali carnivori, indolenti e pigri, in confronto
con la vitalita e I’energia che ispirano gli scattanti erbivori. Anche chi
si ciba di animali, sceglie animali erbivori, perché quanto detto an-
drebbe moltiplicato se mangiassimo animali a loro volta carnivori: sa-
rebbe quasi impossibile assimilarne 1’energia, e avremmo sempre
fame.

11 punto centrale, comunque, rimane quello della innocuita che deve
caratterizzare una esistenza diretta dall’amore e dalla compassione,
come deve essere quella ispirata da un cuore sensibile ai suggerimenti
spirituali del Sé per I’epoca attuale. Di solito passare da un regime
carneo ad uno vegetariano (anche qui, non ci interessa quale regime
vegetariano, purché sia tale), richiede uno sforzo. Ricordiamo che il
nostro corpo rappresenta il passato: per trasformarlo in funzione del
bisogno futuro dobbiamo pertanto, in un certo senso, ricodificarlo, ac-
cettando anche un iniziale senso di disagio (purché fatto con una co-
noscenza di eventuali rischi, assolutamente da evitare, come sono da
evitare correzioni improvvise e traumatiche; parole d’ordine: pru-
denza e competenza). Teniamo a mente le parole di San Paolo: “E bene
non mangiare carne né bere vino, né altra cosa per cui il tuo fratello
possa scandalizzarsi”.

L’effetto materializzante e di inerzia della carne, d’altronde, ha biso-
gno di uno spirito stimolante che permetta comunque il progresso. Per
questo motivo, accanto alla carne, fu inserito nella dieta umana il con-
sumo dell’alcol. Il racconto biblico di Noe ne rappresenta il momento
evolutivo. L’alcol ¢ il prodotto di una fermentazione esterna all’ orga-
nismo, che vibra ad una intensita cosi elevata che il nostro corpo non
riesce ad armonizzarlo e assimilarlo. Anziché assoggettarlo, quindi, e
metabolizzarlo, € esso ad accelerare dall’esterno il nostro tasso vibra-
torio, prendendo il sopravvento su di noi. E uno spirito esterno che ci
controlla, e ormai noi sappiamo come questo sia il contrario del cam-
mino che dobbiamo adesso percorrere. Se non ci liberiamo dell’alcol,
ci risultera impossibile accedere alla nostra parte spirituale.

Una obiezione diffusa verso chi cerca di diffondere questo insegna-
mento all’interno del mondo cristiano, riguarda il noto miracolo della

106



trasformazione da parte di Gesu dell’acqua in vino alle nozze di Cana.
Una attenta lettura dell’episodio, pero, pud procurarci qualche sor-
presa. Nel modo in cui viene solitamente interpretato, I’ordine dato da
Maria ai servi di portare 1’acqua sembra essere in contraddizione con
la risposta che Gesu aveva dato alla sua richiesta. Vediamo nel detta-
glio:

Nel frattempo, venuto a mancare il vino, la madre di Gesu gli disse:
“Non hanno piu vino”. E Gesu rispose: “Che ho da fare con te, o
donna? Non e ancora giunta la mia ora.” La madre dice ai servi:
“Fate quello che vi dira.”

La madre di Gesu, in realta, non viene qui descritta come avesse di-
sobbedito, o in qualche modo costretto Gest al miracolo: questa non
¢ che una interpretazione. L’ordine di Maria ai servi appare piuttosto
come un seguito logico a quanto Gesu le aveva risposto. Dove pud
nascondersi questa logica? Non puo essere che in: “Non ¢ ancora
giunta la mia ora.” Il miracolo di Cana, infatti, ¢ il primo miracolo di
Gesu, effettuato prima che fosse giunto il suo tempo, e percio si loca-
lizza nella religione precedente al suo avvento. Proprio questo riferi-
mento al “suo tempo”, invece, suggerisce che quando esso sara giunto
non dovra piul esservi spirito esterno all’'uomo, poiché Egli ci ha por-
tato la possibilita di abbattere la barriera che impediva, prima di Lui,
I’accesso dello spirito direttamente nella coscienza umana. L’episodio
raccontato da Giovanni, percid, non contraddice, ma appoggia gli ar-
gomenti di chi decide di non assumere alcolici.

A proposito di miracoli, sembra veramente strana 1’idea che qualcuno
ha di essi, come rappresentassero qualcosa che va contro le leggi di
natura. Talvolta uomini di scienza dicono di non poter credere ai mi-
racoli, o al soprannaturale, perché, se cosi facessero, il loro lavoro di
scienziati perderebbe significato, considerando possibile qualcosa in
grado di alterare le leggi naturali, oggetto del loro studio. In realta, il
miracolo cosi inteso rappresenterebbe ’idea di un Dio che va contro
le sue stesse leggi; che, dopo averle create, si divertisse a disobbedirsi,
considerandole (e confessandole) inadatte a risolvere la particolare

107



N

situazione alla quale si trovasse di fronte; questa ¢ una assurdita.
Quello che viene comunemente definito miracolo, in realta, altro non
puo essere che applicazione di leggi ben definite, anche se a noi ancora
ignote. L’uomo di scienza non puo, invece, escludere Dio: egli studia
la natura, mette tutto il suo impegno e il suo acume nella scoperta delle
leggi che la regolano; ebbene, dove scopriamo una legge, abbiamo an-
che scoperto, contemporaneamente, un’altra cosa: un Legislatore. 1l
Legislatore delle leggi naturali € ci0 che noi chiamiamo Dio. A questo
possiamo aggiungere 1'aspetto etico, sempre piu d'attualita; la bellezza
e l'etica non sono categorie nate nella mente umana. Sono "scoperte"
dell'vomo (fatte piu con il cuore che con la mente), di un principio gia
insito nella natura. Escludere l'aspetto etico vuol dire non conoscere
appieno, totalmente, il fenomeno che si sta affrontando, che con
quell'aspetto dev'essere integrato se vogliamo vederlo compiutamente.

4. L’esercizio riparatore.

Per terminare questo capitolo, proponiamo qualcosa che sia capace di
....Jasciare il segno di quanto abbiamo finora detto.

Gli insegnamenti del Cristianesimo Interiore infatti non possono es-
sere accolti soltanto con un atteggiamento di semplice curiosita. In
esoterismo consideriamo che il caso non esiste, e se abbiamo avuto
accesso a questa lettura significa che, come abbiamo gia avuto modo
di dire, stiamo iniziando una ricerca per curare il nostro giardino spi-
rituale.

E possibile per noi fin da ora, grazie alle poche cose gia espresse, co-
minciare ad applicarle in un modo ben definito alla nostra esistenza.
Questi insegnamenti infatti hanno il potere di cambiare la nostra vita,
e la scelta di metterci all’opera ¢ ormai una responsabilita che ab-
biamo. Solo in questo senso essi non sono gratuiti! Proponiamo al-
lora un semplice esercizio: il primo che viene raccomandato lungo il
sentiero spirituale.

108



Una differenza fondamentale fra le antiche religioni “rivolte ad
Oriente” ed il Cristianesimo Interiore concerne I’atteggiamento verso
la legge o destino (karma).

11 Cristo dice di essere venuto non per abolire la legge, ma per mi-
gliorarla. Cioe, Egli ha aggiunto alla legge, I’amore. In pratica, cosa
puo significare cio?

Con la legge, 1’unica via d’uscita ¢ I’espiazione dei peccati;

con ’amore aggiungiamo a questo il perdono dei peccati.

L’insegnamento esoterico cristiano non si limita cioe alla compren-
sione del dolore come conseguenza di errori compiuti, ma si chiede
anche che scopo ha questo dolore. L’abbiamo ampiamente visto, e
possiamo rispondere dicendo: lo scopo ¢ di insegnarci dove abbiamo
sbagliato, per indurci a non farlo ancora in futuro. Lo scopo, cioe,
¢ ricevere una lezione, un insegnamento.

Consideriamo ora due aspetti:

se quello ¢ lo scopo, ne consegue che se mostreremo di aver compreso
la lezione prima che si tramuti in dolore, essa non avra piu motivo di
fungere da insegnamento nei modi consueti attraverso il destino;
esiste inoltre uno stato particolare di coscienza, che anche la scienza
moderna ha ora scoperto chiamandolo ipnagogico, che si trova a meta
strada fra quello di veglia e quello di sonno: ¢ I’istante del risveglio e
dell’addormentamento, quando i nostri veicoli sottili non sono com-
pletamente connessi con quello fisico, ma nel contempo siamo ancora
(o gia) coscienti. In questi momenti si eseguono gli esercizi esoterici,
in modo di potere col tempo prolungare la durata di questo particolare
stato, ottenendone cosi un primo barlume di accesso consapevole
all’altro mondo.

Proprio sopra questi due aspetti si basa I’esercizio che stiamo per sug-
gerire, oltre che sulla conoscenza anche da noi ora posseduta di cio
che avviene dopo la morte. Infatti & proprio durante la fase purgato-
riale che impariamo le lezioni che ci servono. Quanto ottenuto grazie
alla respirazione consapevole viene in questo esercizio decuplicato,
perché si riesce a fare al livello dell’io consapevole quanto veniva
prima ottenuto solo a livello inconsapevole. I due esercizi andrebbero
percio eseguiti uno dopo l’altro, in modo da lasciare una forte

109



impronta del processo di consapevolezza, e avvicinare la consapevo-
lezza dell’io alla coscienza del Sé.

Ecco quindi come si deve effettuare questo esercizio, che chiameremo
esercizio riparatore:

alla sera, prima di addormentarci, rilassiamoci completamente, chiu-
diamo gli occhi, regoliamo il respiro secondo la respirazione consape-
vole e cominciamo a visualizzare, in senso inverso, i fatti della gior-
nata trascorsa.

Sforziamoci di sentire nella nostra interiorita le reazioni ai nostri com-
portamenti nella interiorita di coloro che sono venuti in contatto con
noi durante la giornata.

Quando questi hanno sofferto per conseguenza del nostro comporta-
mento, cerchiamo di far ripercuotere pienamente in noi questa soffe-
renza, come fosse la nostra.

Quando questi hanno gioito grazie al nostro comportamento, cer-
chiamo di far vibrare pienamente in noi questa gioia, condividendola
come fosse la nostra.

Attenzione perd: SENZA GIUDIZIO MORALISTICO. E facile ca-
dere nel giudizio, o peggio nel senso di colpa o di orgoglio; ma sarebbe
ancora la personalita ad intervenire, e non il Sé, e non sarebbe lo stesso
processo che avviene nel post-mortem, dove serve all’esperienza ani-
mica. Il Sé non giudica, e noi dobbiamo solo osservare le nostre azioni
e sentire le loro conseguenze, ma non giudicare moralmente. Dire
“voglio cambiare” per lo pit non serve, perché dopo averlo detto
siamo gli stessi di prima: sarebbe I’io, o meglio, il super-io, a pronun-
ciarlo e resteremmo sotto il suo dominio. Il giudizio basato sul con-
fronto del nostro comportamento con determinate leggi o anche pro-
ponimenti (non per nulla quasi sempre disattesi), rimane inevitabil-
mente ad un livello esteriore: non aumenta la consapevolezza del “sen-
tire” quale processo interiore ove si ripercuotono le conseguenze delle
cause che abbiamo messo in moto. Dobbiamo solo diventare diversi,
grazie ad una presa di coscienza interiore, che puo svilupparsi solo
guardandoci dal punto di vista del Sé, instaurando un cambiamento
spontaneo e definitivo. Che in fondo, come detto, & quello che avviene

110



nel Purgatorio dopo la morte, e che ci consente di innalzarci, passando
nella regione centrifuga del piano astrale.

In pratica, il segreto nascosto in questo esercizio ¢ la morte quotidiana,
e la quotidiana rinascita. Esso ha una serie infinita di benefici, aiutan-
doci ad oggettivizzare i fatti che ci accadono, facendoci superare i
sensi di colpa, di persecuzione e di superiorita, ma soprattutto accele-
rando la nostra evoluzione. Se compiuto bene e costantemente (cosa
comunque non facile, che richiede un certo tirocinio), puo addirittura
contribuire a cambiare il nostro destino: mettiamo cioe in moto forze
e principi che generalmente sono riservati al lavoro da fare dopo la
morte.

Amplieremo cosi enormemente quello spazio di liberta che abbiamo
gia approfondito, non limitandoci pill a sopravvivere, come fa la mag-
gioranza degli uomini, ma cominciando finalmente a inaugurare I’arte
di vivere!

La liberta ¢ una costituente integrante dell'universo, perché ¢ la sola
che ci consente di raggiungere l'obiettivo dell'evoluzione. Dio ci
spinge percio ad essere liberi e responsabili; se avesse creato il mondo
per il gusto di esercitare la propria autorita, avrebbe bisogno di un ana-
lista, non vi pare?

Resta da analizzare il principio della liberta conciliandolo con la fina-
lita che il piano evolutivo deve raggiungere. Per cercare di compren-
derlo, costruiamo mentalmente una forma geometrica tridimensionale
composta da due figure solide: un cilindro che contiene al suo interno
un cono rovesciato (della stessa larghezza del cilindro e con la punta
poggiata sulla base del cilindro). Il cilindro rappresenta i limiti imposti
dal grande piano evolutivo — contenuto al suo interno — che, a partire
dalla base si sviluppa in altezza man mano che si dispiega e raggiunge
le sue finalita. Il cono, a sua volta, rappresenta il campo di liberta
dell’individuo: all’inizio non & che un punto, e I’uomo ¢ soggetto quasi
totalmente agli influssi esterni. Tale ¢ I’'uomo primitivo. Con I’avan-
zare della sua evoluzione, la sezione del cono si allarga e conquista
sempre piu spazio all’interno del cilindro; deve tuttavia rimanere sem-
pre all’interno di questo, altrimenti non proseguira nell’evoluzione. Al
termine, al raggiungimento della meta finale, il superuomo sara total-
mente libero, e la sua liberta coincidera col Piano Divino, con il quale

111



si identifichera. La Legge sara stata interamente interiorizzata. La sa-
lita lungo il cono, e il conseguente sviluppo evolutivo, pud avvenire
solo allargando la quota di liberta; ma questa ¢ conseguente a quanta
legge ¢ stata interiorizzata, verificabile attraverso il comportamento
nel corso dell’incarnazione.

Gli Ostacolatori dell’evoluzione umana suggeriscono a menti deboli
e/o facilmente influenzabili, che liberta significa “fare quello che si
vuole”, senza restrizione alcuna. Questo, in realta, si trasforma
nell’esatto contrario della liberta, perché instaura la reazione karmico,
che ha la funzione di riequilibrare cio che ¢ stato distorto, obbligando
a risentirne le conseguenze. Costoro tendono a far credere che lo spa-
zio di liberta sia posto all’esterno del cono, anziché all’interno; ma
questa forma di liberta ¢ la stessa di chi, affermando di essere libero
di fare ci0 che vuole, imbocchi I’ autostrada nel senso opposto a quello
di marcia... Dobbiamo far crescere la capacita interiore e autonoma di
giudizio, non seguendo indicazioni esteriori senza averle prima sotto-
posto al vaglio del Tribunale Interiore della Verita.

La coscienza intesa come la voce interiore che dirige il comporta-
mento puod essere per definizione solo, appunto, interiore, e si fa sen-
tire sempre piu forte man mano che le “lezioni” delle esistenze che si
susseguono ne accrescono la capacita di farsi ascoltare. Ergersi allora
a difensori della coscienza e contemporaneamente voler dettare quali
siano le regole che la contraddistinguono — come fanno in genere le
Chiese e le ideologie — si trasforma di conseguenza in incoerenza e
contraddizione.

Chi voglia davvero difendere e promuovere la coscienza, deve prima
di tutto rispettare la coscienza degli altri, anche quando questa sia di-
versa dalla propria; proprio in nome della liberta di coscienza che egli
propugna: liberta e coscienza non possono essere disgiunte. Altrimenti
si rischia di uscire dal cilindro e dal processo evolutivo.

"E perché non giudicate da voi stessi cio che e giusto?" (Lc. 12:57).

112



Mantra di Guarigione

lo Sono spirito, e in quanto tale nel Tutto, nella realta universale io
vivo,

Per fare esperienza utilizzo strumenti che mi danno l'illusione della
separazione,

In questa illusione commetto degli errori e produco dei guasti che al-
terano l'equilibrio universale,

Ma dietro all'illusione sempre la realta vitale universale agisce per
ripristinare l'equilibrio.

lo Sono spirito, e in questa forza vitale universale ora mi identifico, e
ordino alla mia mente di assecondarla;

lo fui all'origine del disordine che la forza vitale deve riequilibrare,
lo percio ho il diritto e il dovere di collaborare con essa nella sua
azione riparatrice;

Se collaboro con la forza equilibratrice, essa non avra pii motivo né
scopo di farmi ammalare.

lo Sono spirito, e la mia mente e tutti gli altri corpi mi sono soggetti:
Percio ordino loro di assecondare le leggi della forza vitale equilibra-
trice,

E ordino alla malattia di allontanarsi, perché non ha piu motivo di
presentarsi avendone io compreso lo scopo.

La mia mente, consapevole e inconsapevole, obbedira a questo mio
ordine, agendo in questa direzione in ogni momento d'ora in poi, an-
che quando io staro pensando ad altro.

lo Sono spirito, e non temo la malattia, perché se anche causasse la
morte del mio corpo fisico, io continuerei comunque ad esistere:
Solo chi vive immerso nell'illusione di essere un corpo teme il dolore,
la malattia e la morte;

Chi invece conosce la realta di se stesso non le teme, e anche se si
presentassero avrebbe la forza di affrontarle,

Sapendo che nulla possono davanti alla vera essenza: allo spirito
quale in verita lo Sono.

Amen. Cosi é.

113



Stile di vita "L'Arte di Vivere' (in “Addendum” gli approfondi-
menti)

Accanto agli esercizi ipnagogici e a quello preparatorio, ci piace pro-
porre anche i seguenti 10 esercizi di veglia.

Questi esercizi rappresentano un percorso, un atteggiamento nei con-
fronti della vita, di noi stessi e degli altri, che mano a mano apportano
il potere di modificare in modo spirituale la nostra pratica di vita.
Distacco:

Eseguire un'azione al giorno priva di qualsiasi interesse personale.
Equanimita:

Non lasciarsi esaltare o abbattere dagli eventi.

Compassione:

Non giudicare fatti o persone, ma cercare di comprenderne imperso-
nalmente il vero scopo e ragione.

Spregiudicatezza:

Accettare con mente aperta chi esprime idee o vive in modo che non
comprendiamo o non condividiamo.

Ottimismo:

Stforzarsi di vedere sempre il lato buono e positivo in ogni cosa, cre-
dendo fermamente che esista.

Disponibilita:

Davanti a qualcosa che deve essere fatto, sia pure umile o scomodo,
non sottrarsi, ma proporsi di farlo personalmente.

Presenza:

Cercare di "sentire" sempre il proprio corpo, anche quando un inte-

resse esterno "proietta” al di fuori la nostra attenzione.

114



Innocuita
Rispetto per tutte le forme di vita, dall’alimentazione all’abbiglia-

mento, dalle ricerche scientifiche ai divertimenti, ecc.

Ascolto

Sentire il suono della voce del nostro interlocutore e immedesimarsi
in esso, come se fosse il nostro, eliminando i propri pensieri e “diven-
tando I’altro”.
Sacrificio

"Fare sacra" la nostra vita, nella tensione che superi le alternanti attra-
zioni fra l'aspirazione al cielo e la soddisfazione dei desideri, entrambe
soggette all'annullamento reciproco.

115



Un possibile saluto ad un essere amato dopo il suo trapasso:

io so che anche se hai passato il velo che divide il piano di esistenza
fisica dai piani sottili, tu sei ancora qui e mi vedi e mi ascolti.

Percio voglio salutarti un’ultima volta, e abbracciandoti — anche se
non posso piu farlo fisicamente — augurarti buon viaggio nella nuova
e importante avventura che ora ti attende. Nella vita che ci ha visti
vicini molte cose sono successe, e come sempre avviene non tutte sono
state concluse. Da qui riprenderemo un giorno insieme il nostro viag-
gio comune.

(spazio per qualche eventuale ricordo personale)

lo so che I’Amore ¢ una forza che attraversa tutti i piani di esistenza,
percio questo dolce legame che ancora sento e che ci unisce non potra
essere tagliato anche se ora ci troviamo, provvisoriamente, separati
fisicamente. Esso continua a vivere dentro noi stessi, ed é certo che un
giorno fara si che potremo ancora incontrarci e vederci.

Non devi preoccuparti per me: so riconoscere [ utilita anche di questa
esperienza, che certamente nella sua durezza mi rendera migliore di
prima.

Come so che io saro sempre con te, cosi sappi che tu sarai sempre con
me, e in onore tuo mi sforzero ancora di piu di vivere questa vita,
d’ora in poi, in maniera piu degna e piena.

Ora va, raccogli il bene da tutte le tue esperienze, in modo che quando
ci ritroveremo entrambi saremo migliori, pitt maturi spiritualmente e
pil felici.

La Luce ti aspetta: va!

Addio, e Arrivederci.

116



IL LATO NASCOSTO DELLA MALATTIA
E DELLA GUARIGIONE

1. La Malattia “Evolutiva”

La domanda fondamentale ¢: che cos’¢ in fondo la malattia? Esiste una
causa prima, una origine comune dalla quale discende ogni genere di
malattia? Per rispondere a questa domanda dobbiamo riferirci
all’uomo come “prototipo”, che sarebbe 1’uomo sano, il quale avrebbe
subito in seguito qualche “guasto”. Sotto questo punto di vista, dob-
biamo distinguere fra le cosiddette malattie che colpiscono i regni ani-
male e vegetale, da considerare pill come processi di carattere evolu-
tivo — se escludiamo le malattie in qualche modo apportate dall’uomo
a causa della sua azione in quei regni — e le malattie, le “patologie”
che colpiscono il singolo essere umano. Ma anche 1’'uomo soffre di
quel tipo di malattia che possiamo definire evolutivo.

L’origine di questo “guasto”, la prima malattia, possiamo dire, la tro-
viamo nella Genesi biblica, quando Jahve dice ad Eva: “Con dolore
partorirai i figli” (Gen. 3:16), e ad Adamo: “Con dolore ne trarrai il
cibo” (Gen. 3:17) e “Polvere tu sei e in polvere ritornerai”’ (Gen.
3:19). Ne ricaviamo che nell’Eden non esistevano né la malattia e il
dolore, né la morte.

La causa prima della malattia, di conseguenza, deriva dalla Caduta,
cio¢ dall’intervento luciferino nell’evoluzione umana. Possiamo de-
durne che, in realta, siamo tutti malati, per il fatto stesso di apparte-
nere all’attuale fase evolutiva che attraversiamo come genere umano.
Che cosa provoco nell’'uomo questo intervento, e come diede inizio
alla malattia e alla morte?

117



L’intervento luciferino causd una crescita d’importanza del corpo
emozionale rispetto agli altri veicoli, in modo che esso interferi con
I’azione legittima degli stessi alterando la sua stessa natura e funzione.

L'alleanza del corpo emo-
zionale con la mente
diede origine all'io perso-
nale.

Si alleo cosi con la mente e ne divenne il padrone, dando origine all’io
personale che ritiene reale solo quanto ricade sotto la sua percezione
sensoria limitata al piano fisico, escludendo il Sé, lo spirito, che attra-
verso la mente avrebbe dovuto gradualmente dirigere 1’azione
dell’uomo. L’io cosi si arroga il diritto di intervenire nei processi vitali
e mentali, e ne altera le funzioni perché non ne concepisce le cause
invisibili. Da qui I’inizio delle malattie. Ne fa testimonianza il fatto
che spesso quando una persona si sconnette patologicamente dalla
mente, come quando viene colpita dalla malattia di Alzheimer, in ge-
nere rifiorisce dal punto di vista fisico.

La nostra attuale coscienza fisica infatti pud manifestarsi come gia ab-
biamo visto grazie alla lotta fra il vitale da una parte, tendente a mo-
dellare, a condizione che il corpo si trovi all’interno di determinate
temperature corporee, e I’emozionale dall’altra, che tende ad indurire.
L’io vuole interferire allora nei processi vitali, come ad esempio nella
digestione, nel battito cardiaco, nei ritmi corporei, ecc., provocando
patologie di tipo fisico. La malattia che deriva da questa interferenza,
tipicamente quella derivante dall’azione dei batteri, viene facilmente
assoggettata da entita angeliche buone — attraverso quell’azione che di
solito viene chiamata “intelligenza delle cellule” — provocando 1’au-
mento della temperatura corporea, ed espellendo cosi I’io/coscienza
118



interferente. La febbre, che causa infatti il delirio, ossia la carenza di
coscienza, ¢ percio 1’azione curativa che tenta di allontanare I’intruso
(I’io e I'emozionale) per lasciare posto all’azione legittima e guaritrice,
ripristinando I’equilibrio alterato. L'attivita medica deve in questi casi
aiutare le attivita auto-guaritrici che agiscono nel corpo. Purtroppo
tanta parte della medicina moderna ¢ essa stessa figlia di quella inter-
ferenza, e davanti ad una temperatura corporea alterata interviene cer-
cando di abbassarla, scambiandola per la malattia; oppure mira alla
cosiddetta sterilita ambientale, chiudendo porte e finestre al rafforza-
mento delle difese naturali (del corpo e dell’ambiente). I batteri sono
frutto dell’istigazione luciferina della cupidigia, sono retti quindi da
Marte e si manifestano dove troviamo infiammazione.

L’interferenza nei processi mentali, dall’altra parte, ¢ conseguenza
dell’allontanamento dello spirito, e pud essere affrontata solo da un
punto di partenza interiore, perché trova la sua radice nella coscienza
stessa legata alla dimensione materiale. L’intervento luciferino ha
aperto la via ad un’altra classe di spiriti ritardatari, appartenenti origi-
nariamente ai Principati (I’'umanita del Periodo di Saturno), che pro-
ducono un’azione saturnina e raggelante, bloccando la mente
dell’'uomo nella dimensione materiale e promuovendo il Materiali-
smo. E I’intervento satanico che San Paolo definisce degliSpiriti delle
Tenebre. Non per nulla le malattie psichiche rappresentano le “nuove”
malattie, dovute all’aumento di importanza della mente materiale, ri-
spetto alle “vecchie” malattie fisiche, che caratterizzavano piu le pas-
sate generazioni e che si presentavano con situazioni febbrili. Qui gli
Angeli non possono nulla: ¢ 'uomo stesso che deve trovare in sé la
via verso la guarigione, e il solo aiuto che gli si puo fornire ¢ quello di
aiutarlo ad aiutarsi da sé, con strumenti non legati al pensiero dialet-
tico, quali la devozione e/o la creativita artistica. Dal punto di vista
fisico questo secondo tipo di malattia ¢ dovuto ai virus, frutto
dell’azione materialistica ed egoistica degli Spiriti delle Tenebre, che
sono retti da Saturno.

L’interferenza dell’io nei processi che dovrebbero essere ancora legit-
timamente guidati dall’esterno dagli Angeli nei processi vitali, e

119



nell’esclusione del Sé dalla direzione dei processi mentali, possiamo
ritenerla essere la causa prima che accomuna tutti i tipi di malattia (fi-
sica e psichica) che colpiscono ’'uomo d’oggi.

2. La Malattia “Patologica”

La malattia propriamente detta, ¢ legata alla responsabilita diretta e
individuale del malato in tutte le sue funzioni di pensiero, emozione
ed azione, e deve percio essere affrontata tenendo conto dell’intera
composizione dell’uomo: del corpo ma anche dello spirito. Vediamo
quindi che la vera guarigione puo realizzarsi solo ripristinando 1’ auto-
rita dello spirito, del Sé: ma questo altro non ¢ che il cammino spiri-
tuale, che si puo fare solo tramite una crescita di coscienza. L’interfe-
renza nei processi vitali & stata in passato tenuta a freno dalla Legge
(Jahve e Religioni Etniche) tramite i Comandamenti, il peccato e rela-
tivo castigo, riservati ad una umanita ancora mentalmente immatura.
L’interferenza satanica richiede un’apertura interiore dell’io verso il
Sé, e le malattie moderne e psichiche hanno bisogno di una guarigione
di tipo spirituale.

Tipica malattia moderna ¢ la depressione. Finché I’uomo ¢ preso con
la necessita vitale di soddisfare i bisogni primari, non pud pensare ad
altro che al corpo. Ma appena questi cominciano ad essere appagati,
al posto della soddisfazione che ci si aspettava altri bisogni comin-
ciano a farsi sentire. E sono bisogni ancora pil forti (nonostante chi ¢
ancora alle prese con i precedenti non possa comprenderli), perché
possono spingere anche, se non si trova loro risposta, ad annullare la
vitalita, se non la vita. Sono i bisogni della parte spirituale dell’uomo,
che chiedono ora di essere ascoltati; quasi come fosse questo il vero
obiettivo, e la fase precedente di carenza dei bisogni primari fosse fun-
zionale a questo risultato.

La medicina accademica per0, tutta basata sulla risoluzione dei pro-
blemi precedenti e sulla concezione solo fisica dell’uomo, non puo ri-
conoscere questi nuovi bisogni, e si trova disarmata di fronte ad essi;
per questo ’unica risposta che essa sa dare ¢ a livello chimico,

120



addormentando le persone e la loro coscienza, il cui risveglio era in-
vece il motivo causante lo star male. Si “spersonalizza” cosi la malat-
tia, dandole un nome scientifico, cio¢ misterioso, e da quel momento
non “io ho la malattia”, ma “la malattia ha me”! si ripete cosi 1’azione
di “nominare” che fu di Adamo, e che instaur? la percezione dialettica.
La conseguenza ¢ che alla richiesta dello spirito di venire accolto e
ascoltato si risponde allontanandolo e facendolo tacere. La depres-
sione ne ¢ la conseguenza, e la sola vera medicina utile consiste nel
riconoscere la spiritualita nell’uomo, la ricerca di quali sono le sue
istanze e la conseguente riforma del nostro comportamento e atteggia-
mento verso la vita. Altrimenti si finisce in un circolo vizioso senza
uscita, nel quale il danno maggiore non lo subisce la parte fisica
dell’uomo, che dura brevemente, ma soprattutto la parte spirituale, che
¢ eterna. All’origine c’¢ sempre la dimensione spirituale; la gente
pensa che sara felice quando finalmente otterra questa o quella cosa,
invece viene prima la felicita, e le altre cose verranno di conseguenza.

TN

“Pensa prima al Regno di Dio, e tutto il resto ti sara dato in sovrappill”.

Dare una spiegazione al dolore ¢ la misura del valore di una religione:
la forma religiosa che non sappia fare questo non ¢ molto utile
all’uomo.

In genere vogliamo tutti stare bene, senza chiederci perché abbiamo il
dolore, ma il solo modo per stare meglio parte dalla risposta a questa
domanda.

Il dolore ¢ lo strumento del nostro progresso, € senza di esso non vi
sarebbe futuro. Davanti al dolore percio, ¢ importante reagire, perché
questo ¢ il suo scopo, il mezzo usato perché impariamo le lezioni di
cui abbiamo bisogno. Il dolore € congegnato in modo tale da non con-
sentirci di accettarlo passivamente, ma occorre contemporaneamente
impegnare tutte le nostre risorse disponibili per la guarigione. Attar-
darsi a recriminare porta via molta energia inutilmente. La via spiri-
tuale consente di attraversare questo stesso percorso in modo consa-
pevole, ed & quindi la sola che puo — attraverso I’applicazione dei suoi
insegnamenti — superare la necessita del dolore. La conoscenza da sola
non trasforma; il dolore si: per questo & utile.

121



Quando ci capita di dovere affrontare il dolore, se non abbiamo una
formazione spirituale radicata e una conoscenza di qual ¢ il suo scopo,
ci viene di attribuirlo alla Divinita, offendendola come il dolore fosse
una specie di Sua rivincita, o vendetta, nei nostri confronti. Ci pud
essere allora ribellione, o si puo chiedere a Dio di liberarci dal dolore,
come fosse Lui la causa di quell’evento incomprensibile che ci & capi-
tato.

Ma la causa siamo noi, e solo noi possiamo mettere in moto altre cause
che riequilibrino lo squilibrio che abbiamo provocato.

Dio pero non ¢ lontano e indifferente: il Suo modo per aiutarci ¢ quello
pit amorevole e disinteressato possibile: non puo evitarci il dolore, ma
soffre con noi. Noi possiamo sempre chiedere il Suo sostegno, che
non ci manchera. Dobbiamo sempre ricordare che lo scopo della vita
non ¢ la felicita, ma I’insegnamento.

Dobbiamo tenere a mente che “Dio ¢ Amore”: qualsiasi male ci possa
colpire, in ultima analisi esso ¢ UN BENE IN DIVENIRE, come ab-
biamo cercato di mostrare fin dalla prima pagina di questo lavoro.

3. Una Medicina degna dell’uomo.

Considerato che soffriamo tutti della malattia “della Caduta”, o Evo-
lutiva, come 1’abbiamo chiamata, la strada che si apre davanti a noi ¢
duplice: o ci inoltriamo ancora di piu in direzione della Caduta, o cer-
chiamo di risalire verso lo spirito. E quest’ultima ¢ la via della guari-
gione, sia alla fine di quella evolutiva, che di quella delle malattie che
ne sono conseguenza, le quali ci interessano in questa sede, perché ¢
su queste ultime che possiamo intervenire e che riguardano piu stret-
tamente il campo della “Medicina”, il cui significato si puo estendere
fino ad uno stato di “mediatrice” fra il corpo e la mente (v/ meditare)
da una parte, e lo spirito dall’altra.

Etimologicamente, la parola “guarire” ha lo stesso significato del ter-
mine “sacro”, ossia: “da tenere lontano, che non si puo toccare”. E
evidente 1’idea che guarire ha a che vedere con il sacro, con lo spirito.
la Medicina percio dovrebbe essere una scienza sacra e sacri dovreb-
bero essere il suo ambito e la sua azione.

122



Quando ci avviciniamo ad un essere umano per aiutarlo a guarire, do-
vremmo prima di tutto vedere lo spirito che ¢ dentro di lui, e servirne
(da cui la parola “terapia”) lo spirito.

Nel Periodo del Sole nacque il nostro corpo vitale, con lo scopo di
vitalizzare il corpo fisico (che era gia nato nel precedente Periodo di
Saturno). Il suo scopo ¢ cioe quello di rendere la vita capace di mani-
festarsi in maniera efficace nel piano fisico, ma in se stessa la vita ¢
increata, perché ¢ parte dello spirito e si manifesta in ogni piano. Dal
Sole continua a provenire questa vita, il fluido solare per vitalizzare
il nostro corpo.

In un organismo in buona salute, questo fluido scorre in ogni luogo
del corpo, ma quando questa corrente viene interrotta 1’organismo spe-
rimenta una sorta di squilibrio che provoca la malattia.

Che cosa puo interrompere la corrente del fluido e come ripristinarla?
La differenza tra un piano e I’altro ¢ data dal tasso vibratorio, poiché
TUTTO E VIBRAZIONE. In realta noi siamo energia, e la percezione
che abbiamo del mondo ¢ in definitiva una elaborazione conseguente
al tipo di segnale vibratorio proveniente dall’ambiente che i nostri or-
gani di senso elaborano dentro di noi “a rappresentazione” della realta.
I nostri sensi e il nostro corpo in generale dipendono per il loro buon
funzionamento dallo scambio vibratorio con 1’ambiente (interno ed
esterno). L’interferenza di cui abbiamo parlato ¢ cio che produce la
disarmonia, derivando dal differente tasso vibratorio dei diversi vei-
coli.

Perché il Cristo poteva guarire tutte le malattie? Perché Egli ¢ lo Spi-
rito Solare, e in quanto tale contiene in Sé tutte le note armoniche del
sistema solare, e poteva ripristinare quelle interrotte. Perché ha chiesto
ai Suoi discepoli di fare altrettanto? Perché il cammino spirituale deve
condurre ad armonizzare via via tutte le disarmonie interiori, cosa che
si ripercuote nell’ambiente e si trasmette a coloro con i quali entriamo
in relazione.

123



4. L'utilita del dolore

"Sacrificio" implica una certa dose di quello che potremmo definire
"dolore". Ecco allora che il dolore viene ad acquisire un significato piti
ampio se lo guardiamo alla luce della sua utilita per lo sviluppo spiri-
tuale.

Dare un senso al dolore, d'altra parte, ¢ un compito imprescindibile per
qualsiasi insegnamento che voglia accompagnare 1'uomo nel suo cam-
mino nella vita, e oltre.

Il senso karmico del dolore lo abbiamo gia sufficientemente approfon-
dito; ma la questione non si esaurisce qui: quante volte vediamo (in
noi stessi, ma anche negli altri) che la sofferenza colpisce privile-
giando, a quanto pare, proprio quanti sono inseriti in un percorso spi-
rituale! Troviamo qui una ulteriore spiegazione: dimostrarsi in grado
di fare passi in avanti superiori a quelli probabilmente previsti prima
della incarnazione, mette in moto dinamiche che approfittano della si-
tuazione per trarne maggiore beneficio evolutivo, presentando conti
che si era preferito dilazionare.

Ma questo ha ancora a che vedere con il karma. Il dolore puo arrivare
anche pil in la.

Accelerare il progresso spirituale si traduce in una accelerazione vi-
bratoria del corpo fisico, in un dover adeguarsi a cambiamenti che -
come tutti 1 cambiamenti - richiedono un certo "lavoro", un certo
sforzo, e percio un certo dolore. Quando si verifica questo, che pos-
siamo definire anche col termine di "prova", ¢ importante saperlo sen-
tire e riconoscere in questo senso, poiché la risposta migliore, e la pit
utile, & quella di accettarlo. Accettarlo in quanto apportatore di uno
scopo favorevole al nostro bene. Un tale atteggiamento, fra I'altro,
consiste di viverlo e sopportarlo in modo molto piu leggero e molto
meno doloroso. Opporsi al male - di qualsiasi tipo sia - lo possiamo
paragonare al dibattersi in un mare in tempesta: andare contro le onde
finira, prima o poi, con lo sfinirci e con I'annegarci. E molto pitt pro-
duttivo e agevole lasciarsi andare, nuotare, come si dice, "a morto".
Forse si berra un po' d'acqua, ma si restera a galla. Poi, se saremo in
grado di accrescere la nostra coscienza, potremo riuscire ad immer-
gerci in profondita, ad entrare negli abissi di noi stessi: li le acque sono

124



sempre calme, e la tempesta apparira solo per quello che in realta e:
un'increspatura della superficie, incapace di sconvolgerci. E potremo
dire con S. Paolo: "Pill nulla mi turba".

Esiste anche la possibilita di non riuscire ad accettarlo: la liberta indi-
viduale a questo livello ¢ sempre in gioco. Ci troviamo allora davanti
ad un investimento che non ha prodotto il guadagno sperato; ¢ una
perdita nel capitale evolutivo che corre il rischio di farci arrivare al
fallimento. E importante percid praticare con costanza l'esercizio
dell'ottimismo e del pensiero positivo.

Accettare il dolore sapendo che cela sempre una finalita, ¢ diverso dal
permettergli di abbatterci. Usiamo quella dote dello spirito che ¢ la
Volonta per evitare questa deriva, perché il solo risultato che ottiene ¢
quello di accrescere ulteriormente il dolore.

Si pud anche imparare dal proprio dolore. Soffrire nella propria carne
ci pud aiutare a comprendere gli altri, accrescendo in noi quella dote
spirituale propizia all'avvicinarsi all'Unita, che ¢ la compassione.

Tutto quello che abbiamo fin qui detto ha un unico denominatore co-
mune: la crescita della coscienza. Anche quando non ce ne rendiamo
conto e non ne siamo consapevoli, 0 quando non ci sembra, questa ¢
['utilita ultima del dolore. E questo anche nel caso di nostra risposta
negativa. Saperlo pero accettare in quanto ha una finalita & uno stru-
mento in piu per fargli raggiungere lo scopo; e farlo terminare prima.
E sempre da considerare, inoltre, che pill una persona & spiritualmente
sensibile, piu richiama energie terapeutiche che si attivano per ripri-
stinare 1’equilibrio e guarire le sue malattie. Spesso la medicina mate-
rialistica risulta in questi casi deleteria, perché blocca dall’ esterno que-
sto flusso interiore benefico.

5. Il ruolo dell’ Astrologia.
Definizione dell’ Astrologia: “La vera Astrologia non ¢ la predizione

della fortuna; essa € la chiave scientifica del carattere, e carattere &
destino”.

125



Ci0 vuol dire che ad ogni rinascita, noi ci ripresentiamo con i de-
biti/crediti accumulati nelle vite precedenti, e questi debiti/crediti sono
“scritti” nei nostri veicoli, tanto in quello fisico che in quelli invisibili.
I corpi dell’'uomo percio rappresentano il suo passato, con il quale
deve fare i conti: questo ¢ imprescindibile. Il futuro dipende dal pre-
sente, e il presente dipende dalla nostra Volonta, ma la volonta deve
fare i conti con il passato.

Gli atomi-seme costruiscono i diversi veicoli secondo linee di forza
conseguenti alle qualita dei veicoli stessi nell’ultima vita, piu la cre-
scita animica sviluppata nel periodo post-mortem. Le condizioni am-
bientali, le relazioni e gli eventi principali sono dettati da linee di forza
che rispondono a leggi analoghe, provenienti perd da sfere di vibra-
zione in risonanza con i diversi veicoli. Questa attivita ¢ studiata e re-
gistrata dalla scienza astrologica, che determina percio 1I’ambiente e le
esperienze di questa vita, in base alla nostra situazione patrimoniale
di destino. In fondo si tratta dello stesso principio della malattia: far
fare I’esperienza meritata al fine di acquisire nuova esperienza che
consenta di non ripetere gli errori (e di accrescere le azioni corrette).
Anche in questo caso pertanto diventa importante la coscienza di que-
ste energie, ed ¢ percio che il Cristianesimo Interiore considera sacra
la scienza astrologica, e la insegna. Deve pero essere insegnata sotto
questo punto di vista, altrimenti svolge la stessa funzione della medi-
cina convenzionale, che non sa risalire alle cause e rischia di provocare
ulteriori danni invece di eliminarli.

Abbiamo qui un ulteriore prova del fatto che non ¢ giusto I’atteggia-
mento di chi dice: “Non ¢ colpa mia quello che mi succede; sono sfor-
tunato”. Oppure: “Sono fatto cosi, non posso farci niente” (invece lui
¢ il solo che pud farci qualcosa). O ancora: “Sono cresciuto in un am-
biente difficile, che mi ha rovinato, e ora sono irrecuperabile e non
sono responsabile di quello che faccio”. Chi si rivolge all’ Astrologia
in quest’ottica chiede: “Quando stard meglio?”’; la sola risposta possi-
bile &: “Non lo sappiamo”, perché 1’ Astrologia non predice gli avve-
nimenti, dice quali sono i nostri punti deboli e quali quelli da usare per
contrastarli, cioe i punti forti, e il momento migliore per usarli, ma la
volonta e 1’uso che ne facciamo dipende solo da noi. La volonta non

126



appartiene alla personalita, ma allo spirito. Il dolore ha senso solo se
inserito in un ambito di liberta.

L’ambiente, gli influssi astrali sotto cui nasciamo, sono il risultato
delle nostre scelte passate. Il futuro dipende dalle nostre scelte di
adesso.

127



A Te, Che Soffri

A te che soffri, nel corpo o nello spirito,

prima di tutto mi presento: lo Sono te,

ma non quell'io nel quale usi riconoscerti;

quell'io che davanti a questa prova si fa mille domande,
e non trova neppure una risposta,

quell'io che pero spera ancora di ricevere

una spiegazione, una giustificazione, un motivo di tutto questo do-
lore.

Sappi che lo Sono sempre con te,

che quando riesci a dormire ti incontro,

e ti racconto la scelta che facesti.

"Ricordi" - ti dico - "Ricordi quando eravamo uno,
quando la tua coscienza ancora non si era spezzata

e vedevi in modo chiaro e limpido

quello che é per te il vero bene.

Prima di nascere avevi stabilito:

'Nella vita terrena che mi appresto a vivere

accetto di affrontare questa prova,

prova dura e difficile, che mi sembrera talvolta insostenibile,
ma ora, mentre mi trovo nella Vera Realta,

so che alla fine si rivelera nella sua vera luce,

perché mi consentira di arricchirmi

in modo che altrimenti sarebbe impossibile.

Quanto felice saro alla fine, una volta finito tutto questo,
quando mi ritrovero ancora in questa Vera Realta,

e potro dirmi: Bravo/a, sono riuscito/a a farlo,

e adesso la mia luce interiore é cosi bella,

cosi calda, cosi piacevole, cosi utile,

che posso dire: Ne ¢ valsa davvero la pena.

In fondo e stato breve, e il risultato sara eterno!’.
Ricordi - ti dico - tutto questo?

Quando Io Sono con te, quando riesci a dormire,

allora mi sorridi (si, sai farlo ancora),

e mi dici: Si, ricordo, e sono felice.

128



Stammi vicino nei momenti piu difficili,

aiutami a non maledirlo, ma anzi a benedirlo".
Ecco, lo Sono qui per questo,

per tenere fede a questo impegno, e a ricordartelo.
In fondo a te stesso/a, tu conosci questa verita:

cercala e abbine cura. Per adesso questa ¢ la tua risposta.

lo Sono sempre con te!
Arrivederci a presto, al prossimo sonno!

129






IL LABORATORIO INTERIORE

1. La colonna vertebrale.

Nel prosieguo di questo lavoro, le basi di quanto esporremo non po-
tranno ora trovare fondamento che sugli insegnamenti esoterici. Do-
vremo allora parlare dell’iniziazione, quale via piii stretta, ma molto
piu veloce, capace di dare una saggezza e un potere tali da poter col-
laborare nella Grande Opera che le forze dell’universo stanno met-
tendo in atto a favore del genere umano. Risultera anche utile la lettura
del libro “La Bibbia racconta’”.

Nella Bibbia, gli spiriti luciferini che tentarono I’'uomo sono descritti
come serpenti: fu il serpente a indurre Eva a mangiare il frutto che
Jahve aveva proibito. Questo frutto rappresenta 1’atto generatore com-
piuto al di fuori del controllo degli Angeli, che allora sovrintendevano
questa funzione; infatti, “anche Adamo ne mangio”.

Ma perché gli spiriti luciferini vengono descritti come serpenti?
Nell’epoca evolutiva in cui si svolgono i fatti narrati, I’'uomo non
aveva ancora sviluppato una coscienza obiettiva di veglia come quella
di cui ¢ attualmente dotato. Pur trovandosi gia a vivere nel periodo
della Terra, egli stava ancora ricapitolando le fasi precedenti, e la sua
coscienza era pill concentrata nei piani sottili che in quello materiale:
non aveva ancora aperto gli occhi. La parte involutiva del processo di
evoluzione non era ancora terminata, per cui le forze celesti andavano
formandogli il corpo fisico. In qualche modo egli le percepiva, e per-
cio si sentiva parte integrante dell’universo e della natura; soltanto pit
tardi, quando perse questo contatto, si ritrovo solo, ad “errare”, sia nel
senso di sbagliare, sia nel senso di vagare, nel deserto del mondo.

131



Gli insegnamenti dello Yoga (termine che, come la parola “religione”

significa unione) sono di tipo orientale, e risalgono appunto ai tempi

di ultima involuzione del genere umano. A chi si rivolgeva a questo

insegnamento, veniva allora richiesto di visualizzare alcuni organi in-

terni del corpo, ad esempio il cuore o I'insieme bile-cistifellea. Oggidi
questo insegnamento viene distorto e materializzato, per cui si chiede
all’aspirante di visualizzare il cuore, ed egli intende il muscolo car-
diaco, o un complesso di carne chiamato cistifellea. Il risultato, se ri-
sultato vero puo esserci, non deve davvero essere un bello spettacolo!

Cio che nell’antichita si voleva ottenere, concentrando la propria at-

tenzione su quegli organi, era invece il risalire al contatto con le forze

formatrici celesti che li stavano forgiando.

Il moderno uomo di scienza afferma che 1’'uomo e la Terra stessa sono

formati da sostanza cosmica, cio¢ un insieme di particelle invisibili

che viaggiano per tutto I’universo, che lo invadono in ogni suo settore,

e che bombardano continuamente il nostro pianeta. Quando dice que-

sto, egli per0d non si accorge che sta confermando due concetti che

I’esoterismo da sempre sostiene, e che fino a pochi anni fa causavano

I’incredulita, se non la derisione degli stessi scienziati.

* Il primo concetto ¢ quello dello spazio pieno: dal punto di vista
dell’esoterismo non puo esistere spazio vuoto, che sarebbe sino-
nimo di inutilita e casualitd. L universo € pieno di particelle, luce
e linee di energia, le quali vengono per cosi dire catturate da
Grandi Entita per formare i sistemi solari e planetari che noi os-
serviamo;

* il secondo concetto ¢ quello della relazione astrologica fra i corpi
celesti e I’'uomo e tutto cid che vive. Sappiamo bene come i due
corpi celesti piu vicini, per distanza spaziale ed energia, cio¢ la
Luna e il Sole, agiscano nella nostra vita; ebbene, lo stesso pos-
siamo affermare, a livelli piu sottili, per tutti i corpi celesti, 0 me-
glio, per tutti i tipi di energie che viaggiano nel cosmo, e che pos-
sono far capo ai corpi che le emanano. Noi dunque siamo prodotti
da quelle stesse energie, ed erano queste che lo Yoga ci insegnava
ad afferrare con la nostra coscienza di allora.

132



Essendo tutto ’universo cosi collegato, fenuto insieme dalle stesse
leggi, collegarsi coscientemente con quelle forze significava cono-
scere meglio se stessi. In fondo, ¢ quello che facciamo con la scienza
di oggi, quando ricerchiamo 1I’origine dell’universo (e di noi stessi) nel
pit lontano e profondo spazio-tempo. Il fatto che alcune affermazioni
proprie dell’esoterismo siano per molti anni considerate per lo meno
stravaganti dalla scienza, fino a quando essa stessa non ne scopra, per
altre vie, la veridicita, dovrebbe farci riflettere: un atteggiamento pit
umile ed aperto da entrambe le parti potrebbe forse essere pill propizio
alla conoscenza. Le “dimostrazioni” che lo scienziato chiede all’eso-
terista non possono essergli fornite, perché essi usano diversi mezzi di
conoscenza: esteriore 1’uno ed interiore 1’altro, e finiscono inevitabil-
mente per parlare due linguaggi differenti, magari ....dicendo le stesse
cose, anche se non fra loro intelligibili. Il movimento dei pianeti e
delle stelle rappresentano il movimento evolutivo, perché entrambi
rispondono alle stesse leggi universali, cosi come le lancette dell’ oro-
logio rappresentano il trascorrere delle ore, pur non essendo esse le
ore, che esistono incuranti della loro presenza o meno.

Visualizzare il cuore, quindi, voleva portare ad un contatto con la di-
vinita che stava immettendo un certo tipo di forze all’interno
dell’uomo: questo era lo scopo dell’insegnamento Yoga.

In un modo analogo, quando lo spirito luciferino entro nella coscienza
di Eva, lo fece penetrando nel canale in formazione che univa 1’organo
sessuale con il cervello, ed essa lo percepi esattamente in quella forma.
Cosa da il suo aspetto al serpente? In fondo, esso non ¢ altro, dal punto
di vista fisico, che un corpo privo di arti, cio¢ caratterizzato solo dalla
colonna vertebrale; Eva visualizzo 1a propria colonna vertebrale, e vide
il serpente!

Se gli spiriti luciferini pensarono di penetrare nella colonna vertebrale
umana per agire in essa, avevano sicuramente i loro buoni motivi. Essa
unisce i due organi creatori dell’'uomo: I’organo con cui egli concepi-
sce 1 propri figli, e I’organo con cui concepisce i propri pensieri (cioe
i figli spirituali): la colonna vertebrale, percio, ¢ il campo, il laborato-
rio in cui avviene la generazione, in cui I’uomo ¢ caduto finendo nella

133



degenerazione, e in cui dovra risollevarsi, per mezzo della rigenera-
zZione.

Dal punto di vista esoterico, dunque, la colonna vertebrale nella dire-
zione di discesa delle energie ¢ il vero “albero della conoscenza”, il
tramite di collegamento fra i due organi generatori: il primo piu pro-
priamente legato alla corrente indotta, cio¢ esterna, che persegue la
procreazione di altri corpi fisici; il secondo piu propriamente legato
alla corrente autonoma, interna, che permette all’individualita di espri-
mersi nel mondo esterno.

Anche uno sguardo allo sviluppo del feto umano (che sappiamo essere
una ricapitolazione dello sviluppo evolutivo) ci mostra come i due or-
gani generatori siano tra loro collegati. La posizione stessa del feto li
mostra come adiacenti.

Poi i due organi si ....separano, fino a trovarsi agli antipodi nel corpo
eretto dopo la nascita. Ricordiamo fra I’altro la parentela esistente fra
gola-laringe e organi genitali (ad esempio il cambiamento di voce nel
maschio alla puberta).

Guardando chiaroveggentemente la colonna vertebrale, troviamo che
in essa scorrono tre tipi di energia. Esse altro non sono che la sede
delle forze che hanno costruito il corpo umano quale ci appare ora, e
che continuano tuttora a farlo.

L’unico modo di effettuare una indagine fisiologica di un organismo
vivente anziché di un cadavere, ¢ I’esame chiaroveggente. Quando si
pud accedere a tale visione, nei suddetti canali troviamo i diversi tipi
di forze, cosi esotericamente distinte:

la forza edenica che dapprima costrui il cervello come intermediario
fra Jahve e gli Angeli da una parte, e I’'uomo in evoluzione dall’altra.
E questa la sede della forza indotta, che da un punto di vista mentale
avrebbe dovuto forgiare I’'uomo come essere docile e obbediente ai
comandamenti. Essa regola i nervi simpatici, retti quindi da forze lu-
nari (gli Angeli); nell’altro, opposto canale, troviamo invece la forza
egoica, che si oppone alla prima, e che per mezzo dell’influsso lucife-
rino permette all’'uomo di affrancarsi dal regime jehovitico, con il ri-
sultato pero di restare schiavo della dimensione fisica della vita. Detta
forza regola i nervi motori, retti da forze marziane (gli Spiriti

134



Luciferini). Con il prevalere di quest’ultima forza inizio la degenera-
zione dell’uomo.

Sembra, tuttavia, che non tutti gli appartenenti al genere umano siano
a suo tempo stati succubi dell’istigazione luciferina: non tutti gli uo-
mini, ciog, furono espulsi dal Sole centrale quando si formo il pianeta
Terra nell’epoca Iperborea. Alcuni erano gia piu evoluti di quanto noi
stessi non lo fossimo, per cui restarono pill a lungo nel grande globo
infuocato e furono espulsi solo successivamente, abitando un’orbita
pit vicina al Sole: essi sono noti nel Cristianesimo Interiore con i nomi
di signori di Venere e signori di Mercurio, e accorsero in nostro
aiuto in quelle fasi critiche della nostra evoluzione.

Possiamo vedere qui come gli insegnamenti esoterici possono farci
meglio comprendere e dare la giusta luce anche ad argomenti appa-
rentemente ad essi non legati in modo diretto: gli abitanti di altri pia-
neti, gli extraterrestri, possono veramente venire considerati nella loro
vera veste. L universo, come gia detto, ¢ pieno di vita; ¢ solo la nostra
attuale consapevolezza a non essere ancora in grado di coglierla attra-
Verso i nostri sensi.

Troviamo pertanto anche qui sia entita regolari, che ci spingono e aiu-
tano ad evolvere, che entita ritardatarie, che hanno bisogno di sfrut-
tarci per poter proseguire nella loro evoluzione irregolare.

La perdita del contatto con i piani spirituali e la sottomissione agli in-
flussi di entita ritardatarie quali sono i marziani spiriti luciferini (ritar-
datari degli Angeli) e i saturnini spiriti delle tenebre (ritardatari dei
Principati), indussero I’uomo ad una vita materiale e a una condotta
selvaggia. Fu grazie al lavoro dei signori di Venere e di Mercurio che
la civilta cambid il suo corso. Essi furono le guide della prima umanita,
e ci influenzano oggi attraverso I’emisfero cerebrale destro, che come
sappiamo ¢ pil incline al pensiero intuitivo, analogico e sintetico o
“sinottico”, in contrapposizione con quello razionale, logico e anali-
tico dell’emisfero sinistro, dominato dagli spiriti marziani.

135



2. 1l cuore, strumento di rigenerazione.

L’azione salvifica del Cristo cosmico si estende in ogni dimensione
che I’essere umano intercetta nel suo viaggio verso la perfezione. Oltre
alla dimensione planetaria, con I’influsso della sua Energia purifica-
trice dalla quale noi possiamo attingere per trarre ispirazione verso il
miglioramento di noi stessi dal punto di vista spirituale, e per mante-
nere la Terra nella sua orbita attuale attorno al Sole con il risultato delle
stagioni e dell’alternanza delle forme di vita che la abitano, anche nella
dimensione individuale I’uomo riceve il risultato del suo sacrificio an-
nuale. In questa azione, lo spirito del Cristo affronta entrambi gli Osta-
colatori che lottano contro di Lui per impedirci di edificare la dimen-
sione eterea in cui coscientemente trasferirci — il Regno che non ¢ di
questo mondo — perché con ci0 essi perirebbero: gli spiriti luciferini e
gli spiriti satanici o delle tenebre. Per i primi 1’azione Cristica agisce
nella colonna vertebrale, aprendoci all’influsso di Urano, il pianeta
cristico ottava superiore di Venere, aiutandoci a superare la passiona-
lita e la cupidigia; per i secondi Egli si apre la strada — che il pensiero
mediato gli sbarra davanti nel cervello — verso il cuore, coinvolgendo
Nettuno ottava superiore di Mercurio, il cui influsso spirituale si puod
definire come “divinita”.

Ripetiamo, perché essenziale, il concetto gia espresso parlando
dell’intervento cristico nella Terra. Nella nostra esistenza quotidiana,
accanto alla percezione mediata dai sensi che da origine al pensiero
razionale, le immagini del mondo esterno entrano nei polmoni attra-
verso la respirazione e passano tramite il sangue nel cuore, dove si
imprimono nell’atomo-seme del corpo fisico. E la fonte della gia ri-
cordata memoria inconsapevole e della percezione im-mediata.

Il cuore ¢ in comunione con lo Spirito Cristico, dal quale per via eterea
riceve im-mediatamente la corrispondente percezione che, lungo il
nervo vago, giunge al cervello. Qui trova di conseguenza origine il
pensiero intuitivo. Essendo pero la mente e il corpo emozionale suc-
cubi dell’istigazione luciferina e degli altri Ostacolatori, questi pren-
dono ordinariamente il sopravvento sull’intuizione, frustrandone i
suggerimenti a vantaggio degli elementi razionali mediati. In questo

136



modo, I’individualita non riesce a far breccia per dirigere quelli che
dovrebbero essere i suoi veicoli di espressione ed esperienza, e a reg-
gere nel sistema nervoso i nervi motori restano gli influssi degli spiriti
luciferini, che lo esercitano per mezzo del controllo dell’emisfero si-
nistro del cervello.

Col tempo il cuore, spinto dall’Individualita, potra irrorare di sangue
in misura maggiore all’emisfero destro del cervello, quello che non
viene direttamente presidiato dagli influssi ostacolanti. Il cuore stesso,
in effetti, si va lentamente spostando a destra. Recenti scoperte scien-
tifiche hanno mostrato (con notevole sorpresa da parte dei ricercatori)
che nel cuore & presente una cellula finora sconosciuta, capace di sin-
tetizzare e liberare un tipo di elementi chimici considerato prima di
pertinenza esclusiva del cervello, che ha la facolta di interagire con
campi elettromagnetici. Una cellula con attivita magnetica dello stesso
tipo si trova nel cervello, il che ha fatto concludere che vi siano colle-
gamenti elettromagnetici fra cuore e cervello. Ancora una volta il Cri-
stianesimo interiore ha anticipato la scienza esteriore; non solo, ma
conoscendo anche il motivo di quello che viene da quest’ultima sco-
perto.

I tre canali energetici della colonna vertebrale, oltre ad una funzione
biologica, assolvono soprattutto da vie d’accesso per entita superiori
all’uomo. Il canale di sinistra ¢ occupato dagli Spiriti Luciferini di
Marte, lungo il quale scende la forza passionale egoica; e il canale di
destra sotto la giurisdizione lunare degli Angeli, nel quale scorre la
forza edenica.

Grazie allo sforzo che I’'uomo compie per agire sotto la guida del
cuore, per servire gli altri, e quindi per lo sviluppo del corpo vitale, la
forza passionale non trova pill nutrimento, agendo I’uomo non gia per
I’egoistica soddisfazione dei sensi, ma per puro amore altruistico. Si
attiva allora un terzo canale di energia, e inizia a risalire la corrente
spirituale creatrice non utilizzata sessualmente, sotto il governo di
Nettuno, ottava superiore di Mercurio. E questa la fecondante energia
che in esoterismo viene chiamata Fuoco del Padre, capace di ricon-
quistare 1I’emisfero cerebrale sinistro, attualmente preda della passio-
nale gerarchia marziana.

137



Per gli individui dal temperamento mistico o contemplativo la forza
sessuale non utilizzata scesa lungo il canale destro della colonna ver-
tebrale, risale attraverso il terzo canale fino al cuore e al cervello, po-
larizzata positivamente nel cuore e negativamente nel cervello; per il
temperamento occultistico od operativo, all’opposto, la forza sessuale
non utilizzata scesa lungo il canale sinistro della colonna, risale attra-
verso il terzo canale fino al cuore e al cervello, polarizzata negativa-
mente nel cuore e positivamente nel cervello. Per questa ragione, in
termini generali, gli individui di sesso femminile sono inclini al tem-
peramento contemplativo, mentre gli individui di sesso maschile si in-
clinano maggiormente verso il temperamento operativo.

Questo lavoro ¢ stato gia completamente realizzato soltanto dalle piu
avanzate individualita del genere umano, che iniziarono con noi I’evo-
luzione sulla Terra fin dalla sua espulsione dal Sole centrale. Sono esse
che ora hanno assunto il compito di aiutare i loro fratelli a ripercorrere
lo stesso cammino da loro inaugurato. Avendo nel modo descritto svi-
luppato positivamente entrambi gli emisferi cerebrali, essi hanno la
facolta di chiudere il cerchio della generazione, abbandonando la de-
generazione e praticando la rigenerazione come entita creatrici com-
plete.

Possiamo pertanto costruire il seguente schema che parte dalla fase
sessuata:

cervello
col. vertebrale

organo sessuale

femmina maschio

138




per giungere a quella di androgino spirituale:

piani sottili @ 6

piano materiale

La conquista di questo stato apporta un perfetto equilibrio interiore,
capace di superare tutte le differenze che attualmente ci costringono a
fare determinate esperienze e ce ne precludono altre, e conseguente-
mente ad annullare tutti i condizionamenti, rendendo chi lo raggiun-
gesse veramente padrone del proprio destino, artefice in prima persona
dell’instaurarsi sulla Terra della fratellanza universale, che ¢ la meta
del vero Cristiano interiore.

Esistono dei sistemi per rinforzare la corrente edenica, con 1’ obiettivo
di recuperare la visione chiaroveggente perduta a causa dell’intervento
luciferino, esercizi respiratori in primis, e molti si gettano a capofitto
avidi di diventare, ai loro occhi, degli “iniziati”. Si otterrebbe pero il
risveglio di una forma di chiaroveggenza legata alla percezione e al
tipo di coscienza che I’umanita aveva nel passato: non si tratterebbe
percio di un reale progresso spirituale, che non varrebbe il pericolo
che spesso accompagna la pratica di questi esercizi.

Ma oltre a condurre una vita pura e amorevole, come gia accennato,
I’aiuto decisivo, capace di darci una spinta vincente in questa Grande
Opera, ¢ come gia sappiamo quello a cui possiamo noi stessi attingere,
grazie all’intervento nella nostra storia dello Spirito del Cristo. Leg-
giamo in Marco 10: "E lecito ad un marito ripudiare la propria mo-
glie?", fu chiesto al Cristo. "Che cosa vi ha ordinato Mose?". Rispo-
sero: "Mose ha permesso di scrivere un atto di ripudio e di

139




rimandarla”. "Per la durezza del vostro cuore [presente] egli scrisse
per voi questa norma, ma all'inizio della creazione Dio li creo [pas-
sato] maschio e femmina; per questo ['uomo lascera [futuro] suo padre
e sua madre e i due saranno una carne sola". Con queste citazioni da
Genesi 1,27 e 2,24, il Cristo intese che la separazione fra uomo e
donna, lo stato sessuato, non era cosi all'inizio, e dovra cessare in fu-
turo, quando di conseguenza non ci saranno né padre né madre, perché
ci sara la "vita eterna" e le due polarita saranno ancora riunite "in una
carne sola", tornando allo stato androgino. Lo stato sessuato perdurera
fintantoché perdurera la durezza di cuore, ossia l'odierno stato di pen-
siero dialettico dell'umanita.

Nell'ultimo libro del Vecchio Testamento troviamo come una eredita
futura cio che supera quella che, fino a quel momento, era invece la
regola del "Moltiplicatevi":

"Il Signore e testimone fra te e la donna della tua giovinezza, che ora
perfidamente tradisci, mentre essa e la tua consorte, la donna legata
a te da un patto.

Non fece Egli un essere solo dotato di carne e soffio vitale? Che cosa
cerca quest'unico essere, se non prole da parte di Dio? Custodite dun-
que il vostro soffio vitale e nessuno tradisca la donna della sua giovi-
nezza". (Malachia 2: 14,15)

La "donna della giovinezza" ¢ la polarita che nella prima creazione
formava un "unico essere" assieme all'altro polo, e la "prole da parte
di Dio" indica il potere creatore che ne consegue, oggi perduto a causa
della separazione sessuata. Per recuperarla, come l'evoluzione ri-
chiede, occorre "custodire il soffio vitale", anziché disperderlo conti-
nuamente, cosa che "tradirebbe la donna della giovinezza".

Se osserviamo con occhio disincantato la gente che ci circonda, ci ren-
diamo presto conto che la stessa si puo dividere in due grandi catego-
rie, che si differenziano nettamente - fatte salvo le solite eccezioni -
dal punto di vista della conformazione fisica, dei modi di fare e di
esprimersi, degli atteggiamenti, degli abiti che indossa e dei rispettivi
colori, del modo in cui reagisce di fronte ai fatti della vita, ecc.;

140



insomma, due mondi completamente differenti tra loro, che convivono
e si incrociano continuamente. Si tratta, come gia sara evidente, del
mondo maschile e del mondo femminile.

Ogni rappresentante di uno di questi mondi, nel contempo, non ¢ in-
differente al sesso opposto; anzi, ¢ fatalmente attratto dal “mistero”
che I’altro incarna. Un mistero che lo spinge a venire scoperto e inda-
gato. E come se 1’altro, del sesso opposto, fosse un continente ogni
volta nuovo che deve essere esplorato, che deve essere, come effica-
cemente si dice, “conquistato”. E ogni volta la conquista deve affron-
tare situazioni e rischi diversi.

Da dove viene questa spinta alla conquista, al fatto che anche un in-
contro di sguardi, anche del tutto occasionali ed estemporanei, apra
improvvisamente la mente a fantasie e reazioni inesistenti fino ad un
istante prima? Da dove viene I’ansia di affrontare e conquistare, com-
prendere, questo mistero?

Si puo rispondere facilmente da un punto di vista materiale: la natura
vuole la prosecuzione della vita, e tutto questo deriva dall’attrazione
sessuale che ha proprio questo scopo. Molto spesso, infatti, la cosa si
sviluppa focalizzandosi sull’aspettativa erotico-sessuale. Se ¢ questa
la strada intrapresa, allora ben presto quell’alone di mistero che ci
aveva assalito precedentemente si dissolve, avendo trovato una via di
sfogo e di esaurimento. Ma sarebbe, come molto spesso in verita €, un
vero “peccato”. Non un peccato nel senso di colpa, ma nel senso di
un’occasione perduta. Se riuscissimo a considerare quel mistero, e
quella spinta a risolverlo, da un punto di vista spirituale, vedremmo
che esso ha uno scopo piu profondo e coinvolgente, che non si esauri-
sce in un istante, ma che chiede un lavoro continuo e molto pill appa-
gante: quel continente misterioso ci richiama ad una parte mancante
di noi stessi, alla nostalgia che vuole ricostruire ’'unita dalla quale
fummo spiritualmente separati per vivere nel mondo materiale. Sap-
piamo di non essere completi, € aspiriamo inconsciamente al rispri-
stino dell’unita che caratterizza lo Spirito.

L’aspetto fisico non va naturalmente abbandonato o allontanato, ma
dovremmo coltivare il mistero derivante dalla convivenza con il
mondo al quale non apparteniamo per questa vita, come un invito a
compiere una esperienza soprattutto interiore, arricchente

141



spiritualmente e non “consumabile”, ma duratura. Un avvertimento
urge a questo punto: il sacrificio dell’energia espressa sessualmente
per utilizzarla a livello spirituale dev’essere fatto con intelligenza:
senza |’aspirazione suggerita dal cuore e rafforzata dalla devozione
puo diventare perfino pericolosa. Per spegnere il fuoco della passione
¢ necessario sostituirlo con un altro fuoco: quello dell’aspirazione,
miccia per accendere il Fuoco del Padre.

3. La Nuova Gerusalemme.

Delle Grandi Religioni diffuse sulla Terra, soltanto quella cristiana
non afferma di aspettare un Dio che deve venire, ma uno che deve
ritornare. Egli infatti si € gia incarnato, ha vissuto nel nostro corpo di
morte, ¢ morto fisicamente ed ¢ salito nel Regno dei Cieli, da dove
dovra tornare per instaurare definitivamente il Suo Regno sulla Terra.
Questo ¢ quello che la Chiesa afferma, e corrisponde effettivamente
agli insegnamenti del Cristianesimo Interiore.

In Isaia 14 troviamo I’astro del giorno, rappresentante Lucifero, che
cade dal cielo, perdendo il suo trono su Babilonia (Babel-on = porta
del sole). La citta di Babilonia, assisa sopra sette colline e dominante
il mondo, simbolizza I’emisfero cerebrale sinistro. Essa viene dunque
descritta come destinata a cadere e a perdere il suo regno, il suo domi-
nio sull’'uomo.

Troviamo poi un’altra luce, che sorgera dopo la caduta di Babilonia e
regnera per sempre in Gerusalemme (Jer-u-salem = terra di pace).
Essa discende dal cielo, ha dodici porte sempre aperte ed ¢ dotata di
luce propria (percio interiore, non riflessa), e rappresenta I’emisfero
cerebrale destro.

Babilonia possiamo collegarla, con le sue sette colline o posti di 0s-
servazione, ai sette posti di osservazione presenti nel capo, cio¢ ai
sensi: due occhi, due orecchi, due narici e una bocca. In altre parole,
alla percezione mediata e alla comunicazione.

Le dodici porte della conoscenza interiore di cui ¢ dotata Gerusa-
lemme, citta illuminata internamente, possiamo collegarle ai dodici

142



nervi cranici, che ci viene annunciato saranno sempre aperti € consa-
pevoli. Facolta questa, come abbiamo visto, che non puo essere eser-
citata restando nel piano chimico, con la conseguente necessita di al-
ternanza fra sonno e veglia.

Abbiamo gia visto che quando, per aver mangiato il frutto dell’albero
della conoscenza, i nostri progenitori furono cacciati dall’Eden, vi
montd a guardia un Cherubino, dotato di spada fiammeggiante, a di-
fesa dell’altro albero che vi si trovava: “I’albero della vita”. L’uomo
infatti, da quando erra nel deserto del mondo, deve poter morire per
continuare la sua evoluzione; se egli avesse mangiato anche il frutto
dell’albero della vita, imparando come far vivere il suo corpo senza
passare attraverso la porta della morte, il suo progresso sarebbe stato
pregiudicato.

Tutto cio dobbiamo considerarlo come riservato ad un futuro? Ancora
una volta, ricordiamo che in esoterismo la lettura va fatta calandola
nel presente. L’eternita non riguarda un tempo calcolato come siamo
abituati a fare noi: non sarebbe una cosa accessibile, né corretta. L.’ac-
cesso all’eternita, in verita, ¢ sempre presente, purché cessiamo di
guardare fuori, con la percezione mediata e la ragione speculativa vit-
tima dell’illusione luciferina; dobbiamo imparare a guardare dentro,
usando la percezione im-mediata. Come gia sottolineato, quest’ultima
supera lo spazio-tempo proprio della ragione, e ci fa approdare nei
piani spirituali, dove, di conseguenza, lo spazio-tempo ¢ superato
dall’eterno presente: “Prima che Abramo fosse, 1o sono”. Nello spa-
zio-tempo I’energia si consuma, sfrutta risorse e produce scorie: siamo
costretti a lottare per il pane — quello che mangi tu lo sottrai a me; nei
piani spirituali accade esattamente il contrario, abbiamo la moltiplica-
zione dei pani. Piu condivido, pitt ho. Li tutto e di tutti, e tutti possono
sempre accedervi; togliere significherebbe precipitare nello spazio-
tempo. Ecco la base della legge del servizio e del donare se stessi.

I templi sono luoghi dove i popoli trovano collettivamente il contatto
con la divinita per mezzo di intermediari noti come sacerdoti. Essi per-
tanto appartengono alla fase delle religioni etniche, a guida esterna.
Arte, religione e scienza costituivano allora una unica disciplina della

143



conoscenza, dettata dalla Divinita agli uomini per tramite dei suddetti
intermediari. Anche I’architettura di quegli edifici nasconde percio
grandi insegnamenti, ed essi sono fonte di continue meraviglie e sco-
perte da parte di chi li esamina da questo punto di vista, consapevole
della loro origine. Erano divisi in vari settori, a rappresentazione di
altrettanti passaggi iniziatici nel cammino verso la conoscenza. Essen-
zialmente possiamo rappresentarceli nel seguente modo:

* L’atrio era il luogo dove aveva accesso la moltitudine, e il suo
arredo consisteva in un altare dei sacrifici, a simbolizzare la giu-
stificazione e I’obbedienza quali modi pubblici per accedere al re-
sto del tempio, al quale faceva seguito la vasca di purificazione,
dove, sempre pubblicamente, avveniva il rito del lavaggio da parte
dei sacerdoti, a simbolizzare il passo successivo all’obbedienza,
necessario per entrare nel tempio vero e proprio, cioe la consacra-
zione dell’esistenza ai dettami divini.

* Il propiziatorio, dove entravano i sacerdoti, che era arredato
dall’altare dell’incenso, simbolo della fragranza prodotta dal ser-
vizio ai fratelli, dalla cesta delle offerte del lavoro effettuato nel
mondo, e dal candelabro che lo illuminava.

* Il santuario, al quale era ammesso solo il massimo sacerdote una
volta all’anno, per entrare in comunione direttamente con la Divi-
nita. Questa camera non era illuminata, a simbolizzare la facolta
da parte di chi vi entrava di aver superato la necessita di una fonte
esterna di illuminazione, per averla sviluppata interiormente. Que-
sta camera era divisa dalla precedente da un velo, ad impedire a
chiunque altro di entrare.

Risaliamo allora la colonna vertebrale, per svolgere il nostro cammino

interiore. All’ingresso del mitico tempio di Re Salomone, ritroviamo

raffigurati due Cherubini, ma al posto della spada fiammeggiante por-
tano in grembo un fiore. Questo simbolo, il fiore, ha un significato
molto profondo da scoprire: appartiene al regno vegetale, e spesso in
esoterismo 1’uomo viene considerato come pianta rovesciata. Se con-

frontiamo 1’uomo alla pianta, infatti, vediamo che il primo assume il

nutrimento dall’alto e lo fa scendere in basso nella circolazione del

sangue, mentre la pianta lo assimila dalle radici e la linfa sale lungo il

144



tronco; I’uomo inspira il benefico ossigeno, lo brucia ed esala la mor-
tale anidride carbonica, mentre la pianta introduce anidride carbonica
ed emette ossigeno; la pianta mostra la sua parte pil bella, cioe 1’or-
gano generatore, il fiore, alla luce del sole, mentre 1’uomo non puod
certo fare altrettanto, e lo nasconde verso il basso. Il fiore appare
spesso a raffigurazione della pianta che lo produce, mentre I’'uomo a
rappresentazione di se stesso (ad esempio nei documenti di identifica-
zione) utilizza un’altra parte del corpo: quella opposta, il capo.

Il fiore nelle mani dei Cherubini rappresenta percio la purezza, e vuole
indicare che essa € la chiave per entrare nel tempio interiore. Esso
sostituisce la spada fiammeggiante che scendeva verso il basso, e in-
dica la via per il ritorno alla riconquista dell’albero della vita: la co-
lonna vertebrale illuminata dal Fuoco del Padre.

Una volta entrati nel Tempio Interiore, troviamo 1’altare dei sacrifici
dove dobbiamo sacrificare la carne e lavare la nostra anima nel lava-
cro, per poter quindi cercare 1’ingresso del tempio, e la luce della pre-
ghiera con le offerte del nostro lavoro per gli altri improvvisamente ci
mostreranno il cammino. Qui sperimenteremo il servizio, dedicandoci
agli altri disinteressatamente. Sara proprio questo lavoro che ci per-
mettera di far salire poco per volta il Fuoco del Padre, e a preparare lo
sviluppo positivo di entrambi gli emisferi cerebrali: potremo allora ce-
lebrare le nozze interiori, poiché saremo dotati del veicolo della rige-
nerazione, frutto dello sviluppo della parte piu elevata del corpo vitale,
slegata dal fisico: il luminoso corpo radioso. Entreremo allora nel
santuario, giacché non avremo piu bisogno di una luce esteriore che ci
illumini il cammino, avendo sviluppato la percezione interiore, la luce
diretta rappresentata dalla Nuova Gerusalemme, che avra soppiantato
quella riflessa.

Il corpo radioso ¢ stato anche definito “pietra filosofale”, e nella tra-
dizione esoterica & rappresentato come un diamante o un rubino, se-
condo il temperamento operativo o contemplativo di chi lo ottiene, con
la facolta di trasformare il piombo del corpo materiale nell’oro che lo
contraddistingue. Bio-alchemicamente, gli atomi di carbonio del
corpo fisico dovranno essere progressivamente sostituiti con atomi di
fosforo, I’elemento “portatore di luce”.

145



3

4

Il primo essere umano a completare il corpo radioso nella vita terrena
fu Gesu, dopo avere ceduto il vitale e il fisico al Cristo.

Il corpo fisico venne disintegrato dalle potenti vibrazioni solari del
Cristo, tre giorni dopo il sacrificio della croce. Risultato fu I’'immagine
di energia radiante impressasi sul lenzuolo che lo avvolgeva: la sin-
done. Recenti indagini hanno verificato come questa immagine, oltre
ad essere stata impressa come una radiazione nel lenzuolo con un pro-
cedimento che nemmeno la scienza piu progredita saprebbe ripro-
durre, si mostra come un’immagine in altorilievo nella raffigurazione
della parte frontale del corpo, e un bassorilievo nella parte posteriore;
proprio come la stessa fosse stata impressa da una radiazione prove-
niente dalla sezione mediana del corpo che ’ha causata. E per noi una
ulteriore verifica dell’autenticita della sua attribuzione al corpo di
Gesu, disintegratosi nel momento in cui fu lasciato all’azione della
natura sotto le immani vibrazioni solari del Cristo, quando questi ha
abbandonato il corpo inanimato di Gesu.

Il vitale piu legato al piano chimico — che ha come scopo il manteni-
mento del corpo fisico — deve essere conservato per il ritorno, come
abbiamo detto, del Cristo.

Il vitale superiore formo, nei tre anni in cui fu a contatto e abitato dal
Cristo stesso, il corpo radioso, apparso in tutto il suo splendore nel
fenomeno della Trasfigurazione. Detto veicolo fu restituito all’entita
di Gesu.

Quando anche un numero sufficiente di esseri umani avra raggiunto lo
sviluppo del corpo radioso, allora il piano fisico e la morte e il dolore
che ne sono conseguenza, comincera ad essere abbandonato, e noi po-
tremo continuare la nostra esperienza nel piano etereo, laddove,
quindi, potremo vedere il Cristo, che sara pertanto ritornato per incon-
trarci, come dice il Vangelo, “fra le nubi”. Sara questa la Nuova Ge-
rusalemme annunciata dalle Scritture.

146



FISIOLOGIA OCCULTA

1. I principali centri di forza.

Prima di esaminare il significato che assumono per I’interiorita di cia-
scuno le esperienze del Grande Spirito che noi chiamiamo il Cristo,
ossia il racconto evangelico, facciamo brevemente la conoscenza degli
strumenti sottili che ci permettono di percepire ed esprimerci ad un
livello superiore a quello semplicemente fisico. Ricorderemo che il
diverso numero e la diversa qualita dei veicoli di cui come uomini
siamo dotati (e che andiamo sviluppando nell’evoluzione) & quanto ci
distingue dagli animali e dagli altri scaglioni di vita. Questi veicoli
sottili sono piu semplici, perché meno sviluppati, avendo iniziato piu
tardi la loro evoluzione, rispetto al fisico. Tuttavia essi pure sono do-
tati di organi, cioe di particolari funzioni localizzate, che consentono
loro di agire positivamente, a seconda della natura che esprimono.

Non ci sorprendera apprendere che il corpo vitale ¢ molto piu organiz-
zato rispetto a quello emozionale, avendo il primo iniziato la sua evo-
luzione nel periodo del Sole, mentre il secondo la inizio nel pil recente
periodo della Luna. La mente & per il momento solo un insieme di
sostanza del piano mentale specializzata per un singolo individuo, ma
quasi completamente disorganizzata; gli esercizi qui proposti hanno
fra I’altro anche lo scopo di aiutare questo importantissimo veicolo ad
accelerare il suo sviluppo. Gli ostacolatori del progresso regolare tra-
mano perché questo avvenimento ineluttabile sia sempre piul ritardato,
e utilizzano lusinghe (gli Spiriti Luciferini) e paure (gli Spiriti Tene-
brosi) per i loro scopi, aumentando a dismisura i dolori dell’umanita.
Utilizzano tutti 1 mezzi che si mostrino atti allo scopo, e al giorno

147



d’oggi qualsiasi azione, pill 0 meno manifesta, che tenti di impedire il
libero, autonomo e incondizionato pensiero dell’'uvomo ¢ sintomo di
questo loro agire, del quale dobbiamo a tutti i costi liberarci. E pos-
siamo farlo solo individualmente, “pensando con la nostra testa” e li-
berandoci cosi da qualsiasi condizionamento, anche quando si trave-
stisse, come spesso fa, da portatore di liberta.

L’insieme dei veicoli sottili a forma toroidale attorno all'uvomo fisico
¢ cio che in esoterismo viene denominato come I’aura. Appena si co-
mincia a sviluppare una certa percezione interiore, le immagini del
piano etereo si presentano all’osservazione; in base a quanto abbiamo
detto fino a questo punto, risultera chiaro che queste immagini non
sono che un primo abbozzo della vera chiaroveggenza, e se queste non
sono accompagnate da un minimo di conoscenza, possono indurre in
inganno il loro sperimentatore. Come non puo essere sufficiente a co-
noscere bene il piano fisico il semplice fatto di percepirlo, lo stesso
dicasi per i piani sottili, dove, anzi, la mobilita e la velocita sono infi-
nitamente pil rapide, e dove quindi pil facilmente siamo soggetti a
cattive interpretazioni. Inoltre, percepire qualcosa in una dimensione,
non significa che non ci siano altre cose che ancora non arriviamo a
vedere. Ecco un altro motivo che giustifica, in questi tempi in cui la
sensibilita verso queste percezioni si va affinando, il diffondersi dei
nostri insegnamenti.

Si puo proprio dire che I’'uomo spirituale, I’individualita, abiti il corpo
fisico nella colonna vertebrale. Da essa infatti si dipartono i suoi or-
gani sottili, o centri di forza (detti anche “chakra”) che stiamo esami-
nando; il loro compito & quello di permettere la comunicazione fra i
vari veicoli, consentendo, ad esempio, al fisico, di ricevere la vitalita
dal vitale, e cosi via. Se potessimo vedere come il chiaroveggente una
sezione in profilo dell’uomo, vedremmo che dalla colonna vertebrale,
albero della vita, si dipartono come diversi rami di differenti energie,
che terminano alla superficie del vitale aprendosi come tanti fiori
verso |’esterno. Questi fiori sono i centri di forza, roteano pitt 0 meno
vorticosamente e appaiono diversamente luminosi e colorati e diver-
samente sviluppati, a seconda della natura che rappresentano e dello

148



sviluppo dell’individuo, che quindi li caratterizza e del quale possono
indicare il livello di evoluzione.

Se esaminiamo un vortice, e ne seguiamo il percorso partendo dall'e-
sterno verso l'interno, e supponiamo che quello che stiamo guardando
giri in senso orario, come il seguente:

dopodiché guardiamo lo stesso da dietro (ad esempio, in trasparenza
di questo foglio), troveremo che le frecce seguono ora il percorso in
senso opposto, nel nostro esempio quello antiorario. D'altra parte, se
ne seguiamo il senso antiorario dall'esterno all'interno, per poi risalire
dal centro, cioe dall'interno all'esterno, ci ritroviamo in un senso ora-
rio.

Noi ci troviamo, rispetto al disegno, "all'interno del corpo”, da dove la
corrente gira in senso orario, dall'interno all'esterno. D'altra parte, nel
retro del foglio, la corrente gira in senso antiorario, dall'esterno all'in-
terno.

I centri di forza dell'uomo che si trovano sotto il diaframma sono di
natura passiva. Se osserviamo gli abiti che indossiamo a contatto con
la pelle, in corrispondenza di detti centri troveremo facilmente dei fi-
lamenti di abiti esterni, attirati all'interno; oppure nell'ombelico stesso
troviamo altri filamenti di cotone, avvolti a spirale, provenienti dalla
biancheria con cui & in contatto.

La direzione evolutiva ¢ quella di superare la fase passiva/indotta, per
conquistare sempre piu la fase attiva/positiva. Quindi dovremo trasfe-
rire le energie indotte proprie dei centri sotto il diaframma, a quelli
superiori, e trasformarle in energie autonome, cio¢ ottenute grazie ad
uno sforzo autonomo, individuale e consapevole. In queste ultime cioe

149



il centro di gravita non ¢ piu quello planetario o macrocosmico (che
ci prende dall’esterno), ma ¢ divenuto quello interiore, o microco-
smico.

Non dobbiamo quindi raffigurarci I’aura e i suoi centri di forza come
un’idea vaga, ma come una realta con effettivo potere ed obbediente a
leggi ben precise. Quando, per fare un esempio, esaminiamo una
mappa astrologica, e diciamo che una determinata persona ha svilup-
pato una certa capacita, o ¢ ostacolata in qualche rapporto, queste cose
rappresentano le linee di forza effettivamente presenti nella sua aura,
e visibili ad una percezione interiore. Se ci sentiamo attratti da un’altra
persona, o respinti, queste emozioni possono vedersi nella nostra aura,
come un reale movimento che la avvicina o allontana rispetto all’aura
di quella persona.

Abbiamo, d’altra parte, visto come il sistema nervoso costituisca I’in-
sieme dei canali delle forze formatrici del nostro organismo, prove-
nienti da Gerarchie di diverso grado. Esiste un’altra classe di organi,
che hanno il compito di regolatori nella distribuzione di quelle stesse
forze: le ghiandole endocrine, che sono percid importantissime dal
punto di vista dello sviluppo spirituale, perché sono gli strumenti che
I’individualita e le Gerarchie usano per promuovere anche il nostro
futuro sviluppo. Queste ghiandole non sono altro che i punti nel nostro
corpo, collegati coi centri di forza, dove le singole Gerarchie hanno
incentrato il loro lavoro, dai quali le forze che compongono ['aura si
dipartono, essendo l'aura il risultato dell’azione di quelle correnti, spe-
cializzate nella nostra sfera individuale d’azione. Erano queste cor-
renti che gli yogi cercavano di contattare, e consigliavano di visualiz-
zare.

Esaminiamo nello schema che segue questi centri di forza, fisicamente
appartenenti al sistema nervoso simpatico, e la loro relazione con le
ghiandole endocrine, e con il piano di vita corrispondente che gli stessi
canalizzano:

150



Posizione

. Ghiandola Piano di
Centro di . nella .
corrispon- connessione del
forza colonna .
dente vortice
vertebrale
Coronale Epifisi Cranio A | Sp. Divino
Frontale Ipofisi I cervicale Sp. Cristico
Laringeo Tiroide Vi cervwale- Sp. Umano/Mente
I toracica
Cardiaco Timo IV-V toracica Astrale
Milza / XI1I toracica- .
Solare Etereo superiore
Pancreas I lombare
Sacrale Gonadi V lombare- Y Etereo inferiore
0SSO sacro U
Radicale Surrenali coccige Fisico

Il progresso nel cammino dello sviluppo, porta poco per volta ad un
risveglio dei centri superiori, che solitamente sono, nell’uomo ordina-
rio, quasi inattivi. Mentre i due centri pill bassi, il radicale e il sacrale,
sono legati alla vita materiale e ai processi fisiologici, i due centri piu
elevati, il coronale e il frontale, rappresentano la meta da raggiungere:
¢ la loro attivazione che da la potenzialitd necessaria all’iniziazione e
all’acquisizione delle facolta spirituali nell’uomo. Essi corrispondono
allo sviluppo gia esaminato dei due emisferi cerebrali, € in alcuni tem-
pli antichi sono rappresentati nel santuario con una divisione in senso
verticale dello stesso, che mostra cosi una camera destra e una camera
sinistra. I tre rimanenti centri, il laringeo, il cardiaco e il solare, sono
legati alla personalita e alla vita dell’anima.

Posto quindi che il cervello, da strumento dello spirito ¢ diventato suc-
cube della personalita, il cuore, grazie all’azione del Cristo, sta

151



Centro coronale

Centro frontale

Centro laringeo

Centro cardiaco

Centro solare

r h,
Ny entro sacrale

Centro radicale

destandosi all’impulso spirituale. Quando esso si desti, le energie dei
tre centri di forza ad esso inferiori cominciano a risalire e, purificati
dallo sperpero che ordinariamente subiscono, portano la loro attivita a
ricongiungersi con i centri superiori, ai quali sono evolutivamente con-
nessi.

E di moda oggi parlare di chakra, e quasi sempre viene descritto come
un bene il raggiungimento dell’equilibrio (“apertura™) di tutti e sette
questi centri principali. Ma non si pud disgiungere questa analisi da
una conoscenza dell’evoluzione passata e, soprattutto, futura
dell’uomo. Certo, piuttosto che un’attivita di tipo animalesco, nella
quale i centri inferiori annichiliscono del tutto quelli superiori, ¢ pre-
feribile una modesta, ma “equilibrata” azione di tutti, secondo I’'idea
che la virtt, come si dice, si trovi nel mezzo. In realta cio si puo forse
meglio definire come una mediocrita.

152



Dobbiamo coltivare una tensione, spinta dall’aspirazione, che, supe-
rato il mediocre equilibrio, ci apra le porte verso il futuro che ci ¢ de-
stinato, attraverso il risveglio dei centri superiori, porta verso la Nuova

Gerusalemme.

2. Il Fuoco del Padre.

Se allo schema precedente aggiungiamo il simbolo del pianeta che go-

verna ciascuna ghiandola endocrina, otteniamo quanto segue:

Spirito Divino
Spirito Cristico
Spir. Umano/Mente
Corpo emozionale
Corpo vitale super.
Corpo vitale infer.
Corpo fisico

Centro coronale

Centro frontale
Centro laringeo
Centro cardiaco
Centro solare
Centro sacrale
Centro radicale

epifisi
ipofisi
tiroide
timo
milza
gonadi

surrenali

€

H
)
Q
O]
d
3

All'interno dell'uomo due sono le componenti in gioco: l'evoluzione
emozionale e I'evoluzione mentale, che possiamo rappresentare cosi:

epifisi e

ipofisi H
tiroide @

timo @
milza )]

gonadi o
surrenali | 1L

L

sz

g &8

E B

s 5

g o

E

x

Intuizione = uomo
Agape futuro
Ragione uomao
Philia civilizzato
Istinto

uomo
Eros .

primitivo

testa

torace

addome

Era dei Pesci
/ Ariete

Era del Toro

Era dell’Acquario

153



Vediamo qui che abbiamo sostituito i simboli del Sole con la Luna, e
di Giove con Saturno, per il motivo che al tempo presente la luce del
Sole che riusciamo a percepire direttamente ¢ ancora quella riflessa
dalla Luna, e che I'espansione di Giove ¢ trattenuta dalla retribuzione
di Saturno, signore del karma.

Lo sviluppo spirituale dell'vomo dovra portare all'ascesa dalla natura
prettamente fisica, dove il "mors tua, vita mea" ¢ dominante, dove
['vomo ¢ conquistatore e la donna preda e lo straniero ¢ un pericolo da
combattere, alla natura civilizzata, corrispondente alla grande massa
dell'uvomo moderno che ama la propria moglie o il proprio marito e i
propri figli, spesso a scapito di quelli altrui, e da valore solo a ci0 che
viene considerato ragionevole, e infine alla natura spiritualizzata che
dovra portare alla Fratellanza Universale, all'amore oltre i confini del
sangue, di tribll o di nazione, e all'apertura dell'emisfero destro del
cervello, cioe alla Nuova Era dell'Acquario, verso la Nuova Gerusa-
lemme.

In questo progredire in salita, troviamo i due Ostacolatori proprio all'i-
nizio dell'ascesa, come facessero la guardia per scongiurare la nostra
salita:

Marte, gli spiriti luciferini, che con la cupidigia ci trattengono dallo
sviluppo emozionale, e Saturno, gli spiriti delle tenebre, che con il ma-
terialismo e la paura vogliono impedirci di accedere alle dimensioni
spirituali. Abbiamo gia visto come I’intervento Cristico affronta in no-
stro aiuto nell’iniziare questa salita lungo le energie della colonna.

La corrente egoica inizialmente prevista fu ad un certo punto intercet-
tata, come gia abbiamo visto, dagli Spiriti Luciferini, e quando giunse
alle gonadi istigo la natura astrale della passionalita facendo sorgere
la cupidigia nei sentimenti di quella umanita primitiva. Da quel mo-
mento ebbe inizio 1'arresto della corrente stessa al livello fisico, osta-
colandone la prevista risalita ciclica. A cio0 si aggiunse piu tardi l'altro
ostacolo a livello mentale degli spiriti delle tenebre, che inserirono
lI'influenza frenante di Saturno facendo si che la nascente mente diven-
tasse la fonte del pensiero mediato, dialettico e riflesso che

154



conosciamo. Talvolta, dopo avere ceduto in certi frangenti della nostra
vita quotidiana all'una o all'altra di queste influenze oppositrici, ci ca-
pita di vergognarci di noi stessi, quasi che chi avesse cosi agito fosse
stato "qualcun altro" rispetto a "chi" siamo allora. In un certo senso si
puo anche dire cosi; ma le conseguenze karmiche ricadono (anche) ad
ogni modo sopra di noi! Nel terzo capitolo della Genesi Adamo aveva
tentato di scaricare la responsabilita di aver “mangiato del frutto
dell’albero della conoscenza” ad Eva, e poi addirittura a Dio stesso:
“La donna che fu mi hai messo accanto me I’ha fatto mangiare”; anche
Eva tento di dare la colpa al serpente. Ma Dio disse ad Adamo: “Poi-
ché hai mangiato del frutto, ne subirai le conseguenze”. Tuttavia il
fatto di vergognarci ha un valore positivo: significa che non ci sen-
tiamo soddisfatti di una vita solo materiale e passionale, e che la natura
interiore €, come sempre, in qualche modo presente e ispiratrice.

Il funzionamento dell'ipotalamo sembra mostrare alle indagini scien-
tifiche, se fossero sveglie alle conseguenze spirituali delle loro sco-
perte, proprio la porta chiusa al Sé e la deviazione verso gli influssi
ostacolatori: esso regola l'attivita dell'ipofisi secondo i segnali che gli
giungono dall'esterno, al posto della guida interiore del Sé. Lo Spirito
Umano cede allora il posto al pensiero dialettico, € Urano al Mercurio
pratico e puramente mediato dei sensi, che utilizza praticamente solo
I'emisfero cerebrale sinistro. E la situazione dalla quale I'umanita &
chiamata ad affrancarsi se vuole proseguire nella sua evoluzione spi-
rituale; e pil presto lo fara meno dolori attirera su se stessa.
Ricordiamo che il piano dello Spirito Divino ¢ piu elevato di quello
dello Spirito Cristico; & percid necessaria una azione che parta dal
cuore e attivi la ghiandola ipofisi, prima di poter agire sulla epifisi. Il
Cristo ¢ venuto per darci una spinta in questo senso, tramite 1'opera-
zione descritta in “La Bibbia racconta” nel capitolo relativo al “Padre
Nostro”, operazione di by-pass spirituale esercitata sul cuore e la con-
seguente attivazione dell'intuizione, connessa allo Spirito Cristico.

Quella che viene volgarmente chiamata la costola di Adamo, la pos-
siamo trovare nel cervello umano, frutto della divisione dell’energia
creatrice avvenuta nell’epoca Atlantidea. All’interno del cervello, in-
fatti, in una posizione ancora pil protetta e inaccessibile del cuore

155



stesso, esistono due minuscole ghiandole endocrine, la cui forma ri-
corda vagamente due organi sessuali, uno maschile e uno femminile.
Anch’esse sono il risultato della separazione dell’energia, e la loro se-
parazione rese impossibile il contatto con i piani invisibili.

Questi due organi, gia piu volte richiamati, sono 1’epifisi e 1’ipofisi.
Ripristinare il contatto energetico fra queste due ghiandole ¢ il lavoro
che I’iniziato si propone per celebrare quello che viene definito il ma-
trimonio interiore.

Poter esaminare il funzionamento del corpo umano con lo sguardo
chiaroveggente, ¢ 1’unico modo per riuscire a vederlo in funzione, e
talvolta ci puo causare alcune sorprese. Coloro che hanno la possibilita
di farlo infatti, affermano che il fluido cerebro-spinale che circola
all’interno della colonna vertebrale, non & affatto un liquido, ma un
Sfluido molto prossimo all’etere. Appena viene a contatto con I’esterno
esso si condensa, e percio a noi appare sempre liquido e con la perce-
zione dei sensi ci risulta impossibile vederne la consistenza nell’in-
terno dell’ organismo; esso in realta in essenza & un gas.

Una vita pura in tutti i sensi, compresa I’alimentazione e il controllo
dell’energia creatrice effettuato grazie ad una profonda aspirazione
spirituale, rende pil eterea quella sostanza che scorre lungo il canale
vertebrale e di una luminosita di colori impossibili da descrivere con
termini materiali. Questa sostanza trasmuta la forza egoica e si unisce
alla forza edenica dandole una direzione interiore, salendo fino alla
testa al bulbo rachideo e, soprattutto nei momenti di meditazione, la
sua parte piu sottile e luminosa si vede salire al III ventricolo, dove
diviene incandescente ed ¢ assorbita dall’epifisi, (I’*“occhio semplice
— o singolo - che illumina tutto il corpo” che troviamo in Matteo 6:22)
che subisce anche una metamorfosi fisica, aumentando di volume e
prolungandosi verso I’ipofisi. Questo gas purissimo e luminosissimo
si lancia allora come un ponte verso 1’ipofisi, e ripristina il collega-
mento edenico, ponendo in vibrazione le due ghiandole e ottenendone
il potere spirituale tanto sperato. E ’albero della vita riconquistato! E
da quel momento, dopo avere consumato il Matrimonio Mistico, po-
tremo creare direttamente nelle due dimensioni.

156



3. Ritenzione forzata del seme?

A volte I’aspirante, nella sua ansia (sempre cattiva consigliera) di pro-
gresso e sentendo proposte di tutti i generi, si ferma in alcune di queste
credendo di avere trovato, spesso, una via che gli appare pit comoda
o per lui percorribile.

Una delle piu diffuse riguarda la “ritenzione forzata del seme”. Dopo
essere venuto a conoscenza che nella colonna vertebrale — col risveglio
di kundalini (cioe del Fuoco del Padre) — entrambe le correnti creatrici
devono salire fino alla testa onde poter celebrare il Matrimonio Mi-
stico e accedere cosi ai piani invisibili, e che per fare questo il seme
non dev’essere disperso perché contiene in sé una di queste due ener-
gie, ¢ propenso ad abbracciare la teoria della ritenzione forzata del
seme. In questo modo, anziché fare uno sforzo di purezza, in un certo
senso aggira la questione producendo il seme ma trattenendolo senza
disperderlo. Ci sono un paio di equivoci in questo approccio.

Il primo riguarda I’energia creatrice stessa: il “seme” spirituale non ¢
un prodotto fisico, ma ¢ I’energia creatrice che all’interno dell’ organi-
smo produce poi il seme fisico. Cio che si dovrebbe trattenere non &
percio il seme fisico, ma I’energia eterea creatrice prima di produrre il
seme. Non ¢ il liquido seminale che sale lungo la colonna!
Secondariamente, kundalini al suo risveglio non ¢ necessariamente
una forza al servizio dello spirito: puo salire lungo la colonna, ma po-
trebbe anche prendere una strada differente, cioe, in un certo senso,
scendere. Se infatti viene risvegliata con mezzi artificiali o forzati e
con intenzioni egoistiche, senza che 1’individuo abbia fatto dentro di
sé un lavoro di purificazione dei propri pensieri, rischia di risvegliarsi
ad entita e forze con le quali ¢ meglio non avere a che fare, perché
tendono a schiavizzare la persona.

Quello che si dovrebbe cercare di fare ¢ lavorare sul corpo vitale in
modo da allentare la presa del corpo emozionale su di esso, agire cioe
prima che quest’ultimo si rinforzi nei suoi stimoli. Tutto I’opposto di
chi invece crede di utilizzare ai propri fini I’energia creatrice produ-
cendo il seme come risultato dell’ascolto degli stimoli emozionali, per
poi impedirsi di raggiungere il culmine e disperderlo. In questo modo

157



I’energia emozionale anziché essere controllata si accumula sempre di
pil.

Il mago nero fa un po’ tutto questo, perché utilizza la forza sessuale
per ottenere certi poteri, e in effetti pud anche uscire dal corpo, ma
rimane all’interno delle correnti astrali basse. Puo raggiungere anche
il pianeta Marte, che dal punto di vista del piano astrale forma un
tutt’uno con la nostra Terra, ma ne rimane comunque prigioniero e
soggiogato. La sua finalita & sempre egoistica, e cio¢ contraria allo
spirito.

Che cosa ¢ corretto fare allora? La purezza non si ottiene con dei truc-
chi, ma si costruisce nel tempo e con la perseveranza. Certamente gli
stimoli del corpo emozionale arrivano, e sarebbe utile esercitarsi ad un
suo controllo, non opponendosi, ma avendo, si potrebbe dire, un dia-
logo con esso. Prima di tutto non dobbiamo considerare questi stimoli
un “male”: hanno la loro funzione personale e sociale se sono sani;
mentre con il procedimento di cui sopra diventerebbero sempre pil
opprimenti e devianti.

Gli strumenti da usare sono ritualita e volonta: una sostiene 1’altra. A
che cosa serve la ritualita? Si basa sulle leggi del piano etereo, che
prevedono la ripetitivita: tutto cio che ¢ soggetto alle forze vitali eteree
mostra la continua ripetizione delle forze da esse prodotte. Il corpo
vitale ¢ in relazione con il piano unitario dello Spirito Cristico, di cui
¢ la controparte. Ogni attivita ripetitiva si riversa nel corpo vitale, rin-
forzandolo. Esso lotta quotidianamente col corpo emozionale, soprat-
tutto durante il sonno, perché ha il compito di ripristinare le forze e i
tessuti che I’attivita emozionale distrugge. Mantra e preghiere sono
pertanto uno strumento ideale a questo fine; anche se fosse una ripeti-
zione “a pappagallo”, come si dice, perché comunque con la costante
ripetizione sarebbe il vitale a giovarsene. Certamente per ottenere il
risultato migliore € bene sentire interiormente le parole che vengono
dette, e quando queste siano di natura elevata quel risultato sara rad-
doppiato. E importante infatti che queste parole siano di natura elevata
ed elevante, perché altrimenti non avrebbero la forza di innalzarsi fino
allo Spirito Cristico della Saggezza. L.a musica pu0 giocare anch’essa
un ruolo importante, ma quella edificante che ¢ in sintonia con i piani
spirituali, e che incorporandosi nel corpo vitale rimane nel tempo

158



assumendo lo stesso ruolo edificatore dei mantra e delle preghiere, non
quella ritmica che ¢ invece pil in sintonia con il piano astrale inferiore
e che comunque dura solo nel momento. In fondo, dovremmo ormai
sapere molto bene che la nostra vera identita eterna ¢ il Sé, che si trova
nei piani spirituali, mentre la personalita e il corpo emozionale sono
transitori e caduchi.

Siamo tuttavia tutti soggetti alla legge del pendolo, per cui momenti
di entusiasmo si alternano prima o poi a momenti di scoraggiamento;
ed & proprio in questi momenti che una assidua ripetitivita puo venirci
incontro. Ma per instaurare questa abitudine ¢ necessario prima impe-
gnarci con la volonta, imponendoci di seguire la ritualita che si ¢
scelta; una volta realizzato questo, anche la diminuzione della forza di
volonta sara a sua volta soccorsa dall’abitudine instaurata, aiutando
cosi il ripristino dell’entusiasmo.

Assecondare gli stimoli del corpo emozionale, o addirittura cercarli
pensando che se ci fermiamo subito prima di averne raggiunto I’apice
ne possiamo sfruttare I’energia, non ¢ un atteggiamento corretto da
parte dell’aspirante, che lungi dal diventare aperto e sensibile alla fase
spirituale si vedrebbe sempre piu avvicinare, utilizzandone 1’energia,
alle dimensioni inferiori. Si dovrebbe invece imparare a conoscere
molto bene se stessi e le proprie sensazioni e reazioni, in modo da ca-
pire subito quando venga il momento di intervenire con volonta e ri-
tualita. In questo modo, I’energia creatrice che sarebbe pronta ad espri-
mersi per esaurirsi fisicamente viene conservata e utilizzata, e col
tempo risalira lungo la colonna come fonte di luce, quale in realta ¢.
Ecco un mantra che si potrebbe usare in simili frangenti, a titolo di
esempio:

lo ti guardo desiderio

che mi assali in questo istante:
10 In te non mi conosco,

non rispondo al tuo richiamo.
Non puoi dar soddisfazione
perché son da te diverso.
Sfruttero la tua energia

al servizio di quel fuoco

159



che in me stesso deve alzarsi
senza perdersi pitt in basso;
I’energia che resta sacra
governata dall’lo Sono.

E essenziale dunque imparare ad osservarsi, e 1’esercizio riparatore &
fondamentale a questo proposito; ed ¢ altrettanto essenziale non farsi
abbattere e non demordere davanti alle cadute: la salita verso il Gol-
gotha (la testa) & costellata di cadute. Come il marinaio trova la via
giusta in mezzo alla tempesta osservando la stella polare, nonostante
sa benissimo che non la raggiungera mai, cosi I’aspirante deve tenere
acceso il fuoco dell’aspirazione anche quando gli sembra di avere tra-
dito i suoi ideali. Il progresso ¢ eterno e infinito, e nessuno sforzo,
nonostante le apparenze, andra mai perduto.

4. I ventricoli cerebrali

Lanciando uno sguardo nel futuro, lo sviluppo iniziatico del giorno
d’oggi dovra coinvolgere il sistema nervoso volontario. Il futuro svi-
luppo spirituale dell’'uvomo dovra percio riguardare il sistema nervoso
cerebro-spinale, che si integrera con quello derivato dai centri di forza
legati al sistema nervoso simpatico involontario. Nelle epoche Lemu-
riana e Atlantidea lo sviluppo spirituale coinvolgeva i centri di forza
femminini di quest’ultimo sistema; per questo molte guide di quelle
civilta si presentavano in corpi femminili. Dall’epoca Ariana il risve-
glio spirituale dovra iniziare a coinvolgere i centri cerebrali connessi
col principio mascolino: il Cristo stesso si € incarnato nel veicolo fi-
sico di Gesu. Cio significa che I’iniziazione non deve piu prevedere
uno stato negativo di trance, come avveniva nell’antichita, ma I’uso
del metodo positivo tramite i centri dei ventricoli cerebrali. La Nuova
Era richiedera di conseguenza necessariamente la fusione di entrambe
le polarita, per dare vita all’essere umano spiritualmente ermafrodito,
I’iniziato Adepto che avra costruito un perfetto equilibrio fra le cor-
renti egoica ed edenica dentro di sé.

160



I sette centri che corrisponderanno ai sette centri di forza si sviluppe-
ranno nei sette ventricoli cerebrali. Il primo, il secondo e il quarto sono
rispettivamente sulla destra, sulla sinistra e nel centro rispetto al cer-
vello; il terzo si trova dietro di essi ed ¢ quello che mette in comuni-
cazione epifisi con ipofisi. Questi quattro sono quelli che di solito ven-
gono presi in considerazione a livello scientifico. Il quinto ¢ nella re-
gione del cervelletto; il sesto origina nel cervello, scende lungo tutta
la colonna e termina in posizione opposta rispetto al ganglio sacro-
coccigeo, alla fine della colonna vertebrale. Il settimo si trova
anch’esso nel cranio.

Un aiuto all’uomo nello sviluppo di questi centri della testa viene por-
tato dagli Arcangeli e dalla Gerarchia delle Potesta, che ha incarico
nella formazione e sviluppo del corpo fisico nel periodo della Terra.
Quando le correnti dei due sistemi nervosi, quello che sale dalla co-
lonna vertebrale — il Fuoco del Padre - lungo il terzo canale energetico
che scorre nella colonna, e quello proveniente dalla testa, soprattutto
dal terzo ventricolo, saranno perfettamente mature, saranno in grado
di integrarsi incontrandosi al livello del centro laringeo. Da questa fu-
sione si sviluppera il potere della Parola Creatrice, del Verbo creatore,
facolta perduta in seguito all’intervento luciferino nella nostra evolu-
zione, con la relativa separazione in sessi e perdita della vista spiri-
tuale.

Solo dopo lo sviluppo descritto, I’'umanita potra abbandonare definiti-
vamente il piano fisico per inoltrarsi nel piano etereo della Nuova Ge-
rusalemme. L’immagine di questo conseguimento ¢& descritta
nell’ Apocalisse di Giovanni nella figura della donna vestita di sole,
coronata dallo splendore delle dodici Gerarchie zodiacali.

161






IL VANGELO INTERIORE

1. L’immacolata concezione.

Il “Dramma Cosmico” descrive 1’azione salvifica del Cristo cosmico
sull’umanita, che deve riflettersi nella vita ed esperienza quotidiana
dell’uomo e nella crescita del Cristo interiore. Tale azione ha i propri
punti di svolta coincidenti con i solstizi e gli equinozi, momenti privi-
legiati della interazione pianeta-Sole.

All’equinozio d’autunno (circa 21 settembre) 1’influsso cristico co-
mincia a scendere verso la Terra, e man mano si avvicina ad essa fa-
cendo vibrare nel cuore dell’aspirante le note d’amore ed introspe-
zione che caratterizzano la stagione. Tutti conserviamo nel cuore un
nucleo del sole originario dal quale proveniamo, come “ponte di lan-
cio” verso quel viaggio di ritorno all’astro-Padre che un giorno do-
vremo, quali figli prodighi, percorrere. Come un diapason registrato
in una determinata nota e fatto vibrare causa una vibrazione automa-
tica in un altro diapason registrato nella stessa nota, cosi la vibrazione
cristica che in autunno si spande sulla Terra attiva la nota analoga nel
cuore di coloro che sono pronti a riceverla. L’attivita spirituale
dell’uomo in questo periodo & percio rivolta all’accoglienza del mes-
saggio spirituale, all’attenzione aperta verso la “voce della coscienza”
che proviene dal nostro S€ superiore: ¢ |’ ispirazione spirituale.

Al solstizio d’inverno (24, 25 dicembre) finalmente questo raggio
d’amore cristico penetra e feconda la Terra, e molta parte dell’umanita
avverte un cambiamento nell’atmosfera sottile del pianeta, che la in-
duce a farsi reciprocamente dei doni (anche se tale usanza ¢ stata sem-
pre piu accaparrata dal mondo degli affari). Il Sole € piu vicino alla
Terra in questa stagione, e i suoi raggi spirituali sono i pill attivi

163



intorno al solstizio d’inverno, quando il Cristo cosmico entra nel no-
stro pianeta rinnovandone I’atmosfera e donandoci, a sua volta, la ma-
teria prima per la nostra crescita spirituale.

Dal solstizio d’inverno all’equinozio di primavera ( circa 21 marzo)
I’influsso cristico, raggiunto il suo apice e donataci tutta la sua energia,
si allontana via via dalla Terra per tornare a ricaricarsi alla Casa del
Padre. Anche I’essere umano ¢ piu propenso in questa stagione a co-
minciare a rivolgersi verso I’esterno, e se si trova nel sentiero spiri-
tuale a cercare di innalzare le proprie energie verso il cielo. Come la
passiva ispirazione era I’esercizio consono alla stagione autunnale,
ora, in analogia col percorso delle energie cristiche, si sente la spinta
verso I’azione positiva e attiva dell’aspirazione. Ancora per analogia,
possiamo dire che allargandoci alla dimensione planetaria la stagione
dall’equinozio d’autunno al solstizio d’inverno ¢ un periodo d’Av-
vento cosmico in preparazione al Natale, mentre la stagione tra il sol-
stizio d’inverno e I’equinozio di primavera corrisponde ad una Quare-
sima cosmica, in preparazione alla Pasqua.

Abbiamo cosi coperto meta del percorso solare nel cielo, dall’equino-
zio d’autunno all’equinozio di primavera; rimane I’altra meta — dalla
primavera all’autunno, passando per il solstizio d’estate — per comple-
tare il giro. Esso ¢ la parte “giorno”, mentre la prima era la parte
“notte”: questo vuol dire che in termini evolutivi questo settore ¢ ri-
servato all’azione del genere umano, a che cosa I’'uomo deve fare — e
soprattutto dovra fare in futuro — grazie all’azione cristica nel Dramma
Cosmico. L’influsso cristico mira a risvegliare il nucleo solare, la
“luce che illumina ogni uomo” come dice 1’apostolo Giovanni, affin-
ché ponga in atto il dono del Cristo, trasformando se stesso e il mondo.
Questo settore evolutivo ¢ retto dallo Spirito Santo, il quale ha una
duplice faccia: da una parte si presenta come Jahve, il Dio della Legge,
che si trasforma in karma per I’uomo che non sa ancora utilizzare po-
sitivamente il dono cristico; dall’altra parte si presenta come lo spirito
interiore, 11 S€ che, come la colomba che entro in Gesu all’atto del
battesimo sul Giordano, entra e da il via alla sua direzione della per-
sonalita umana: il Battesimo cosmico, o la Pentecoste. E a questo che
il fervente aspirante spirituale deve tendere con tutte le sue forze, ed ¢
questo risultato che ampliera sempre di piu la sua conquista della

164



liberta. E per farlo deve mettere in campo quella facolta spirituale che
¢ la volonta, imitando per quanto gli ¢ possibile il Cristo.

Il Vangelo ¢ la buona novella (tale ¢ il significato della parola) che
annuncia un progetto di salvezza e d’amore rivolto a ciascuno di noi.
Ci sono due modi di coglierlo: continuare a delegare al Cristo cosmico
I’opera di trasmutazione delle energie prodotte dalle nostre azioni,
cosa che ci rende ancora sottomessi alla legge di conseguenza o karma,
oppure prendere in mano il nostro destino e, col Suo aiuto, iniziare a
percorrere il sentiero della rigenerazione e della liberta. Questo ¢ il
vero risultato che il suo intervento attende: Egli ha bisogno di noi per
completare la sua opera. In altre parole, questo progetto lo possiamo
definire una scommessa: lo Spirito del Cristo si ¢ inserito nella nostra
storia, la sta sorreggendo, ma nella nostra autonomia siamo liberi di
accelerarne o rallentarne il tempo necessario. Egli non puo cessare le
sue sofferenze, il dono che ci offre, se noi non gli andiamo incontro,
facendo la nostra parte.

Nelle religioni antiche, della Antica Alleanza, Dio si presentava
dall’alto, dall’esterno, nella Gloria dei Cieli, dando prova del suo po-
tere per mezzo di segni straordinari e miracolosi, obbligando all’ob-
bedienza.

Nel Vangelo, invece, abbiamo visto il bambino nascere povero, al
freddo e in una grotta buia, dopo che i suoi genitori avevano invano
chiesto asilo per la notte. Questo racconto, come gia sappiamo, na-
sconde un profondo insegnamento: la vita e le opere del protagonista
non sono soltanto un resoconto storico (pitt 0 meno fedele ai fatti), ma
piuttosto un formulario iniziatico, ossia un elenco e una spiegazione
dei passaggi evolutivi che ciascuno di noi, dopo 1’avvento del Cristo
nella storia umana, pud percorrere, se si incammina sulla strada dello
sviluppo spirituale.

La nostra mentalita razionale a questo punto insorgera, dicendo: “Ma
allora, se non ¢ che un programma iniziatico, il racconto in sé non &
reale, ma simbolico, volendo solo indicare, per analogia, questo per-
corso.” Il pensiero razionale ¢ frutto dell’inserimento della sostanza
mentale nel piano fisico-chimico, e cio che conosce ¢ pertanto legato

165



allo spazio-tempo e ai suoi limiti; € questo il motivo per cui si esprime
nel modo suddetto: esso non sa concepire qualcosa di diverso da
quanto in quella dimensione si puo percepire. Nella realta, quando di-
cemmo che la legge deve venire interiorizzata, tanto da identificarci
con essa, cid nascondeva il fatto che noi ci saremmo espressi, ciascuno
al proprio livello, attraverso la legge.

La vita del Cristo, pertanto, non possiamo limitarci a vederla come
I’esistenza di una singola persona, ma, proprio per la Sua altezza,
come l’incarnazione, la resa visibile, del cammino secondo la legge,
non pil succube della stessa, ma uno con essa. 1l Cristo si muove con
la legge, perché Egli ¢ la Legge.

Apparira ancora piu chiaro questo concetto se esaminiamo 1’immaco-
lata concezione con una lente astronomica. L’avvento cristico salvo
I’umanita permettendole di continuare ad abitare un pianeta che gira
alla giusta distanza dal Sole, evitandole cio¢ una notte cosmica senza
la speranza di un’alba futura. Non ¢ che prima di questo avvento il
problema non ci fosse: i Salvatori sono ricorrenti, € con caratteristiche
analoghe, nella nostra evoluzione. La novita consiste nel fatto che
avendo rifiutato il supporto jehovitico, questa volta ¢ iniziato un la-
voro che, in prospettiva, contempla la nostra attiva partecipazione, con
I’aspettativa di vedere I’umanita capace di sostituire il raggio cristico
(che sostiene finora la conseguenza di quel rifiuto) ed emanciparsi da
esso, prendendo, come ¢ giusto, sulle proprie spalle il pianeta che
abita. Piu in piccolo, ogni anno, d’inverno, quando il Sole cessa di
allontanarsi (non gia fisicamente, ma nei suoi effetti benefici - che ¢
cio che conta - per i popoli dell’emisfero nord) dalla Terra, nel periodo
pit freddo dell’anno, avendo esso cominciato ad elevarsi verso I’equa-
tore, troviamo il segno zodiacale della Vergine a oriente, cioe nel
grado di nascita, che in astrologia si definisce Ascendente.

Pertanto il Sole, il Salvatore dell’umanita, nasce dalla Vergine nella
notte fra il 24 e il 25 dicembre.

La nascita di un Salvatore dalla Vergine, quindi, non & un fatto unico
o isolato, ma risponde ad una legge cosmica, e le grandi entita che

166



hanno saputo identificarsi con la legge seguono lo stesso percorso nar-
rato nei Vangeli per la nascita del Cristo.

Possiamo interiorizzare questo insegnamento. La verginita, in realta,
non ha tanto valore come un particolare stato fisico; dal punto di vista
spirituale cio che conta ¢ la qualita dell’anima: una verginita morale
che concepisce in purezza. Di una persona (sia uomo che donna) ver-
gine fisicamente, ma con pensieri e desideri amorali, lo Spirito non
puo farsene nulla.

Quando, prima di iniziare il processo della nascita, la nostra indivi-
dualita accetta il destino della sua futura esistenza, accetta anche i ge-
nitori. Questa accettazione ¢ diretta da determinate leggi, che tendono
ad unire individualita che sono ad un livello analogo di evoluzione, in
modo di permettere a tutte di esprimersi anche fisicamente nel modo
adeguato. Per questo, la nascita dei Salvatori dell’'umanita da una Ver-
gine e da un Costruttore rappresenta un fatto reale, ricorrente nella sto-
ria dell’uomo. Giuseppe, infatti, non era un semplice falegname, ma
un “tekton”, cioe un Costruttore nel senso iniziatico, cio¢ collaboratore
dell’opera divina.

Raramente chi intraprende un cammino spirituale di questo livello ¢ ai
suoi primi passi sul sentiero: egli sta riprendendo un percorso gia ini-
ziato, e anche la sua nascita contempla il tipo di esperienza adatto.

Il simbolo della grotta tuttavia indica che la nascita del Cristo inte-
riore deve avvenire in seguito ad un lavoro che dobbiamo intrapren-
dere, partendo dalla situazione di ignoranza, poverta e oscurita della
nostra anima, per far piano piano crescere il bambino spirituale che ¢
in noi innalzando le energie verso i tre centri di forza superiori. Allora,
anche gli Angeli canteranno il loro “Osanna” ad un altro uomo di
buona volonta.

L’idea della salvezza o della dannazione risale alla concezione propria
delle religioni etniche: Jahve portava a termine i suoi disegni, con la
forza se necessario. Chi era da ostacolo veniva abbattuto o distrutto.
In altre parole, si salva solo chi obbedisce e si mette in sintonia col
volere divino. Il Cristo, per contro, ¢ venuto per tutti, per salvare pro-
prio chi si era allontanato, la “pecorella smarrita”, percid Egli non puo
dare un termine alla Sua missione: il termine dipende dall’uomo, e

167



scadra quando I’ultimo avra fatto il passo necessario. Per questo 1’idea
del Giudizio e della condanna non ¢ Cristiana; chi parla dell’ Inferno
dimostra, cosi dicendo, di non essere Cristiano.

Abbiamo gia accennato al significato simbolico di Giuseppe (la ra-
gione) e di Maria (l'intuizione). Maria viene spesso dipinta con una
sfera, o la Luna, posta ai suoi piedi mentre sta schiacciando un ser-
pente: cio rappresenta I'anima/intuizione che, sottoponendo le pulsioni
degenerative del corpo tenebroso (vitale + emozionale inferiore), ac-
quista il dominio sull'impulso sessuale permettendo I'elevazione della
forza creatrice lungo la colonna vertebrale-albero della vita, primo
passo verso la nascita del Cristo interiore con lo sviluppo del corpo
radioso.

2. I gradini sul sentiero.

11 battesimo ¢ sempre stato il simbolo della discesa dello spirito. Dal
punto di vista evolutivo-collettivo I’'umanita ha ricevuto il suo batte-
simo nell’epoca Atlantidea, quando, con la nascita della mente, lo spi-
rito ¢ entrato in ciascun individuo, nei propri veicoli, abitandoli e ini-
ziando a dirigerli interiormente. Esso ¢ percid sempre stato legato
all’inizio di una carriera spirituale.

Nel cammino iniziatico il battesimo corrisponde ad una ben precisa
esperienza di discesa dello spirito, che dona la facolta di una consape-
volezza cosmica, che rende partecipe chi la sperimenta di una parteci-
pazione, di una comprensione globale e totale, sentendosi in sintonia
(e percio risentendo di quello che vi avviene) con tutto I’universo. Nel
nostro linguaggio, rendendosi sensibile alla percezione im-mediata ed
entrando, quindi, in comunione con tutto quanto lo circonda, o meglio,
in cui ¢ immerso. La sua coscienza abbraccia tutto e tutti. Non avra
bisogno di spiegazioni teoriche e ragionamenti, perché intuitivamente
il cuore sapra come stanno le cose.

Nella discesa dello spirito per abitare i suoi veicoli, esso inizia dalla
testa: ¢ la situazione attuale, nella quale la consapevolezza ¢ solo ra-
zionale; dovra quindi successivamente proseguire verso il cuore, che
diventera allora strumento di conoscenza consapevole. Finalmente,

168



giunto al livello dell'istinto, avremo conquistato il potere, divenendo
consapevoli delle leggi di natura, che saranno sottomesse alla nostra
volonta. Tutto questo, se il percorso evolutivo sara diretto fino all'ul-
tima fase nella direzione armonica con le Leggi Cosmiche.
Nell’iniziazione antica il battesimo era simbolizzato con il lavacro del
tempio. L’acqua infatti, elemento lunare jehovitico, ¢ il mezzo che le
Chiese usano per tenere insieme i propri fedeli.

Nell’iniziazione cristiana il vero battesimo ¢ quello di spirito, quando
I’individualita accede alla consapevolezza dell’uomo, donandogli quel
sentimento cosmico che troviamo sopra descritto. Il Sole ¢ allora en-
trato in lui, ed egli sentira ardente il desiderio di alleviare le sofferenze
di chiunque, senza alcuna considerazione di tipo discriminatorio. Il
fuoco dell’aspirazione comincera a bruciare in lui. Diventera cosi un
collaboratore nell’opera del Cristo per la salvezza del genere umano e
degli altri abitanti della Terra.

Certamente, tutto questo non puo avvenire dall’oggi al domani!
L’epoca Ariana ¢ anche nota come I’era dell’arcobaleno, perché ap-
pena si dissolse la nebbia dell’ Atlantide, e [’arca tocco la terra, com-
parve I’arcobaleno, come simbolo dell’atmosfera asciutta e inizio di
un periodo di alternanza; allo stesso modo noi siamo ora in balia delle
emozioni e risentiamo dell’incostante andamento del pendolo. E ine-
vitabile che, nelle esperienze spirituali, passiamo da momenti di
grande esaltazione ed impegno, ad altri di scoramento e delusione, nei
quali ci sembra di aver perso tutto quello che, cosi prezioso, avevamo
conquistato. Quando la mente prendera il sopravvento sul cuore, allora
chiedera spietatamente le risposte logiche, senza le quali ci sentiremo
smarriti, e quello che prima appariva fuori discussione, ora crolla
come un castello di carte. Non & cosi, e per quanto emotivamente ci0
possa apparire vero, dobbiamo convincerci che il punto pil in basso
altro non ¢ che la rincorsa che il pendolo effettua per lanciarsi di nuovo
verso ’alto.

E talmente sublime cid che prova il ricercatore nei momenti di comu-
nione col tutto, che gli puod sembrare anche troppo forte per lui, quasi
insostenibile, e comunque impossibile a viverlo nella solita routine
quotidiana: ¢ allora che puo tendere ad allontanarsi, a isolarsi per an-
dare nel deserto. Per quanto gli riguarda, egli non sente il bisogno di

169



nulla di materiale. Anche se fosse soggetto alle tentazioni, risultereb-
bero inutili e sterili, perché non troverebbero nessun desiderio dispo-
sto a soddisfarle.

Anzi, il sentimento di comunione con gli altri induce a non considerare
nemmeno 1’idea di agire per egoismo, ma suggerisce di agire esclusi-
vamente per nutrire la moltitudine, come era simbolizzato dalla cesta
del propiziatorio nell’ antico tempio.

Quando infine, pil avanti, avremo imparato ad equilibrare il cuore con
la mente, come I’iniziazione cristiana si propone, allora anche I’alter-
nanza scomparira, € nuovi poteri spirituali si svilupperanno: potremo
anche tramutare le pietre in oro, o minerali in cibo, ma non lo faremo
mai per salvare, arricchire o nutrire noi stessi.

E proprio la vittoria conseguita sulle tentazioni a permettere la crescita
di un potere prodigioso, che si traduce nel ripristino delle correnti
energetiche precedenti alla caduta nella materia. Lo spirito che abita
il corpo aumenta la sua capacita espressiva sullo stesso; cosi come
possiamo notare esaminando anche solo esteriormente i veicoli fisici
delle diverse popolazioni etniche, una loro evoluzione e un progres-
sivo affinamento di sensibilita ha luogo, e un ulteriore progresso ri-
serva, come ovvio, il futuro. La carne soggiace allora allo spirito, e ne
viene modellata e alterata. Il corpo si va facendo sempre pil delicato,
fino a divenire quasi trasparente.

Quando il corpo radioso sara sufficientemente sviluppato, esso illu-
minera il fisico e trasparira in esso. La trasfigurazione ¢ piu volte
ricorsa nei grandi uomini noti dalla storia della spiritualita, come nel
volto di Mose, nel corpo del Buddha e nei veicoli di Gesu, trasfigurati
dalla potenza del Cristo. La differenza rispetto ai precedenti, risiede
nel fatto che Gesu iniziod la parte piu importante della sua missione
dopo I'evento Taborico, mentre per loro fu il risultato finale. E quanto
anche noi dovremo fare, sviluppando il Cristo Interiore: allora il Fuoco
del Padre sara salito lungo la colonna vertebrale, fino a raggiungere
gli emisferi cerebrali e a connettere epifisi ed ipofisi. A seconda del
temperamento, questo Fuoco salira di preferenza lungo la parte del
midollo spinale governata da Jahve, se apparteniamo al temperamento
del cuore, oppure lungo la parte opposta nel caso apparteniamo al tem-
peramento della mente. In ogni caso il corpo si trasforma nella pietra

170



vivente ricordata dalla Bibbia, le cui facolta saranno al servizio
dell’umanita intera. Non sara pill possibile a questo punto I’isola-
mento, tanto i sentimenti di amore e compassione spingeranno con
forza a servire il prossimo, chiunque egli sia, e tanto una simile pre-
senza attirera chi ne sente il bisogno verso questa sorgente di vita
eterna. Quando, all’apice dell’ascesa, avviene il completamento del
processo di rigenerazione, gli estremi si toccano e si fondono, motivo
per cui non ci sara pil distinzione di temperamento, e raggiungeremo
il perfetto equilibrio e il massimo potere e conoscenza.

Man mano che avanziamo sul sentiero, realizziamo una crescente con-
sapevolezza di quanto ci circonda e in cui siamo inseriti, ampliandone
anche i confini.

Nella esistenza ordinaria noi ci cibiamo dei veicoli appartenenti agli
scaglioni di vita inferiori alla nostra. E un segno della degenerazione
che, attualmente, ci ¢ impossibile eliminare completamente: non solo
per quanto riguarda il cibo, ma per tutte le nostre attivita, compresa
quella che in questo momento il lettore e chi scrive stiamo facendo:
pensare. Anche il pensiero infatti concorre ad uccidere cellule.
Questo tipo di attivita & quella che brucia e consuma energie, produce
scorie e ci fa esalare 1a mortale anidride carbonica, il tutto concorrendo
alla nostra quotidiana vita improntata all’egoistico utilitarismo.
Nell’antico tempio cid veniva simbolizzato dall’altare dei sacrifici,
perché per progredire ci vediamo costretti a sacrificare alla nostra altre
vite (legge di selezione naturale).

Se iniziamo a fare degli sforzi per ridurre al minimo questa attivita
distruttiva, seguendo quella pil evoluta consapevolezza sopra richia-
mata, arriviamo al punto in cui detta situazione comincia a CAPO-
VOLGERS]I, facendoci uscire da quella situazione di consapevolezza
mediata che viene anche chiamata peccato originale. Iniziamo allora
a sacrificare (cio¢ a rendere sacri) noi stessi per gli altri, a porgere
I’altra guancia, ad amare il nostro nemico, a non farci irretire da un
giudizio o condizionamento, donando, con un’altra parola, tutto quello
che possiamo; donando anche noi stessi, spinti da quell’impulso di co-
munione che viene dal cuore e che non conosce alcuna distinzione
(legge del sacrificio, o auto-sacrificio). A livello individuale dovremo
agire non piu per interesse, ma per senso interiore di dovere (ad un

171



livello sociale, fin da ora troviamo un primo diffondersi di attivita co-
siddette “non-profit”, in contrapposizione all’utilitaristico mercato).
L'interesse che deve cedere il passo al dovere, ¢ raccontato nei Vangeli
con la frase: "Non la mia volonta, ma la tua sia fatta". Questa frase
pronunciata da Gesu nel giardino di Getsemani, nasconde un signifi-
cato interiore: la consapevolezza dell'io di dover seguire non i desideri
egoistici, ma la Volonta del Sé, con il quale ¢ giunto a identificarsi.
Troviamo qui evidente come i Vangeli non trattino di cronaca, ossia
di un resoconto di testimoni che assisterono a dei fatti, ma di un inse-
gnamento interiore, risultato incontrovertibilmente sia dai racconti,
pressoché identici, di Matteo e Marco, e anche da quello di Luca,
dell'insistenza nel dire che mentre pronunciava quelle parole, Gesu era
solo: non vi furono testimoni che avrebbero potuto poi riportare 1'ac-
caduto, perché tutti "dormivano".

Con lo sviluppo di amore che ne conseguira, ci ricorderemo allora dei
nostri fratelli che abbiamo sacrificato per arrivare a quel punto, e an-
ziché crescere in orgoglio per i progressi fatti, si formera piu forte in
noi I’'umilta, tanto da spingerci a lavare loro i piedi, passaggio corri-
spondente alla comunione universale dell'evento di Pentecoste, rico-
noscendo il loro concorso nel nostro avanzamento, in modo di correg-
gere cosl ’ultima cena di quel tipo, ossia del modo ordinario con cui
ci siamo fin qui cibati.

L’altare maleodorante dei sacrifici sara cosi abbandonato, ed, entrati
nel propiziatorio, sara I’altare dei profumi ora ad essere attivato dal
servizio, che ci indichera con la sua fragranza che siamo sulla buona
strada. Quella strada che porta non pil ad essere individui che produ-
cono morte, ma che permettera di trasformare noi stessi nella pietra
vivente che dona se stessa, cioeé che dona vita. Saremo anche noi allora
dei Salvatori.

Quando saremo totalmente impregnati da questa fonte di amore disin-
teressato, guardando gli altri non potremo che sentire la nostra solitu-
dine, perché il piu grande desiderio ¢ quello di donarci, di adoperarci
per la felicita di tutti, ma cid non viene compreso, se non, talvolta, a
parole, con la mente, invece che con il cuore. Il dolore di tutti allora
sara il nostro dolore, e ci sentiremo impotenti ad annullarlo. Anzi, il

172



nostro strano comportamento potra destare sospetti in chi suole misu-
rare il mondo con il proprio metro, e per non vedere in esso il riflesso
del suo comportamento, ¢ pronto a gridare: “Crocifiggilo!”. Ma noi
chiederemo il perdono, perché “...non sanno quello che fanno.”
Saremo talmente compresi in questo sentire, che tutto il nostro essere
si tramutera in compassione, non ci cureremo del giudizio del mondo
e ci volgeremo allora al cielo, per chiedere 1’aiuto ad ottenere quello
che, soli, non riusciamo a realizzare, annullando le nostre individuali
necessita, tanto da dire: “Non la mia volonta sia fatta, ma la Tua.”
Questo ¢ il momento della realizzazione. Come il Massimo Sacerdote
usciva dal Santuario dopo il suo incontro con Jahve, cosi anche il Cri-
stiano Interiore sviluppato non restera in quel sublime stato, perché il
suo amore per il prossimo lo spingera ad uscire in soccorso dei suoi
fratelli; soccorso che ora sara in grado di offrire loro.

Nonostante quello che comunemente si pensa, non sono rarissimi i
casi di persone, donne e uomini, la cui esperienza religiosa ha portato
allo sviluppo delle stimmate. Quando nella loro evoluzione, essi sono
arrivati al punto in cui lo sviluppo del corpo radioso ¢ compiuto, que-
sto li libera da quello fisico, e possono lasciarlo a volonta, avendo tra-
sferito la loro consapevolezza nei piani sottili.

Se tale sviluppo ¢ stato effettuato da un individuo che non ha seguito
una scuola iniziatica, cid puod manifestarsi spontaneamente; egli pero
non ha appreso come effettuarlo nel modo corretto e il distacco av-
viene traumaticamente. Per questo, nei punti in cui il corpo vitale &
ancorato a quello fisico si effettua una rottura, che lascia traccia fino
al fisico in quei punti di connessione che sono cosi saltati: la testa, le
palme delle mani e i piedi.

Chi invece ¢ stato preparato ad effettuare questo passo, lo esegue in
maniera incruenta, e lascia il corpo fisico attraverso la testa come av-
viene alla morte, senza perd che si rompa il cordone argenteo che lo
unisce ad esso. Anch’egli, comunque, risente del passaggio, partico-
larmente nella testa. In realta, appena prendiamo consapevolezza nei
corpi sottili e impariamo a lasciare a volonta quello fisico, quest’ul-
timo ci si presenta come la vera croce, dove siamo crocifissi durante
I’esistenza fisica. La corrente energetica che ordinariamente viene

173



consumata a livello sessuale, se utilizzata per la rigenerazione anziché
per la degenerazione, sale lungo il canale rachideo come Fuoco del
Padre, mette in vibrazione ipofisi ed epifisi, facendo nascere la vista
spirituale. Ecco allora il terzo occhio, da secoli addormentato, che ri-
prende vita vedendo dentro le cose e causando inizialmente dolore alla
fronte, un dolore che ricorda una corona di spine. Si brucia cosi il le-
game con il corpo fisico, che si allenta anche negli altri punti della
stella formata dalle stimmate. Il corpo radioso irradia allora tutta la sua
potenza, espellendo dal centro principale del corpo emozionale in cor-
rispondenza del fegato I’energia marziana contenutavi. Esso allora
puo abbandonare la croce e uscire dalla testa (il Golgotha — il santua-
rio), portatore di energia rigeneratrice, e il Cristiano Interiore puo per-
cio emettere il grido liberatorio: “CONSUMMATUM EST”.

Come nell'Antica Dispensazione, anche oggi abbiamo il Tempio da

percorrere; non si tratta perd del Tempio esteriore, ma di quello che

abbiamo chiamato il Tempio Interiore.

Nel nostro corpo esiste questo percorso, che attraversa le tre camere

del Tempio. Possiamo ora rivisitarle:

1. T'Atrio, coincidente con 1’addome (la parte del tronco posta sotto
il diaframma): qui troviamo l'altare dei sacrifici, che facciamo cor-
rispondere al centro radicale, e il lavacro. Nasce qui, infatti il
Fuoco del Padre che, se risparmiato all'uso procreativo puo ini-
ziare il suo percorso rigeneratore ascendente, che passera attra-
verso il lavacro, corrispondente al centro sacrale. Quando non ci
accontenteremo pil di essere “giustificati”’, ma avremo fatta nostra
la Legge, saremo ammessi al battesimo dello spirito, o potremo
superare il primo velo, quello che separa I’ Atrio dal Propiziatorio.

2. 1l Propiziatorio, dove, attraverso il candelabro, 1'Altare dei pro-
fumi e la Tavola dei pani, il Fuoco del Padre percorre i tre centri
solare, cardiaco e laringeo, situati nel torace (la parte del tronco
posta sopra il diaframma). Il servizio ¢ la molla che, messa in moto
dall’ aspirazione, ci consente di “‘consacrare” la nostra vita. Con la
vittoria sulle tentazioni ci avvicineremo allora al secondo velo,
quello che separa il Propiziatorio dal Santuario.

3. Il Santuario, dove, finalmente, otteniamo la realizzazione raggiun-

gendo ipofisi ed epifisi, poste nella testa.

174



Con il risveglio dei centri corrispondenti, il centro frontale e il centro
coronale, sperimenteremo cosi la “trasfigurazione”.

Il seguente schema mostra le relazioni descritte. Il “percorso interiore”
¢ visibile nella morfologia dell’uomo, che reca in sé il destino a cui ¢
votato nel suo sviluppo.

Sezione del | Nel Livello
Centro @ Arredo . . .
Tempio corpo spirituale
Coronale Verga di
Aronne
Tavole Santuario Testa Realizzazione
Frontale | della
Legge
Laringeo Tavola
& dei pani
. Altare dei | Propiziatorio | Torace Consacrazione
Cardiaco .
profumi
Solare Candelabro
Lavacro o
Sacrale Altare
bronzeo Atrio Addome | Giustificazione
Radicale Alta.r N (.161
sacrifici

Possiamo notarlo nel disegno che segue, dove sono localizzati i centri
di forza, la loro relazione con le ghiandole endocrine e con gli arredi
del tempio. Il tutto forma una croce: quella croce dalla quale dovremo
liberarci, utilizzando questi strumenti, per “incontrare il Cristo fra le
nubi”

Per tornare al “Faust” di Goethe, quando Mefistofele si reco dal dottor
Faust, nell'entrare nella sua stanza superd un simbolo disegnato sul
pavimento: una stella a cinque punte, con la punta superiore posta
verso il centro della stanza stessa. Al termine del colloquio, pero,
quello stesso simbolo lo bloccod, impedendogli di uscire dalla porta,
nella derisione del dottor Faust. Vediamo cosa rappresenta questo epi-
sodio:

175



Posizione a croce nel tempio-
corpo degli arredi del Tempio
nelle sue tre sezioni

una legge occulta dice che qualsiasi spirito per abbandonare un luogo
deve passare attraverso lo stesso percorso che gli aveva consentito di
entrare. Possiamo per inciso ricordare che, contrariamente alle altre
religioni, proprio perché il Cristianesimo indica la via del ritorno alla
dimensione eterea, richiede di attraversare e conquistare completa-
mente il piano materiale, come percorso necessario al suo supera-
mento (e non ad un ritorno al passato). Cosi microcosmicamente ¢ per
lo spirito dell'uomo, che entra per la testa nel fisico in formazione, e
attraverso di essa, dopo aver percorso il nervo vago, lo abbandona con
I'atomo-seme alla morte, o (senza l'atomo-seme) quando si addor-
menta o si sdoppia. La stella rappresenta 1'uvomo, e Mefistofele, spirito
luciferino, entr0 in essa dalla parte inferiore, corrispondente agli or-
gani generatori e ai centri di forza inferiori, pitl direttamente posti sotto
la sua giurisdizione. Non poteva percio uscire che attraverso di essi, e
176



non gli era consentito passare dalla testa, cio¢ la punta superiore della
stella che ora si trovava, nell’uscire, davanti.

Anche il Cristo, quando penetro nella Terra, lo fece tramite il sangue
di Gest sul Golgotha, abitandone i corpi fisico e vitale. Egli continua
annualmente, come spiegato, a ritornare a reggere il nostro pianeta,
poiché da quando noi uomini abbiamo acquisito la consapevolezza in-
teriore abbiamo ereditato anche la responsabilita relativa, e se il pia-
neta era retto in precedenza da Jahve mentre questi ci guidava dall'e-
sterno, dopo cid non fu piti possibile. E quindi il Cristo ora a mante-
nerci nell'orbita intorno al Sole, impedendoci di andare diritti verso la
distruzione.

Il corpo vitale di Gesu dovra essere lo strumento che permettera al
Cristo di abbandonare la Terra per la stessa strada che ne ha consentito
I'accesso interiore, quando un numero sufficiente di uomini avra rea-
lizzato I'Opera e sara in grado di incontrarlo nella Gerusalemme Cele-
ste. Egli stesso ha annunciato di non conoscerne la data: essa dipende
interamente da noi.

Entrambi questi Grandi Esseri dunque continuano a fare un grande sa-
crificio:

*  Gesu perché, cedendo i suoi veicoli fisico e vitale, si ¢ impe-
dito qualsiasi ulteriore esperienza evolutiva della quale essi
sono lo strumento. Non potra cio¢ piu incarnarsi fino al Se-
condo Avvento del Cristo;

* il Cristo, perché non potra liberarsi da questo sacrificio che
quando noi stessi potremo soppiantarlo, permettendogli di re-
stituire a Gesu il suo corpo vitale.

PREGHIAMO E LAVORIAMO dunque per affrettare il Giorno della
Liberazione, nel quale finalmente il Piano di Salvezza avra ottenuto il
suo scopo e raggiunto il suo obiettivo.

Di seguito un parallelo schematico fra i fatti salienti della vita di
Gesu e il Sentiero che I’aspirante deve percorrere nel suo sviluppo:

177



Vita di Gesiui

Vita dell’aspirante

FASE PREPARATORIA (2 Centri di forza dell’addome):

1. Annunciazione

teriore

2. Nascita

3. Visita dei Magi

vita

4. Circoncisione

5. Fuga in Egitto

6. Ritorno a Nazareth

7. Insegnamento nel Tempio

Preparazione per la santa nascita in-

Cura verso il Cristo interiore
Influenza del Cristo interiore nella

Purezza di vita

Fuga da un ambiente ostile
Indifferenza all’ambiente ostile
Condivisione del Vangelo interiore

FASE DI CONSACRAZIONE (3 Centri di forza del torace):

1. Battesimo sul Giordano
2. Tentazione

3. Scelta dei discepoli

4. Nozze di Cana

5. Guarigioni

6. Trasfigurazione

7. Ingresso a Gerusalemme

Dedicazione alla vita superiore
Superamento delle prime prove

I “compagni di viaggio”

Scelta dello “stile di vita”

Servizio disinteressato al prossimo
Formazione del corpo radioso
Incontro con il Sé

FASE DI REALIZZAZIONE (2 centri di forza della testa):

1. Ultima Cena

2. Lavanda dei piedi
altri

3. Getsemani
dall’alto

4. Flagellazione

5. Crocifissione

6. Resurrezione

7. Ascensione

178

Influenza nel mondo esteriore
Ammissione dell’aiuto ricevuto dagli

Ammissione dell’aiuto ricevuto

Innalzamento del fuoco spinale
Purificazione del karma
Liberazione

Residenza nei regni spirituali



3. Il “Dramma Cosmico”.

L’azione del Cristo cosmico sul € nel mondo, e 1'azione del Cristo in-
teriore sul e nell’'uomo, sono un archetipo che indica, e al tempo stesso
favorisce, il lavoro che 1’'uomo deve fare su e in se stesso.
L’alternarsi del flusso cristico annuale nel corso delle quattro stagioni
forma, come abbiamo gia ricordato, un percorso contraddistinto da
forme differenti di energie che colpiscono il pianeta e i suoi abitanti.
Nei punti cruciali di questo percorso tutte le tradizioni spirituali, fin
dalla notte dei tempi, hanno stabilito delle ritualita e delle ricorrenze
con la finalita di indicare all’'uomo lo scandire del lavoro esteriore e
interiore caratteristico delle sue fasi. Nel Cristianesimo queste quattro
tappe si riferiscono al Natale, alla Pasqua, alla festa di San Giovanni e
a quella di Michele Arcangelo; tappe note come il “Dramma Co-
smico”. Le due piu importanti e universalmente ritenute tali sono
senza dubbio le ricorrenze del Natale e della Pasqua, che ricordano lo
scandire dell’ingresso del Cristo nella Terra e la sua liberazione dalla
medesima.

Dal punto di vista spirituale e dell’influenza che esercitano nell’ aspi-
rante, possiamo pensare che:

a Natale avviene veramente qualcosa nel pianeta, a cui dobbiamo sin-
tonizzarci per cambiare noi stessi;

a Pasqua avviene veramente qualcosa nell’'uomo, che puo essere ri-
volto al cambiamento del pianeta.

Dobbiamo costruire uno schema per esemplificare quanto descritto, e
per servire da guida nello studio che segue:

Inverno
o Yo
N Gabriele
O O Q
& NATALE 4,;, °’e,
& @‘0 S,
¥ @
Autunno Prlmavera
& Y
Michele Raffaele
S PASQUA
Estate
35 179

Uriele



Le caratteristiche portate dal Natale sono complementari rispetto alle
caratteristiche promosse dalla Pasqua, nel senso che a Natale troviamo
un’attivita legata al passato (il Cristo “ha tolto il peccato dal mondo”),
al contrario del significato cristiano della Pasqua, che segna 1’inizio
del lavoro futuro che I’azione cristica ha inaugurato nella Terra per la
sua evoluzione, dal punto di vista macrocosmico, o nell’'uomo, dal
punto di vista microcosmico.

Che D’attivita propria dell’equinozio di Primavera e dell’ Ariete sia
sempre stata considerata come 1’inaugurazione di qualcosa di nuovo
lo possiamo riscontrare anche dalle tradizioni non cristiane. Ogni Era
inizia dall’equinozio di primavera, e il termine da cui deriva la parola
“Pasqua” ¢ “pesach”, che significa passaggio. Quale passaggio
celebravano gli Ebrei? Celebravano il passaggio del Mar Rosso da
parte di Mose che, aprendo un varco tra le acque, porto a liberazione
il suo popolo dalla schiavitu d’Egitto. La tradizione dell’attraver-
samento del Mar Rosso nasconde perd anche I'insegnamento di un
altro passaggio, non piu relativo ad un solo popolo, ma di tutta
I’umanita: il passaggio dall’Epoca Atlantidea all’Epoca Ariana, in cui
I’umanita passo dall’abitare le profondita della crosta terrestre ad
altitudini maggiori, perché il precipitare di tutta I’acqua che fino a quel
momento era sospesa nell’atmosfera, con la conseguente formazione
di mari ed oceani (fenomeno noto come “il diluvio universale”) spinse
I’uomo ad abitare in luoghi pit elevati. Un altro “passaggio” ci attende
in futuro, quello dall’Epoca Ariana (che ¢ gia quasi al termine) alla
futura Epoca, nella quale si vedra il principio di una ulteriore salita:
dall’aria dell’ Ariana all’etere della Nuova Gerusalemme. E la Pasqua
futura. Come per passare dall’Atlantide ad Ariana 'uomo dovette
sviluppare dei sensi che prima non possedeva (occhi in grado di
percepire nell’atmosfera piu secca che si era creata, e polmoni che
permettessero di respirare), allo stesso modo dobbiamo oggi
sviluppare il corpo radioso etereo che ci consentira di sopravvivere nel
nuovo ambiente che si sta gia preparando.

Il centro dell’attivita spirituale a Natale ¢ posto nei cieli, mentre a
Pasqua esso proviene dall’interiorita dell’uomo stesso. Dall’ Autunno
all’Inverno I’atmosfera planetaria inizia a modificarsi con 1’afflusso
dell’energia Cristica, e gli individui piu sensibili ne avvertono il

180



cambiamento che induce ad una maggiore interiorita e introspezione,
al contrario di quanto si nota in primavera, dove il fioco che era celato
sotto il manto nevoso invernale comincia a manifestarsi nell’apertura
delle attivita esteriori primaverili.

L’energia del Cristo che inizia a concentrarsi sulla Terra dal periodo
autunnale, viene imitato dall’aspirante che nello stesso tempo trova
piu propizia 1’azione dell’ispirazione, che segue un movimento dal
cielo alla terra; si ha allora una specie di periodo di Avvento planeta-
rio. Dopo avere donato all’'umanita e a tutte le forme di vita la sua
energia fino all’ultima goccia, il Cristo cosmico comincia a lasciare il
pianeta nel periodo fra il Natale e la Pasqua, seguito e imitato
dall’azione dell’aspirante, azione ora pill propensa ad una attivita
d’aspirazione, che si sforza di innalzare la coscienza verso il cielo; ¢
la Quaresima planetaria, che sfocia nella Pasqua dell’equinozio di Pri-
mavera.

Abbiamo seguito fin qui cio che avviene dall’ Autunno alla Primavera,
che ricade sotto I’azione arcangelica protetta da Michele, Gabriele e
Raffaele. Le Chiese in genere celebrano questi tre Arcangeli, ma resta
avvolto nel mistero il quarto, Uriele. Il compito di Uriele riguarda in-
fatti la Pasqua futura, nella quale I’umanita dovra lasciare il piano ma-
teriale a favore di quello etereo; il tratto successivo del Dramma Co-
smico ¢ riservato infatti all’azione e iniziativa dell’'uomo stesso. Cer-
tamente le Chiese sono incapaci di contemplare questa realizzazione,
ed & per questo che Uriele & quasi sconosciuto e non celebrato.
Dall’equinozio d’ Autunno a quello di Primavera sono le attivita celesti
che cercano di indirizzare 1’uvomo verso il suo destino futuro;
dall’equinozio di Primavera a quello d’ Autunno tocchera all’uomo uti-
lizzare il loro lavoro per trasformare 1’ambiente in cui vive.

Al giorno d’oggi pochi sono gli uomini che sono in grado di adempiere
a questo compito, la maggior parte di loro ricadendo ancora sotto la
necessita di un indirizzamento esteriore: ¢ Jahve che se ne prende tut-
tora carico, e quindi da questo punto di vista incarnando un aspetto
dello Spirito Santo. Lo Spirito Santo infatti possiede una duplice na-
tura e funzione: quella esteriore che, attraverso il karma, spinge 1’es-
sere umano ad attraversare esperienze che, nel tempo, lo portera con-
sapevolmente a varcare il prossimo passaggio; e quella interiore, che

181



dobbiamo vedere come la “fiamma” di Pentecoste, il risveglio del nu-
cleo solare originario che ogni uomo alberga in sé: il corpo radioso o
corpo di luce. Ecco il Cristo interiore, scopo ultimo dell’attivita e del
sacrificio del Cristo cosmico, il “Consolatore” annunciato dal Cristo
stesso. Uriele ha il compito di promuovere questo passaggio, non piu
collettivo, ma interiore, affiancando nel suo cammino gli uomini che
Sono gia pronti.

In seguito al fenomeno della Pentecoste gli apostoli furono in grado di
“parlare tutte le lingue”. In altre parole, abbandonarono definitiva-
mente tutto cid0 che separa — conseguenza della coscienza nata
dall’esperienza ariana in cui 1’atmosfera limpida mise in rilievo la di-
stinzione fra I’io e il “non-i0” — per aprirsi alla coscienza dell’ Unita
del Tutto, dove ¢ possibile uscire dall’illusione della percezione dei
sensi materiali, sostituendo la visione mediata con quella im-mediata,
e la comunicazione con la comunione. Sostituiremo allora quello che
chiamiamo oggi “realta”, frutto dell’illusione dei sensi, con la Verita,
e metteremo in pratica le parole che il Cristo ci ha lasciato come pro-
getto da realizzare: “Comprenderete la Verita, e la Verita vi fara li-
beri” (dal karma). Vorra dire avere superata la fase dei cicli alterni; in
altre parole, essere entrati nella dimensione della Nuova Gerusa-
lemme.

4. I Sacramenti: le iniziazioni rituali.

Vi ¢ nella vita del fedele una serie di appuntamenti — pill con se stesso
che con la societd — comunemente scandita da rituali che le Chiese
chiamano “sacramenti”. Essi hanno un valore collettivo, perché rap-
presentano una specie di annuncio pubblico sulle varie tappe di matu-
razione dell’individuo, e sul tipo di contributo che egli puo di conse-
guenza apportare alla collettivita. Ma hanno anche un valore intimo,
individuale, che rischia di andare perduto, perché essi non sono altro
che una rappresentazione del montare dell’energia creatrice (vero si-
gnificato originario del termine) lungo la colonna vertebrale, il lavoro
che ciascuno ¢ chiamato a svolgere, pil 0 meno consapevolmente,
sulla Terra. E evidente che a noi interessa particolarmente questo

182



valore intimo, che possiamo definire “religioso” nel significato che gli
attribuiamo.

Possiamo raggruppare questi sacramenti in due grandi categorie, la
prima riguardando lo sviluppo dei corpi dell’uomo, e quindi legata al
passato e alla fase involutiva, la seconda allo sviluppo dell’anima. Essi
sono percio delle vere e proprie “iniziazioni”, i primi con valenza so-
ciale, i secondi, se vissuti con la necessaria consapevolezza spirituale,
con valenza interiore. Prendiamoli in esame uno alla volta. Eccone lo
schema:

sacramenti legati al passato, scanditi da tempi stabiliti

Battesimo relazione col corpo fisico
Eucaristia relazione col corpo vitale
Confermazione relazione col corpo emozionale
Matrimonio relazione con la mente

sacramenti riguardanti il futuro, con tempi individuali e liberi
relazione con 1’anima emotiva

Penitenza . .
(quintessenza del corpo emozionale)
L relazione con I’anima intellettiva
Ordinazione . .
(quintessenza del corpo vitale)
Estrema relazione con I’anima cognitiva
Unzione (quintessenza del corpo fisico)

Ad anni 0, alla nascita dell’individuo nel piano fisico, si celebra il Bat-
tesimo, che ¢ percio in relazione con il centro di forza radicale ed ¢
propizio allo sviluppo del corpo fisico e al suo prodotto dal punto di
vista dello spirito: I’ Esperienza. Il Cristo ha definito questo rito come
il “Battesimo d’acqua”. Il Battesimo sul Giordano di Gesu fu un rito
affine, perché scandi il momento in cui lo spirito del Cristo “nacque”
sulla Terra, entrando nel corpo di Gesu di Nazareth.

L’acqua nelle scritture rappresenta spesso il corpo fisico nella sua di-
mensione edenica e innocente.

A 7 anni nasce e comincia il suo sviluppo il corpo vitale, in concomi-
tanza con il quale si celebra I’Eucaristia, in relazione con il centro di
forza sacrale e propizio ad un uso corretto della forza creatrice.

183



Nell’ostia & rappresentato un simbolismo molto potente: il Sole, che
raffigura il Cristo, viene “ingerito”, come immagine del Cristo bam-
bino che si deve sviluppare a partire dall’interiorita. Fa parte della
Missione del Cristo il mantenimento del nostro pianeta nella sua or-
bita, permettendo alla vita di continuare a svolgersi in esso; ogni volta
che ci cibiamo, realmente, mangiamo del “corpo e del sangue” del
Cristo, che ¢ il nostro Salvatore. La Purezza ¢ il suggerimento per
I’aspirante che si trova in questa fase.

Nelle scritture sacre il corpo vitale viene spesso rappresentato dal san-
gue e dal vino, quest’ultimo nei suoi due significati: il vino inebriante
e il “vino nuovo” annunciato dal Cristo come simbolo del corpo ra-
dioso.

Il passo successivo dello sviluppo avviene a 14 anni, quando la vita
subisce I’impatto violento col piano astrale. Davanti alle sfide che cio
comporta, il rito della Confermazione in relazione con il centro solare
¢ propizio alle scelte indirizzate nella direzione voluta dallo spirito. Il
corpo emozionale € il veicolo della coscienza, e solo I’autostima che
deriva dall’uso corretto della Affermazione di sé sapra evitare in futuro
una concezione misera di se stessi, anticipatrice di un nichilismo di-
struttivo.

Nella Confermazione troviamo 1’uso dell’olio, abbinato nelle scritture
— e soprattutto da Giovanni nell’ Apocalisse abbinato al vino — alla pu-
rezza del corpo emozionale.

Finalmente, a 21 anni, con la nascita della mente, I’individuo € nella
pienezza delle sue facolta. L’uso maturo di esse lo dovra portare ad
irradiare armonicamente la propria personalita, abbinando al pensiero
dialettico anche I’intuizione capace di superare le divisioni e indiriz-
zarsi verso I’unita. Prima di una unione con 1’altro, il Matrimonio ce-
lebra I’avvenuta conciliazione con sé, ed esso non riguarda solo la
sfera fisica, ma anche e soprattutto quella superiore. Questo sacra-
mento possiamo posizionarlo a meta strada fra le due tipologie.
L’Amore € connesso con il centro attivato, il centro cardiaco.

184



Sappiamo che la finalita dei vari corpi € quella di dare nutrimento ed
edificare I’anima: ciascun veicolo nel corrispondente aspetto animico.
I sacramenti “superiori” si riferiscono proprio a promuovere questa
finalita, e sono riservati ad un’eta pill avanzata, conseguente all’azione
nel mondo di una personalita completa e matura.

Per quanto i riti dei primi sacramenti fossero propizi a dare una dire-
zione spirituale all’esistenza, certamente non tutte le sfide della vita
sono state sempre vinte: le sconfitte, lo sappiamo bene, fanno parte
dell’apprendimento. Riconoscere i nostri errori rappresenta gia il
primo passo per continuare 1’avanzamento animico, di sicuro molto
piu utile degli sterili sensi di colpa. La Penitenza, che sarebbe meglio
chiamare il sacramento del Perdono, vuole rendere consapevoli i passi
falsi e, una volta identificati, consentirci di proseguire oltre. Essa ¢ in
relazione con il centro di forza laringeo, forza di espressione che rap-
presenta I’“apriti sesamo”, il superamento del velo che prelude all’in-
gresso nel Santuario della testa. Dal punto di vista interiore corri-
sponde all’esercizio riparatore. E in relazione con I’Anima Emotiva,
edificata dall’esperienza compiuta nel corpo emozionale.

La sublimazione e scopo finale del corpo vitale costruisce 1’Anima In-
tellettiva, il cui prodotto ¢ la sacralita di vita nel quotidiano, tramite
una visione che comprenda tutti gli aspetti della vita, con prevalenza
di quello causale dello spirito. Una volta compreso questo, il Cristo
interiore inizia a dirigere 1’esistenza, e a Lui tutta la vita viene dedi-
cata: cio ¢ rappresentato dal sacramento della Ordinazione, in rela-
zione con il centro frontale. E quel rito che “una tantum” da una svolta
definitiva e decisiva alla vita, corroborata da una accresciuta e illumi-
nante intuizione interiore.

Con il Battesimo viene celebrato 1’ingresso dell’esperienza dello spi-
rito nel piano fisico-chimico, la nascita nel mondo; al termine di que-
sto viaggio avviene una nuova nascita, rappresentata dall’abbandono
del mondo e dall’ingresso nei piani spirituali. Ma questa ¢ un’espe-
rienza che non ¢ per forza di cose riservata alla morte del corpo fisico:
in effetti, ogni notte noi lo abbandoniamo inconsapevolmente quando
sopraggiunge il sonno. Questa perd non ¢ di per sé un’esperienza

185



capace di accelerare il nostro progresso spirituale, fintantoché non
viene, un po’ per volta, resa consapevole: ¢ il cosiddetto “volo ani-
mico”, cioe 1I’abbandono del corpo fisico volontario e consapevole che
consente all’individuo di lavorare nei piani sottili fuori dal corpo. E
una meta evolutiva che il Cristo ha definito “Battesimo di spirito”: la
nascita nei mondi spirituali. E questo I’aspetto interiore del sacra-
mento dell’Estrema Unzione, conseguente alla massima espressione
del corpo fisico e della funzione della consapevolezza che lo stesso
promuove: I’Anima Cognitiva. Corrisponde al centro di forza attra-
verso cui si lascia il corpo fisico: il centro coronale.

Possiamo schematizzare nel modo seguente tutto quanto fin qui detto:

centro esperienza
di forza Cristica relazione
sacramento . .
corrispon- corrispon- con:
dente dente:
Estrema . Anima
) Coronale Resurrezione ..
Unzione cognitiva
. e Anima
Ordinazione Frontale Crocifissione ; .
intellettiva
. . Trasfigura- Anima
Penitenza Laringeo . & .
zione emotiva
Matrimonio Cardiaco Pentecoste eta 21: mente
Conferma- . eta 14:

. Solare Tentazione .
zione emozionale
Eucaristia Sacrale Battesimo eta 7: vitale

. . Immacolata . ..
Battesimo Radicale . eta O: fisico
concezione

Molteplici sono le suddivisioni con cui sono state descritte tradizio-
nalmente le iniziazioni. La maggior parte sono state velate in modo di
comunicare la verita solo a chi ¢ in possesso della chiave per interpre-
tarla.

186



Tutto cio sta a dimostrare che l'iniziazione presentata da varie cosid-
dette scuole pseudo-occulte come mere cerimonie esteriori con rituali
pill 0 meno appariscenti e affascinanti, nulla hanno a che fare con le
vere iniziazioni spirituali, che sono e possono solo essere processi in-
teriori di coscienza.

Ma in essenza la seguente ¢ la descrizione del lavoro che l'iniziando
deve svolgere in esse:

fjga Corrispondenze stati di coscienza
Misteri Minori, o Misteri Antichi
1° | Coscienza della V Rivoluzione del periodo della Terra,
2° | visione nella memoria perenne delle prime tre Rivoluzioni e
3° | delle Epoche Polare, Iperborea e Lemuriana
4°  Coscienza della VI Rivoluzione del periodo della Terra,
5° | visione nella memoria perenne della quarta Rivoluzione (prima
6° | meta) e delle Epoche Atlantidea e Ariana
7°  Coscienza della VII Rivoluzione del periodo della Terra,
8° | visione negli archetipi delle ultime tre Rivoluzioni e della Sesta
9° | Epoca
Misteri Maggiori, o Misteri Cristiani
1° | Adepto - Coscienza finale periodo della Terra
2° | Coscienza finale periodo di Giove
3° | Coscienza finale periodo di Venere
4° | Coscienza finale periodo di Vulcano

Possiamo tentare una relazione coi sacramenti mettendo in evidenza i
tre giorni e mezzo che tutte le tradizioni tramandano in cui l'iniziando
"muore"”, o cade in trance (corrispondenti anche alle tre Rivoluzioni e
mezzo della parte trascorsa del periodo della Terra), che precedono la
"resurrezione” come "uomo nuovo".

Il battesimo e I'eucaristia corrispondono al primo giorno, la conferma-
zione e il matrimonio al secondo, la penitenza e 'ordinazione al terzo
e l'estrema unzione precede la resurrezione che fa nascere 1'Iniziato.

187



Nei templi antichi si leggeva, sul portone d'ingresso, la frase che po-
trebbe essere il motto del Cristianesimo Interiore:

"Conosci te stesso e conoscerai l'universo”,

a significare che varcare quella soglia voleva dire passare dalla dimen-
sione illusoria esteriore (fuori dal tempio) a quella veritiera interiore
(dentro il tempio).

Nell'Epoca Cristiana tutti dovremo varcare quella stessa soglia per
giungere, chi prima chi poi, alla Nuova Gerusalemme, non piu con le
gambe come nell'antichita precristiana, ma con le ali della coscienza
finalmente liberata dagli influssi ostacolatori.

L'apertura della coscienza in sempre pill persone accelera al giorno
d'oggi la ricerca spirituale, come si diceva all'inizio. Ne consegue la
nascita di discipline cosiddette alternative, cosa che se da un lato pud
essere un bene, richiede attenzione sotto almeno due punti di vista:

- guardiamoci dal costruire una specie di "societa alternativa", perché
questa sara sempre vista da chi vi & dentro, e vissuta da chi ¢ al di fuori,
come una organizzazione antagonistica, anziché una integrazione;

- facciamo anche attenzione a non cercare attivita diverse per semplice
attrazione verso la diversita, o perché la cosiddetta normalita non ci
soddisfa piu: la persona che si trova sul sentiero non fa cose diverse
dagli altri, ma fa le stesse cose che faceva prima o che fanno gli altri,
con spirito diverso.

188



UNIONE DI CUORE E MENTE

1. Transumanesimo

Uno dei piu grandi e nuovi pericoli che I’umanita ¢ in procinto di af-
frontare riguarda la massima degenerazione del materialismo, che si
sta presentando sotto la forma del cosiddetto “transumanesimo”. Il
fatto di considerare 1’essere umano al pari di una macchina sta produ-
cendo una serie di interventi tecnici sul corpo umano, creduto essere
tutto I’'uomo, tali da “migliorarlo” sotto diversi punti di vista: nelle sue
funzionalita, nell’affrontare le malattie, nell’espandere forza e resi-
stenza e cosi via. Sicuramente uno dei momenti che diede il via affin-
ché questa possibilita raggiungesse la coscienza della gente — sulla
quale gli Ostacolatori si sono gettati a capofitto — fu I’'inaugurazione
del trapianto di cuore, avvenuta nel 1967 ad opera dell’équipe del dr.
Barnard a Citta del Capo. Fino a quel momento nella visione popolare
il cuore rappresentava tutto un mondo romantico, carico di sentimenti,
affetto, amore; mondo crollato subito dopo, quando la conquista della
scienza lo ha improvvisamente trasformato in nulla pit di una sem-
plice pompa, sostituibile con un pezzo di ricambio (sorvolando sul
fatto che era necessario sacrificare un’altra vita che non si era stati in
grado di salvare). La poesia lascio il campo a favore della tecnica.

Ma ¢ proprio cosi? Oppure 'uomo anziché guadagnarci ha perduto
qualcosa in questo cambiamento e in questo tipo di attivita? Egli ¢ in
evoluzione, come ben sappiamo, ma ci0 che non tutti conoscono ¢ la
direzione nella quale I’evoluzione si sta e si deve muovere. L’essere
umano ¢ quindi destinato a migliorare, ma il miglioramento evolutivo
non avviene attraverso operazioni alla Frankenstein, ma attraverso un
ampliamento della sua interiorita e delle facolta che oggi vengono

189



definite “paranormali”’, ma che in futuro dovranno essere “normali”.
Altrimenti la normalita del futuro ci vedra rimanere sempre “animali”,
come d’altra parte la scienza a tutti gli effetti gia ci considera.

2. Intuizione vs. Ragione

La funzione interiore che dovremo sviluppare in futuro a livello con-
sapevole, e che da sempre accompagna la coscienza dell’'uomo, ma
che da quando la percezione mediata dai sensi ne ha occupato la tota-
lita I’ha relegata nel subconscio, ¢ I’espansione della capacita mentale:
I’intuizione. Oggi si fa molto spesso il grande errore di confondere
I’istinto con I’intuizione, a causa anche della poca stima che si nutre
in tutto cio che non ¢ razionale.

L’antico dialogo che potremmo in qualche modo immaginare a partire
dalle loro idee fra Platone e Aristotele puo essere eloquente per illu-
strare I’argomento. Il nocciolo della questione verteva sull’importanza
della “cultura” e sulle modalita con cui fosse preferibile diffonderla.
Mentre Aristotele pensava che la modalita migliore fosse quella di dif-
fondere la letteratura, attraverso libri a cui tutti potessero accedere, in
modo da diffondere la conoscenza presso il numero massimo di indi-
vidui, Platone rispondeva dicendo che in questo modo praticamente
nessuno avrebbe veduto crescere la propria vera conoscenza. E fuor di
dubbio che nell’ascoltare queste due tesi tutti noi finiamo per parteg-
giare per Aristotele, e facciamo un po’ di fatica a comprendere le ra-
gioni di Platone. Ma sentiamo la tesi di quest’ultimo: la conoscenza
scritta nei libri possiamo considerarla tale? Oppure la conoscenza &
una facolta che nasce nell’interiorita, nell’animo umano? Se un do-
mani tutta la conoscenza fosse depositata (“‘deposta”) nei libri, diven-
terebbe una cosa, e come tale “morta”. L’essere umano dovra sempre
andare alla ricerca di questa cosa quando vorra sapere qualcosa, € ne
perdera traccia dentro di sé. Inoltre anziché essere disponibile a tutti
la conoscenza sarebbe stata appannaggio dei pochi che hanno avuto
accesso alla lettura giusta, instaurando la cultura dell’esperto; il quale
poi non sarebbe neppure tale, perché anch’egli dovra sempre fare rife-
rimento a qualcosa che si trova al di fuori di lui: nei libri.

190



A questo punto forse le nostre conclusioni cominciano a modificarsi a
favore delle idee di Platone: un uomo vale non tanto perché fa riferi-
mento ad una cultura che giace fuori di lui, ma perché ha in sé la ca-
pacita di risalire ad una fonte interiore, in grado di risolvere gli enigmi
della vita. E questa capacita ¢ I’intuizione.

Anche l'istinto potremmo definirlo, se lo osserviamo da fuori, come
una fonte innata di conoscenza; resta il fatto che quest’ultima non na-
sce da dentro il soggetto, ma da fuori, in intelligenze che lo dirigono
dall’esterno. L’intuizione invece nasce proprio dalla parte piu pro-
fonda e reale dell’'uomo: dallo spirito.

Che cos’¢ e da dove “nasce” la Ragione? “L’Universo ¢ mentale” re-
cita il Kybalion, poiché tutto nasce dalla Mente di Dio. Le diverse
creature per0 hanno un diverso approccio alla mente, secondo la rela-
tiva evoluzione. A noi sembra del tutto normale dovere sforzarci per
ottenere la conoscenza o per memorizzare qualsiasi cosa, non per tutte
le classi di esseri che popolano I'universo ¢ cosi: anzi, sembrerebbe
piuttosto trattarsi di una eccezione dovuta all’evento che chiamiamo
la “caduta”. Per gli angeli, ad esempio, quando raggiunsero nella loro
curva evolutiva quella fase che noi definiamo “umana”, 1’ingresso
della componente spirituale all’interno dei loro veicoli inferiori si tra-
muto in un accesso subitaneo della conoscenza nella loro coscienza.
La maggiore densita del nostro corpo fisico rispetto al loro corpo in-
feriore (etereo), con la conseguente necessita di doverci costruire un
organo adatto allo scopo, ciog il cervello, causo nell’uomo un processo
differente, nel quale 1’alchimia interna doveva svolgere un ruolo di
intermediazione fra la conoscenza universale e la capacita cerebrale di
immagazzinarla.

La mente, donataci dalla Gerarchia dei Principati nell’epoca Atlanti-
dea del periodo della Terra, ne risultd limitata alla percezione delle
sole tre dimensioni spaziali alle quali siamo tuttora legati, con la con-
seguente nascita del pensiero dialettico e poi materialistico, e con la
consapevolezza dei soli processi connessi a questa percezione, che tro-
vano sede nell’emisfero sinistro del cervello.

Jahve, il capo degli angeli, cerco di intervenire in nostro sostegno, ma
le sue modalita erano tarate, per cosi dire, sugli angeli, mentre I’'uomo
stava per emanciparsi dalle influenze esterne, da una parte, non

191



essendo perd ancora in grado di fare le giuste scelte dall’altra. L.’ aiuto
di Jahve percio si tradusse nel dettare, attraverso i Comandamenti, le
regole alle quali tutti gli uomini dovevano, sotto pena di castigo, sot-
tomettersi. Ma questo era destinato a durare solo fintantoché questi
ultimi non avessero acquisito una sufficiente autonomia.

Nel frattempo ’'umanita doveva affinare lo strumento di conoscenza
di cui era dotata, cio¢ quella forma di pensiero adatta alla vita nel piano
dove viveva: laragione. La ragione infatti funziona in quanto processo
inserito nello spazio/tempo, sviluppandosi attraverso un percorso di
pensiero dotato di un inizio, uno sviluppo e una conclusione finale. Il
pensiero razionale funziona cio€ per approssimazione progressiva, con
lo stesso procedimento che ¢ stato riversato nei calcolatori: si — no, o
sistema binario.

Tuttavia nel cervello siamo dotati anche dell’emisfero destro, il quale
non conosce le limitazioni spaziotemporali, ma funziona in un certo
senso come funziono 1’acquisizione della conoscenza da parte degli
angeli. E quella che chiamiamo intuizione, ed & la vera fonte di cono-
scenza che sempre tenta di parlarci, ma della quale siamo pero incon-
sapevoli. Essa comunica con noi quindi attraverso segnali, sogni, sim-
boli, ed ¢ quella lampadina che improvvisamente si accende in parti-
colari momenti, indicandoci in un lampo di luce la soluzione ad un
problema che la ragione, nel suo modo farraginoso di procedere, non
riusciva a determinare. E I’ origine delle rivelazioni, che dobbiamo cer-
care tutti di sviluppare coscientemente. Anche per quest’opera venne
ad aiutarci il Cristo.

L’intuizione & percio I’accesso al pensiero unitario universale, che in-
fatti ¢ ottenibile attraverso lo strumento del simbolo (letteralmente dal
greco “mettere insieme”) sintetizzando, mentre la ragione analizza
“dividendo”, che ¢ il significato letterale di “diavolo”. Il piano di esi-
stenza che non conosce separazione ¢ il piano spirituale della Sag-
gezza, sede del Cristo e della Gerarchia delle Virtu: da quelle altezze
ci giunge la luce interiore che abbiamo il compito, come umanita, di
accendere dentro noi stessi, che ¢ in attesa fin dal periodo del Sole, e
che ci consentira di accogliere nella nuova consapevolezza la cono-
scenza alla quale, in quanto spiriti, abbiamo diritto.

192



Questo sara — ed & — il vero uomo, non quel triste prigioniero delle tre
dimensioni che vorrebbero i partigiani del transumanesimo, e che re-
legano I’intuizione nella sfera dell’emotivita, con la quale non &, in
realta, neppure imparentata.

Dobbiamo tuttavia stare attenti ad attribuire la giusta importanza al
pensiero consequenziale: in un certo senso lo possiamo considerare il
valore aggiunto che I’umanita portera al piano evolutivo. Ogni Gerar-
chia creatrice apporta una sua peculiarita, e il pensiero consequenziale,
che ha sede nella elevata regione del pensiero astratto, ¢ il nostro con-
tributo. Grazie ad esso, che ¢ il nostro sistema di apprendimento, ab-
biamo la possibilita di sviluppare il potere interiore del pensiero in un
modo mai raggiunto in precedenza nel nostro sistema. Ma esso non
potra adempiere a questa missione se si rifiuta di considerare anche il
pensiero intuitivo, facendosi fecondare da quest’ultimo; cio che in ge-
nere viene chiamato “L’unione di cuore e mente”.

3. L’aiuto del Cristo

Sotto la spinta dell’intervento luciferino, I’'umanita perse di vista la
dimensione eterea e la sua coscienza conosce da allora 1’esilio nella
sola dimensione fisica. Essa infatti si ritrovd staccata dalle grandi
guide spirituali che fino a quel momento vedeva e sentiva, e si conqui-
sto cosi — pur con le conseguenze descritte nella Bibbia come le male-
dizioni di Jahve — un diritto a perseguire la liberta e I’autonomia. Su-
bito le guide superiori presero dei provvedimenti affinché questa li-
berta d’azione inserita in una consapevolezza limitata non potesse tra-
sformarsi da una imprevista occasione evolutiva ad un ostacolo che
potesse impedire drasticamente qualsiasi avanzamento futuro.

Abbiamo gia accennato alla comunione esistente fra il cuore e I’emi-
sfero cerebrale destro; ma perché proprio il cuore? Perché dal cuore
agisce I’influsso Cristico, il quale trova un impedimento nell’accedere
direttamente al cervello e alla nostra consapevolezza, sorvegliati dagli
Ostacolatori, per cui dirotta verso il cuore e col tempo lo sta utiliz-
zando in una specie di testa di ponte, trasformandolo in muscolo striato
(che oggi & un’anomalia in quanto muscolo involontario) che in futuro

193



inviera volontariamente 1’energia spirituale al cervello. Ecco che ab-
biamo quindi rivalutato la considerazione verso il cuore in quanto stru-
mento non solo utile per pompare il sangue, ma anche e soprattutto
depositario di una conoscenza superiore a quella ordinaria che tutti
conosciamo.

Quando I’umanita venne espulsa dall’Eden, dice la Bibbia che un che-
rubino fu posto a guardia del suo ingresso, con lo scopo di impedirle
di entrare e cibarsi, oltre che del frutto dell’albero della conoscenza
che gia aveva consumato, anche dell’albero della vita. Dietro al sim-
bolismo cio significa che sarebbe stato troppo pericoloso per ’'uomo
accedere con la consapevolezza alla dimensione eterea prima di essere
pronto per compiere quel passo. Da allora, come abbiamo detto, quella
dimensione non ricade pill sotto la nostra percezione; tuttavia, da Ii
continuamente ci giungono i messaggi dell’intuizione, la quale, ricor-
diamolo, proviene dal piano dello Spirito Cristico, di cui il piano ete-
reo ¢ la controparte inferiore.
La situazione quindi oggi ¢ la seguente:
- La consapevolezza dell’'uomo non supera la barriera del
piano etereo, e resta confinata in quello fisico;
- Dal piano etereo perd continuamente ci giungono i segnali, sia

pure per noi ordinariamente inconsapevoli in quanto tali, ma

che vanno ad aggiungersi al pensiero razionale, dotandolo di

quella parte di genio che riusciamo a ricavarne. E noi senza

saperlo li uniamo entrambi in ogni momento.
Se invece il pensiero razionale prendesse tutto il campo a disposizione
escludendo la parte intuitiva, il suddetto secondo punto verrebbe an-
nullato. E quello che senza saperlo i fautori del transumanesimo ri-
schiano di causare, con la conseguenza che I’'uomo, ristretto unica-
mente al pensiero mediato dai sensi percettivi esclusivamente del
piano fisico, si trasformerebbe davvero in una macchina. Con grandi
capacita di pensiero dialettico, ma privo della spinta interiore verso la
totale realizzazione di se stesso. Cosi, al posto del cherubino che sta a
guardia dell’ingresso del piano etereo affinché noi non lo superiamo,
gli Ostacolatori sono a guardia all’ingresso del piano fisico affinché le
energie, gli esseri e l'influsso Cristico non entrino nella nostra

194



dimensione fisica. Non saremmo che dei dotati robot o automi, che
qualcuno di certo sapra manovrare a suo vantaggio, perché saremo
privi della connessione con la fonte stessa della vita.

L’aiuto dell’influsso Cristico invece si traduce nell’attivazione del
cuore in quanto strumento della compassione, che ci spinge a renderci
consapevoli dell’unita fondamentale di tutto con tutti e a conseguenti
azioni amorevoli verso gli altri. Se le accompagniamo con il rispetto
verso I’energia creatrice che attende pazientemente dentro ciascuno di
noi, essa comincera ad innalzarsi come Fuoco del Padre per congiun-
gersi prima con il cuore e poi con la testa, creando un ponte di luce
dove si celebra il Matrimonio Mistico: nascera allora il corpo radioso,
I’uomo del futuro che non ha bisogno di luce esterna perché, Nuova
Gerusalemme, avra la luce interiore, cittadino di due mondi.

4. Esercizi intuitivi

E possibile sviluppare 1’intuizione? Non solo & possibile, ma & dove-
roso! Purtroppo la scuola insegna solo il metodo razionale e utiliz-
zando solo il metodo razionale. A scuola impariamo quali sono state
le grandi scoperte scientifiche dell’umanita attraverso una spiegazione
razionale, ma non ci rendiamo conto che quasi tutte sono derivate,
prima di assumere la forma che conosciamo, da una intuizione; siamo
tutti in fila ad apprendere il risultato delle intuizioni altrui, ma nessuno
insegna a noi stessi come sviluppare tale intuizione.

Possono esservi due tipi di esercizi: un tipo per renderci conto dell’esi-
stenza dell’intuizione e del fatto che noi stessi la utilizziamo continua-
mente, 1’altro tipo per cominciare a prendere in mano la situazione
sforzandoci di accrescerla nella nostra consapevolezza.

Possiamo suggerire due esercizi del primo tipo:

1) Prendiamo un foglio di carta e delle matite colorate, e scriviamo in
stampatello su un foglio i colori dei quali siamo in possesso; ad esem-
pio: GIALLO, VERDE, AZZURRO, ROSSO, e cosi via. Abbiamo
pero I’accortezza di usare matite di colore diverso da quello che stiamo

195



scrivendo (scrivere la parola GIALLO con una matita rossa, o la parola
ROSSO con la matita blu, e cosi via). Ci accorgeremo una volta ter-
minata la preparazione, che avremo difficolta a leggere velocemente
quanto scritto, difficolta che sara ancora maggiore se lo faremo leg-
gere a un’altra persona che ¢ del tutto ignara dello scopo dell’esercizio.
Ci0 accade perché la lettura mette in moto 1’emisfero sinistro, mentre
1 colori colpiscono im-mediatamente I’emisfero destro, causando in
questo modo un conflitto nella fluidita della lettura.

2) 1l secondo esercizio consiste nello scrivere, sempre in un foglio di
carta e sempre a caratteri maiuscoli, delle parole non troppo corte né
troppo lunghe, invertendo perd ogni tanto le lettere. Si puo scrivere
una breve frase intera con senso compiuto, in modo che I’attenzione
venga posta pill sul significato che nelle singole parole. Se facciamo
leggere questo testo ad un’altra persona, vedremo che il piu delle volte
lo leggera come se le parole fossero scritte correttamente, senza ren-
dersi conto delle modifiche che abbiamo apportato. Anche qui la parte
intuitiva, che coglie il significato dell’insieme, prende il sopravvento
su quella razionale, leggendo le parole con un “colpo d’occhio”, senza
soffermarsi nell’analisi particolare. Se invece lo sottoponiamo ad un
lettore automatico, sicuramente leggera solo come ¢ scritto.

Esempio:

PRECHE REISCI A LGGEERE QUETSO TETSO?

Pit importanti sono gli esercizi propedeutici allo sviluppo dell’intui-
zione. Ne proponiamo tre:

1) La meditazione ¢ forse 1’esercizio piu importante a questo fine.
Consiste nell’ occupare tutta la mente con un unico pensiero, per giun-
gere alla fine ad un punto in cui si riuscira ad eliminare anche quel
pensiero, causando il cosiddetto ““vuoto mentale”. Non si puo non av-
visare che giungere a tale traguardo ¢ oltremodo difficile, perché il
pensiero dialettico ha paura, sapendo di essere mortale, di vedersi an-
nullare, e mettera in moto tutti i trucchi possibili per impedire I’ effet-
tiva riuscita dell’esercizio. Tuttavia non si dovrebbe demordere, se-
condo il vecchio adagio: “chi [’ha dura la vince”.

196



Una forma di meditazione che puo dare maggiori risultati puo essere
la Meditazione Trascendentale, la quale tende a concentrare la mente
su un unico suono (ad esempio OM), al quale non associamo alcuna
immagine o significato pratico.

La meditazione ha la funzione di scollegare la mente razionale dal no-
stro sistema nervoso, nel quale essa trova sostegno. Qualora si riu-
scisse ad effettuare tale sconnessione, il pensiero intuitivo prende-
rebbe subito il posto di quello razionale, considerato che in natura il
vuoto non puo esistere. Si assisterebbe allora ad un espandere di co-
scienza, sentendosi per quei magici istanti un tutt’uno con I’intero uni-
verso. Ci0 puo avvenire solo tramite lo sviluppo del cuore e I’esclu-
sione momentanea nell’emisfero sinistro del cervello.

2) Chiameremo scrittura im-mediata il seguente esercizio: preparare
la sera prima di andare a dormire un foglio di carta e una penna sul
comodino; la mattina, appena svegli, mettere i piedi a terra e sedersi
sul letto, prendere subito in mano penna e foglio e ...cominciare a
scrivere. Non interporre pensieri di alcun tipo: scrivere immediata-
mente senza pensare. Puo sembrare una cosa assurda, e cosi lo & per il
seguace del transumanesimo, ma non per noi! Che cosa fluira sul fo-
glio tramite la penna? Cio che non proviene dal pensiero dialettico, e
di conseguenza solo cid che arriva dalla mente intuitiva. Noi stessi
potremo essere istruiti da cid che avremo scritto e che leggeremo in
seguito; la cosa importante perd consiste nel fatto che cosi facendo
diamo maggiore spazio all’intuizione, allenandoci al suo ascolto.

E preferibile eseguire 1’esercizio la mattina appena svegli, per il mo-
tivo che siamo in quel contesto appena tornati dai piani spirituali, nei
quali ci trasferiamo durante il sonno. E piti facile percid che esso sia
maggiormente fruttifero. Anche qui sara necessaria una certa pratica e
determinazione per affinarne lo svolgimento e il risultato.

E importante I’avvertenza di fare attenzione a non eseguire questo
esercizio qualora si sia particolarmente sensibili e facili ai contatti di
natura sottile, perché lo scopo ¢ quello di entrare in comunione con il
Sé e non con entita disincarnate, pratica sempre pericolosa particolar-
mente per chi & predisposto per queste esperienze. Non ¢ facile infatti
per questi ultimi saper distinguere quanto proviene dalla propria

197



componente spirituale da quanto invece ha origini estranee, che pos-
sono col tempo diventare entita indesiderate e difficili da estirpare.

3) 1l terzo esercizio pud essere usato come un termometro del nostro
stato di connessione (comunione) con la mente intuitiva; si tratta della
lettura alla cieca. Dobbiamo prima di tutto preparare tre carte bianche,
del tipo di carte da gioco; I'importante ¢ che siano perfettamente
uguali. Sulla prima scriviamo la parola “SI”, sulla seconda la parola
“NO”, sulla terza la parola “FORSE”.

Mescoliamo le carte e le poniamo davanti a noi capovolte, in modo
che non siano visibili le parole che portano dall’altro lato. Rilassia-
moci, vuotiamo il pill possibile la mente, e facciamo a noi stessi una
domanda la cui risposta conosciamo in modo certo. Ad esempio:
“Sono di sesso maschile?”. Concentriamoci e avviciniamo le mani alle
carte, senza toccarle, cercando di sentire 1’energia che emanano. La
nostra intuizione SA quale carta nasconde la risposta esatta, e cerca di
comunicarcelo per via im-mediata. Le risposte che I’intuizione ci sa
dare quando riusciamo ad entrare in comunione con il Sé sono infalli-
bili.

L’esecuzione di questo esercizio con una certa frequenza ci potra in-
dicare se stiamo accrescendo il contatto con la nostra parte spirituale,
e cio ¢ di grande aiuto, basta non scoraggiarci se i primi tentativi sono
deludenti.

Una trattazione a se stante merita I’ Arte. Non esiste una unita di mi-
sura in grado di stabilire la quantita di bello! Cio che si sta recente-
mente imparando anche scientificamente ¢ 1’influenza che I’arte puo
avere nella psiche delle persone: benessere davanti a opere artistiche
ispirate, o malessere di fronte ad altre che comunicano direttamente
con le cellule dell’osservatore sentimenti negativi.

Spesso si crede, poiché I’arte sfugge ad un’analisi razionale, che essa
sia irrazionale, deducendo che qualsiasi movimento casuale possa es-
sere artistico. Ma non ¢ cosi: I’arte “abita” sfere elevate, ma risponde
pur sempre a leggi: le leggi delle sfere in cui essa abita, appunto.
L’artista “pesca” intuitivamente da dentro se stesso (la chiama ispira-
zione) e agisce al di fuori, a favore degli altri, perché il risultato della
sua azione possa ispirare gli altri. I quali perd devono sapere

198



ripercorrere dentro se stessi il cammino in “salita” che I’artista ha gia
fatto in “discesa”. Abbinare quindi la meditazione non solo in chi pro-
duce una forma artistica, ma anche in chi poi la contempla, diventa
necessario. In fondo, I’artista non da la sua arte, ma permette a tutti di
trovare la propria. E forse 1’unico modo possibile in cui si pud comu-
nicare per comunione, ossia da intuizione ad intuizione. Purché en-
trambi, |’ artista e lo spettatore, siano in grado di compiere questo per-
corso interiore.

L’arte percio copre tutta la gamma delle attivita umane, proprio perché
ne ¢ I’espressione migliore, piu “sottile”, pit connessa con I’interio-
rita. Qualsiasi “lavoro” pud essere “arte”, puo essere effettuato in
forma e in spirito artistico. Quando osserviamo una forma artistica, o
quando la eseguiamo, ci connettiamo con la nostra spiritualita, pur
senza rendercene conto.

Lo spirito umano ha mostrato nei secoli la grandezza di cui ¢ portatore
nell’esecuzione dei capolavori che ci lasciano a volte a bocca aperta.
Le cattedrali e cio che si trova al loro interno, i dipinti, le vetrate e le
sculture che mostrano in modo evidente quanto il BELLO sia un in-
grediente dell’impasto sottile di cui siamo fatti, e al quale desideriamo
con tutto il cuore tendere e farci trasportare osservando detti capola-
vori. Quasi come un richiamo verso il ritorno alla nostra vera casa.
La forma artistica che ¢ in grado di comunicare a tutti la sua origine
divina ¢ senz’altro la musica. La musica ¢ per sua natura immateriale:
non si puo fermare, deve essere ogni volta riprodotta o eseguita. Essa
ha perd un potere fortissimo nella nostra interiorita: puo eccitare il
corpo emozionale come puo ispirare il mistico e parlare alla sua anima.
Ma I’arte ha le sue leggi, che sono le leggi che troviamo anche nella
natura stessa, della quale una delle maggiori espressioni ¢ la sezione
aurea. Un prato fiorito, un panorama di montagna, il cielo stellato, non
sono forse belli? Non si forma un sorriso sul nostro volto quando li
guardiamo? E la sezione aurea alla base di tale bellezza; segreto che
gli antichi architetti iniziati ben conoscevano e che applicavano nelle
costruzioni di carattere sacro. Ma tutto cio che richiama a questa bel-
lezza diventa sacro, perché fa nascere dentro di noi quella connessione
cui aspiriamo: la comunione con la mente intuitiva.

199



5. I limiti della Scienza

Noi non siamo oppositori né del pensiero razionale, né del suo pro-
dotto piu nobile: la Scienza. Nutriamo anzi per essi profondo rispetto
e sincera ammirazione, anche se purtroppo spesso non ricambiati;
siamo tutti loro debitori per le conquiste che sono riusciti ad ottenere.
Sappiamo per0, nel contempo, che sono destinati in futuro ad unirsi in
una forma superiore di conoscenza, che sappia congiungere la mente
e il cuore, la Scienza e la Religione.

Si tratta di un’utopia irrealizzabile? Forse fino a poco tempo fa si po-
teva pensarlo, ma oggi sono proprio i progressi scientifici, che a stento
si fanno spesso largo fra le loro frange pill conservatrici, a destare rin-
novate speranze. La meccanica quantistica in particolare ha le poten-
zialita per sconvolgere alcune idee preconcette che hanno fin qui im-
pedito un dialogo fra quello che veniva considerato pensiero razionale
e pensiero cosiddetto irrazionale. In realta, piu che irrazionale do-
vremmo chiamarlo super-razionale, perché contiene in sé il supera-
mento di “dogmi” scientifici. Non solo la religione infatti ha i suoi
dogmi e i suoi sacerdoti, e se nel Medio Evo i sacerdoti della Chiesa
imponevano le loro idee sotto pena di scomunica (per non dire di peg-
gio), anche molti esponenti della scienza d’oggi “scomunicano” e con-
dannano chiunque osi contrastare i risultati del cosiddetto “metodo
scientifico”. I sacerdoti di tutti i tipi, che si propongono come i depo-
sitari della verita, nascondono in realta la gestione di un potere pill che
I’interesse verso la conoscenza.

Ma ¢ proprio il metodo scientifico stesso che comincio ad evidenziare
delle crepe nella sua costruzione allorquando apparve la fisica quanti-
stica. Due principi fondamentali del metodo scientifico sono 1’ogget-
tivita e la ripetitivita dei risultati sperimentali, in mancanza dei quali
questi non possono essere accettati nel novero dei fenomeni conside-
rati reali.

La meccanica quantistica perd dimostra che i fenomeni che cadono
sotto le sue ricerche sfuggono sia ad oggettivita che a ripetitivita, in
quanto il risultato degli esperimenti eseguiti si dimostra essere tutto
tranne che obiettivo: I’osservazione del fenomeno ne modifica il risul-
tato, facendolo diventare quindi soggettivo e personale.

200



Potremmo fare 1’esempio del flusso di fotoni che non si diffondono
come particelle, ma come onde, cosa che dovrebbe far rivedere le con-
clusioni del famoso esperimento di Michelson-Morley del 1887, a se-
guito del quale venne esclusa I’ esistenza dell’ etere (conclusione basata
su una concezione errata dell’etere). Non solo, ma nel ripetere I’espe-
rimento si & appurato che I’osservatore stesso, come detto, ne modifica
Iesito.

Ulteriore questione: la scienza non ¢ in grado di stabilire la posizione
e la velocita di una particella subatomica perché se si concentra sulla
prima grandezza perde di vista la seconda, e viceversa: ¢ il “Principio
di Indeterminatezza di Heisemberg”, che a nostro modo di vedere po-
trebbe nuovamente risolversi solo con I'inserimento dell’etere nella
concezione scientifica.

Sempre all’interno della fisica quantistica troviamo il fenomeno co-
siddetto di entanglement, per il quale si & visto come le particelle su-
batomiche comunicano tra loro infischiandosene della relativa di-
stanza, cosa che a sua volta potrebbe mettersi in relazione con il nostro
concetto di comunione.

A tutto ci0o potremmo aggiungere argomenti come la “materia oscura”
e I’“antimateria”’; oppure la “teoria delle stringhe” e dei “mondi paral-
leli”, per citarne solo alcuni.

Anche in ambito medico i pionieri Hahnemann con I’omeopatia e
Bach con i fiori di Bach fanno tuttora fatica ad essere riconosciuti
come fondatori di discipline mediche efficaci, nonostante i risultati or-
mai comprovati da decenni di applicazioni. Il problema riguarda il
fatto che queste discipline si basano su una concezione dell’uomo non
solo materiale, e la medicina moderna non accetta tale impostazione.
A fianco di esse c’¢ inoltre tutta una serie di attivita terapeutiche che
si basano sui suoni, sui colori, per non parlare dell’applicazione delle
mani, che a loro volta vengono spacciate per attivita di ciarlatani (e
“scomunicati”).

Ma accanto alle attivita suddette che vantano una lunga tradizione alle
loro spalle, anche qui punte avanzate di ricerca scientifica stanno pro-
ponendo approcci nuovi, basati sull’energia e sulle frequenze del
corpo e delle cellule. Ormai € vicino il tempo in cui la scienza medica,
se vorra continuare a definirsi scientifica, dovra abbandonare 1’idea

201



dell’essere umano visto esclusivamente dal punto di vista chimico, e
inserire nelle sue attivita anche la considerazione energetico/eterea di
tutto quanto vive.

Anche perché si chiudera alla conoscenza delle due piu grandi e fon-
damentali funzioni che convivono nell’uomo: la vita e la coscienza;
delle quali non puo conoscere nulla rimanendo ancorata alla sola di-
mensione fisico/chimica. Cosa che i fautori del transumanesimo, gli
eredi di Francis Bacon (da non confondersi con Ruggero Bacone) e di
Malthus sembrano non comprendere.

Solo unendo il cuore alla mente, 1’intuizione alla ragione, I’uomo puo
progredire, evolvere e realizzare lo scopo sublime per il quale esiste,
prendendo il suo giusto posto fra le Gerarchie creatrici dell’universo.

6. I limiti della Chiesa

Quante volte Gesu ebbe occasione di scagliarsi contro i sacerdoti della
sua epoca, fino a ripetere la frase riportataci da Luca: “Guai a voi,
dottori della Legge, che avete portato via la chiave della conoscenza;
voi non siete entrati, e a quelli che volevano entrare voi ’avete impe-
dito” (Luca 11:52).

Chi incontra questo brano nella lettura del Vangelo fa riferimento ai
sacerdoti di 2000 e passa anni fa, condividendo I’ammonizione di
Gesu nei loro confronti, ma non pensa di solito che la stessa sia valida
tuttora! In realta il velo del tempio che “si ¢ strappato” all’atto della
morte di Gesu sulla croce € stato ben presto ricucito e rimesso al suo
posto. Con ci0 tradendo lo scopo della missione del Cristo. Quel velo
stava — e sta — a significare che da quel momento 1’uomo non ha piu
bisogno di intermediari (sacerdoti) fra sé e Dio; e in chiave interiore
fra se stesso in quanto io e il Sé. Da quel momento egli ha la possibilita
di entrare in comunione con la propria natura spirituale.

Ma assumere il ruolo di intermediario unico nei confronti della Divi-
nita porta con sé un potere fra i pitt grandi, al pari di quello di assumere
il ruolo di unico artefice della salute da parte del medico (“salute” e
“salvezza” sono termini con la medesima origine etimologica). E una

202



tentazione forse troppo grande, a quanto pare, per non fare uscire
“Giona” dalla balena. E una impostazione ideale che ci fa restare nella
visione dialettica di un Dio esterno, che sul suo sgabello poggiato so-
pra una nuvola gestisce il destino di ogni singolo uomo, burattino nelle
sue mani. Non ¢ questo che il Creatore vuole per le sue creature: il suo
scopo, per quanto possiamo riuscire ad indagare, ¢ quello di metterci
in tutte le condizioni possibili affinché noi stessi possiamo sviluppare
le potenzialita divine che ci appartengono in quanto essenzialmente
fatti della sua stessa natura.

Dio non “esiste” (nel significato di “essere fuori”), Dio E, come
anch’Egli disse: “Io sono Colui che E”; ma anche: “I’To Sono E”. Non
possiamo trovarlo nelle chiese, e neppure nella Chiesa che si metta in
mezzo con la coscienza delle persone, quelle persone che Egli vuole
incontrare direttamente, interiormente.

Il tempio pit sacro della Terra ¢ il corpo umano, e la sua edificazione
inizia laddove noi cominciamo ad unire il cuore con la mente.

203






ADDENDUM

205






“STILE DI VITA”

Caro lettore, ci congratuliamo con te per essere giunto fino a questo
punto della lettura. E necessario perd infornarti che di per sé essa non
¢ sufficiente: anzi, sei solo al primo passo del tuo cammino. Il primo
passo riguarda, potremmo dire, la personalita: avere incamerato den-
tro di te tutte le nozioni ricevute. E qualcosa che ti arriva dall’esterno,
e che riguarda la dimensione del “pensare”.

Il secondo passo che dovrai compiere — o che forse hai gia compiuto
— ¢ quello di metterti in relazione, di farne risuonare dentro di te, il
contenuto. Esso diventa cosi un contributo per la tua anima. Ma ¢ an-
cora per meta esteriore € per meta interiore, non ¢ indipendente da
esso. Concerne la dimensione del “sentire”.

Il terzo passo si pud compiere quando ne ricaviamo un risultato total-
mente interiore, derivato dall’azione conseguente al pensare e al sen-
tire. Non ¢ sufficiente apprezzare qualcosa perché soddisfa la ragione:
questo ¢ solo I’inizio; come non basta sentirlo come buono, o bello, o
giusto. Bisogna fare un passo in pil: “agire”. Solo allora arricchira
veramente la nostra interiorita sotto la guida del Sé: lo spirito.

Per non fermarsi al solo pensare, sterile se lasciato a se stesso, e al solo
sentire, instabile se ci si abbandona solo ad esso, e rivolgersi all’agire
guidato dallo spirito, occorre agire di conseguenza, coerentemente con
1 principi che il pensiero approva e con la spinta che proviene dal sen-
tire. Occorre modellare il proprio agire secondo uno STILE DI VITA
che arricchisca lo spirito, soddisfi I’anima e renda sana la personalita.

L’epigenetica ha scoperto che la ripetizione di uno stimolo — i nostri
esercizi dello “stile di vita” — pud produrre una proteina particolare in
grado di agire a livello di DNA, formando nuove sinapsi mnemoniche
neurali. In questo modo, modificando anche 1’encefalo, possiamo af-
fermare di “costruire un individuo nuovo”.

207



Questi esercizi rappresentano un percorso, un atteggiamento nei con-
fronti della vita, di noi stessi e degli altri, che mano a mano apportano
il potere di modificare in modo spirituale la nostra pratica di vita.
Questi esercizi sono in numero di 10.

1. Distacco

Tutti noi siamo inseriti nella cosiddetta "ruota delle rinascite", e tutti
aspiriamo - pill 0 meno coscientemente - alla liberazione. Ma la libe-
razione si pud avvicinare se agiamo in modo da evitare le cause che
provocano questo continuo ritorno. E quali sono queste cause? Sono
le "lezioni" di cui abbiamo ancora bisogno nella nostra evoluzione. La
liberta non ¢ un diritto di nascita: ¢ una conquista evolutiva indivi-
duale. In ultima analisi, sono i nostri comportamenti e le nostre moti-
vazioni a determinare le lezioni di cui abbiamo bisogno. Nessuno pud
evitarci di rinascere finché abbiamo delle lezioni da imparare; né, d'al-
tra parte, questo sarebbe auspicabile, perché ¢ lo scopo per cui siamo
incarnati, e piu presto le impariamo e mettiamo in pratica, pill presto
ce ne distaccheremo.

Avviene pero che siamo talmente abituati a questa costrizione, che non
attiviamo la nostra iniziativa libera da percorsi gia predefiniti: tutto
quello che facciamo dipende dal passato, e in questo modo non met-
tiamo in moto quella funzione che ¢ propria dello spirito, I'epigenesi,
ossia quella funzione psichica che da inizio a qualcosa di totalmente
nuovo.

Dall'altro lato, ¢ la personalita che ci spinge, e costringe, ad agire (o
anche a non agire), e cido aggrava la situazione causando ulteriore
karma.

Il solo e unico fattore di liberta ¢ lo spirito attraverso il suo strumento
della volonta, perché ¢ al di sopra di tutte le costrizioni, ed ¢ esso a
utilizzare il karma per i benefici evolutivi. Se attiviamo il S€, quindi,
non solo usciamo dallo schema predefinito, ma cominciamo ad iden-
tificarci con la nostra parte che ne ¢ al di sopra e che lo usa, lo spirito
appunto.

Proponiamo percio un esercizio molto semplice: compiere una volta
al giorno un'azione che non dipenda non solo dal passato (karma), ma

208



che non generi anche altro karma. Fare cio¢ un'azione, semplice e
breve, del tutto inutile, che ci faccia iniziare il viaggio verso la liberta.
Un paio di esempi: scavare una buca in giardino (per chi ce 1'ha, non
conviene andare nel giardino di un vicino) oggi, e domani riempirla di
nuovo; e cosi di seguito. Oppure cambiare lato della strada di un per-
corso che facciamo di solito, senza che questo serva a rallentare o ac-
celerare l'arrivo a destinazione.

Non dobbiamo aspettarci nessun risultato da queste azioni: sono del
tutto inutili. Forse ci sembrera di perdere tempo, ma in realta possiamo
dire che ¢ il tempo a perdere noi, perdere cioe la presa che di solito
non ci abbandona. Pili ci sembrera di perdere tempo, piu vorra dire che
siamo presi da lui, e pit avremo bisogno di questo esercizio. Certo,
Iattivita principale cui un aspirante spirituale dovrebbe dedicarsi ¢
quella di utilita gratuita per gli altri: solo cosi accrescono i due eteri
superiori del corpo vitale. Ma questo non serve, di per sé, a liberarsi
del karma (che, ricordiamolo, puo essere anche positivo). Quindi ac-
canto ad essa ogni tanto sarebbe utile eseguire |’ esercizio qui proposto.
Ecco che un poco per volta ci stacchiamo dall'utilitarismo proprio
della personalita, e cominciamo ad essere protagonisti nella nostra
vita. Puo suonare strano sentire parlare di protagonismo facendo qual-
cosa che non serve a niente; ma anche questa considerazione discende
dall'abitudine della personalita di dare valore solo a cid che causa
karma, sia in noi che negli altri.

2. Equanimita

Immaginiamoci una nave che sta navigando nel mare in tempesta: a
cavallo delle onde alternativamente la vediamo spinta in alto per poi
sprofondare fino a scomparire dalla nostra vista. Non ¢ certo facile
mantenere la rotta e il benessere dei marinai in questa situazione! Essi
non possono cambiare le condizioni del mare, devono adattarsi e su-
birle.

Immaginiamo ora la stessa nave, gli stessi marinai sullo stesso braccio
di mare, pero stavolta calmo e senza vento. Quale fra le due condizioni

209



permette di arrivare prima e meglio? Di sicuro la seconda, non c'¢ om-
bra di dubbio.

Ebbene, possiamo tranquillamente utilizzare queste due imma-
gini come un esempio di cid che viviamo noi stessi quotidianamente:
siamo tutti soggetti alla cosiddetta "legge del pendolo”, per la quale
alterniamo momenti di esaltazione che ci fanno sentire come sulla cre-
sta dell'onda, ad altri di abbattimento e di scoraggiamento. Anche
nella vita e nella ricerca spirituale avviene lo stesso: oggi ci sentiamo
trascinati dall'aspirazione, domani la delusione e la mancanza di fidu-
cia ci attanagliano, fino a farci abbandonare tutti i migliori propositi.
Cosi non si va da nessuna parte; eppure crediamo che sia la sola strada
da percorrere.

Perché succede questo? Semplicemente perché per inseguire l'entusia-
smo (quando diventa eccessivo, ovviamente, tanto da far quasi tacere
la ragione e la prudenza) I'energia si brucia subito, e in poco tempo si
esaurisce. Restiamo di conseguenza senza carburante, e la spinta un
po' alla volta si spegne. E il corpo emozionale che agisce in questo
modo, non lasciando il dovuto spazio alla mente per soppesare e valu-
tare.

Cercare di resistere alle spinte improvvise dell'entusiasmo, conside-
randolo come un valore positivo, ma solo se ci lascia riflettere, per-
mette all'energia un consumo costante nel tempo, consumando il car-
burante un poco per volta e lasciando un fondo sempre attivo per un
avanzamento sicuro, prudente e stabile. Apparentemente in questo
modo si avanza meno velocemente, ma proprio come la nave che si
trova nel mare calmo, siamo sicuri di arrivare e anche di arrivare
prima.

In pratica, davanti ad una decisione da prendere o ad una valutazione
da dare, ¢ bene restare il piu equilibrati possibile, senza lasciarsi tra-
scinare da impulsi emotivi e/o di parte. Il corpo emozionale giudica in
base ai gusti, ai desideri e alle ambizioni, facendo appello e coinvol-
gendo tutta la nostra personalita, mentre noi dovremmo cercare di at-
tivare quella funzione che piu ¢ in collegamento con lo spirito, col Sé:
I'intuizione. Per riuscire in questo € necessario coltivare la calma inte-
riore. Lo sforzo dev'essere quello di affrontare ogni evento evitando di
farsi esaltare o abbattere.

210



Un poco alla volta, in questo modo ci sentiremo sempre piu guidati
dalla parte pit profonda e vera di noi stessi, e ci sentiremo anche di
non negare alcuna esperienza come negativa: tutte hanno lo scopo di
insegnarci qualcosa. E il solo modo di far aumentare quelle positive
passa attraverso l'accettazione di quelle negative.

3. Compassione

La scoperta dei neuroni-specchio ha aperto le porte della scienza a
considerazioni che fino a poco tempo prima sembravano relegate ad
ambiti filosofici, per non dire etici o addirittura spirituali. L'empatia
fra le persone ha assunto cosi una base fisiologica, e questo da una
ulteriore giustificazione al nostro esercizio riparatore. Giustificazione
necessaria per chi possiede un temperamento che da pit importanza ai
suggerimenti della mente rispetto a quelli del cuore.

Tuttavia la suddetta scoperta ci serve anche per affermare che esiste
un "contatto" fra le persone a livello inconscio, non incanalato dalla
mente. Conoscere gli altri, in realta, non deriva essenzialmente da una
analisi razionale, come il verbo "conoscere" potrebbe invece far sup-
porre; anzi, la conoscenza di tipo cerebrale esclude - come vedremo
pil avanti - la vera conoscenza degli altri (oltre alla vera conoscenza
in generale). Che la pieta, o I'ammirazione, o altri sentimenti che pos-
siamo provare di fronte ad altrui esperienze, siano radicati nei neuroni-
specchio, non dipende da questi ultimi, considerato che sono gli organi
fisici a discendere da forze sottili che li formano e dirigono, e non il
contrario. L'esistenza dei neuroni-specchio percio dimostra a chi ha
una visione spirituale che nelle energie formatrici ed edificatrici del
nostro corpo esistono canali che ci mettono in connessione tra noi.

I due poli dell'empatia - simpatia ed antipatia - che ciascuno di noi
prova per gli altri, non dipendono tanto dalle loro condizioni, ma dai
nostri stessi gusti ed esperienze. Ci toccano maggiormente quelle si-
tuazioni che riusciamo a fare rimbalzare dentro noi stessi. Siamo col-
piti da situazioni che A NOI suggeriscono felicita o disagio. Il giudizio
sugli altri diventa allora un giudizio su noi stessi! Questo attiva i neu-
roni-specchio.

211



Se basiamo questo giudizio sul risultato della predetta modalita, di-
venta solo un pre-giudizio; che non ci fa contestualmente conoscere
realmente |'altro (stiamo ancora conoscendo noi stessi, sia pure sempre
superficialmente). La conoscenza cerebrale si basa sulla percezione
mediata dai sensi, € mentre accorcia le distanze fisiche esteriori, allon-
tana quelle interiori, che sono basate sulla percezione im-mediata di
natura spirituale. Per quanto possa sembrare paradossale, per cono-
scere veramente gli altri bisogna entrare pill in profondita in noi stessi,
perché piu entriamo in profondita piu ci avviciniamo alla Fonte Unica
della Vita, dove non esiste separativita. Da dentro di noi possiamo pro-
vare la reale Compassione, altrimenti finiamo col compatire noi stessi!
E quando sentiamo la reale Compassione, quando cioe entriamo in co-
munione con l'altro, il giudizio superficiale viene scalzato, perché
comprendiamo le sue vere
motivazioni, cosa impossi-
bile rimanendo nella perce-
zione dialettica di comuni-
cazione.

Compassione (vera) al po-
sto del giudizio ¢ l'unita di
misura per valutare un indi-
viduo avviato sul sentiero
dello spirito.

4. Spregiudicatezza

Siamo tutti in evoluzione, ed essere in evoluzione vuol dire essere di-
sposti a cambiare direzione, o condizione di vita. Siamo percio chia-
mati continuamente a condizioni nuove, alle quali adattarci. Senza
questo spirito di adattamento rischiamo di attardarci, attaccati a situa-
zioni, sistemi, convinzioni, ecc., che richiedono invece di essere supe-
rate. Modificare lo stile di vita o le idee quando l'evoluzione lo ri-
chiede, non significa affatto rinnegare quelle precedenti: ogni mo-
mento evolutivo ha le proprie, le quali perd sono funzionali ad un ul-
teriore progresso che le stesse hanno il compito di preparare. E quindi

212



esattamente 1'opposto: restare attaccati a vecchie idee quando dovreb-
bero essere superate, vuol dire proprio tradirle nel loro scopo.
Quando ci viene all'orecchio, o sott'occhio, qualcosa di "diverso" dal
solito, fondamentalmente due sono le reazioni che possono nascere
dentro di noi: o queste novita rispondono ad una richiesta interiore a
noi ben nota, e allora la abbracciamo senza riserve e totalmente; op-
pure vanno a cozzare contro le nostre idee consolidate, sulle quali ab-
biamo basato fin qui le scelte della nostra vita, e allora le rifiutiamo e
le combattiamo con tutte le nostre forze. Entrambe queste reazioni
vanno nella stessa direzione: accettiamo solo cio che risponde ai nostri
gusti e a quelli che riteniamo essere i nostri bisogni.

Ma i gusti e i bisogni derivano esattamente da cio che gia conosciamo,
che gia fa parte del nostro bagaglio, e attaccarci ad essi rifiutando qual-
siasi possibilita di cambiamento, impedisce 1'arrivo di qualcosa che ci
consenta di proseguire, attardandoci sullo status quo, come detto pil
sopra. E naturale che difendiamo cio in cui crediamo, ma non dob-
biamo dimenticare che quando lo facciamo rifiutando qualsiasi novita
senza soppesarla e affrontarla, rischiamo di attaccarci alle forme e tra-
scuriamo lo spirito, il quale "va dove vuole". Fintantoché accettiamo
solo cio che risponde a quanto abbiamo gia accettato e compreso, la-
sciamo fuori dalla porta qualsiasi possibilita di cambiamento e di mi-
glioramento, e quindi di progresso. Ancora una volta ¢ il pregiudizio
che si sostituisce al nostro giudizio.

La mente aperta ¢ necessaria anche quando incrociamo persone 0 So-
cieta che vivono secondo regole che non sono le nostre. Il solo giudi-
zio non deve basarsi sulle "nostre" idee, ma sul risultato delle loro: se
non fanno del male non abbiamo alcun diritto di intervenire contro la
loro liberta di scelta. Aspettiamo di "conoscerli dai loro frutti". In una
parola, dobbiamo imparare ad essere spregiudicati, ossia privi di pre-
giudizi, i quali sono solo la misura dei nostri limiti.

Avere una mente aperta pero vuole anche dire non pretendere che gli
altri abbraccino le nostre idee; anche perché qualsiasi discussione in
questo senso sarebbe inutile, se non controproducente. Il solo modo ¢
quello di mostrare i nostri frutti, cosi da incuriosire chi fosse pronto ad
apprezzare il nostro stile di vita. Vivere cio¢ coerentemente i principi
in cui crediamo, senza forzare le idee altrui.

213



5. Ottimismo

Visto da un certo punto di vista, I'ottimismo puod sembrare un atteggia-
mento irrazionale, proprio di chi preferisce illudersi sull'esito della vita
in generale o di un avvenimento in particolare. Sembra essere pill con-
creto l'atteggiamento opposto, ossia il pessimismo, chiamato da chi lo
coltiva "pessimismo della ragione". Questa stessa definizione ci con-
sente, d'altra parte, di definirne 1'origine: ¢ la personalita che lo sugge-
risce, ¢ 1'io personale che si chiude all'intuizione e alla visione spiri-
tuale della vita, a crogiolarsi in una visione pessimistica. Pensando che
la cosiddetta realta non sia altro che la risultanza di eventi casuali
(senza rendersi conto che questa si ¢ un'affermazione irrazionale),
quando ci si imbatte in qualcosa che viene descritta come "male" non
si puo far altro che ricavarne pessimismo; non c'¢ nessuno scopo che
lo giustifichi, percid il mondo & cattivo.

Del tutto diverso ¢ l'atteggiamento di chi ha una visione di tipo spiri-
tuale della vita: non pensa che siano forze cieche ad agire, azioni-rea-
zioni automatiche e meccaniche, ma che esiste una Intelligenza supe-
riore che tutto sovrintende. Anche questa frase, tuttavia, pud essere
interpretata in molti modi; c'¢ chi crede che 1'Ente Supremo, Dio, go-
verni tutto, e che tutto cio che accade discenda dalla sua volonta, male
compreso. Ecco che in questo modo c'¢ il rischio di trasferire il male
che succede nel mondo dall'azione impersonale di forze cieche alla
volonta di un Dio giudice e vendicatore che dobbiamo ingraziarci, che
ci tiene tutti sotto scacco premiandoci o castigandoci a seconda del suo
capriccioso volere. Nemmeno da questa visione puo derivare ottimi-
smo, sentendoci privati del nostro libero arbitrio e soggetti ad una
legge esterna che il piu delle volte non comprendiamo (e che nemmeno
siamo chiamati a comprendere).

Ma non ¢ questa la visione corretta: si tratta di un passaggio che ¢
destinato a condurci al successivo, alla visione di un Dio amorevole
che rispetta la nostra liberta come un valore imprescindibile, perché
essa fa parte della nostra stessa natura, in quanto ciascuno di noi ¢
parte di Lui, scintilla divina inscindibile dal Creatore. Lo scopo dell'e-
sistenza in questo mondo ¢ quello di consentirci di risvegliare e colti-
vare questa scintilla, che un giorno ci fara raggiungere la Sua altezza:

214



"Voi stessi farete le cose che io faccio, e anche di piu grandi". Quello
che chiamiamo di solito male, ¢ null'altro che un gradino da superare
una lezione da imparare, in questa salita verso il cielo. Il male ¢ cioe
"bene in divenire"!

Supremo esempio di cio ci viene dalla missione del Cristo. Massimo
Arcangelo, mise se stesso al nostro servizio quando I'umanita rischio
di allontanarsi dalla via di quella salita. Era per noi un male quella
deviazione, che ci porto in una direzione non prevista; ma le forze ce-
lesti si misero all'opera per soccorrerci, non imponendosi dall'alto, ma
mettendo in atto le condizioni affinché quel male si trasformasse in un
bene maggiore, tale da ottenere un risultato superiore e migliore di
quanto originariamente previsto. Cosi funzionano le leggi dell'uni-
verso; il male esiste in quanto effetto del nostro libero arbitrio, ma
viene trasformato in bene grazie al servizio che le anime pill avanzate
compiono verso i loro fratelli minori.

Come non essere ottimisti, allora? Sappiamo non solo che il male ¢
solo provvisorio, e che siamo aiutati a superarlo, ma anche che ¢ I'an-
ticamera di un bene maggiore!

Con questo spirito dovremmo quindi guardare alla vita e alle sue vi-
cissitudini, facendo del nostro meglio - perché sappiamo che attardarci
nel male causa il dolore come lezione da cui imparare - ma anche con
fiducia, sapendo che il futuro ¢ diretto verso il Bene maggiore.
Cerchiamo dunque il bene in ogni cosa.

6. Disponibilita

Il luogo, I'ora in cui nasciamo e le persone con cui veniamo in contatto,
fanno parte del nostro karma; non sono casuali. La societa in cui na-
sciamo contiene in sé le esperienze di cui ciascuno ha bisogno nel suo
viaggio evolutivo per la tappa da coprire in questa vita. Per questo si
dice che "l'uvomo ¢ un essere sociale".

Uno dei mezzi piu potenti per avanzare nell'evoluzione spirituale
quindi, ¢ senz'altro il servizio disinteressato. A patto che sia davvero
disinteressato: se il suo scopo principale ¢ quello di accrescere la no-
stra spiritualita, ebbene, non € piu cosi tanto disinteressato ... Sarebbe

215



tuttavia bello vivere ogni cosa considerandola un servizio: il lavoro, la
coppia, la famiglia, i passatempi, ecc., anche se si trattasse di servi-
zio interessato; ¢ sempre meglio di un interesse egoistico, magari a
scapito di altri!

Per andare al livello pratico, chi decide di vivere con spirito di servi-
zio, in genere, se non si tratta di un impulso genuino dell'anima, si
sforza di trovare applicazioni in cui esercitare tale tipo di attivita. Ecco
che allora 1'io comincia ad interferire, e crede di essere tanto pill nel
servizio quanto piu si impegna in faccende che gli costano sacrificio,
che non gli piacciono e per le quali deve fare uno sforzo. In linea di
massima possiamo dire che si tratta di un malinteso; perché impe-
gnarmi in qualcosa per cui non sono adatto, o che non conosco bene,
quando invece potrei farlo nella materia e nell'attivita in cui sono pil
ferrato o che ho studiato a fondo? Se andiamo a guardare ai risultati di
un simile atteggiamento, nella prima ipotesi non potrd ricavarne che
una povera cosa, forse del tutto inutile, mentre nella seconda otterrd
certamente un risultato buono, del quale altri potranno utilmente gio-
varsi.

Non c'¢ quindi alcun merito, in sé, nel fare una cosa che ci ¢ sgradita.
Tuttavia, nel caso in cui un certo lavoro sia necessario, dobbiamo es-
sere pronti a farlo se non c'e¢ nessun altro disponibile, anche se si tratta
di qualcosa che non ci ¢ congeniale. In altre parole, il servizio non
deve servire a noi, ma a chi ne ha bisogno (altrimenti non si puo¢ nem-
meno parlare propriamente di servizio)!

Col tempo, l'abitudine di essere pronti a servire, magari senza manie
di protagonismo (che ancora una volta dipenderebbe dal nostro io, ten-
dendo allo scopo di utilita per noi stessi) diventera un tratto del nostro
carattere, e sara nostra aspirazione metterci al servizio, dove possibile
e/o utile, degli altri.

La linea-guida e di demarcazione possiamo ricavarla dalla frase se-
guente:

> E necessario che qualcuno faccia questa cosa: perché non io? <
Osserviamo che in genere I'nvomo ordinario, guidato dall'io e dal corpo
emozionale, coniuga diversamente la frase, dicendo a se stesso: "Per-
ché proprio i0?". Usiamo queste due frasi interrogative come cartina
di tornasole per posizionare noi stessi nel sentiero che stiamo cercando

216



di percorrere. E sempre la prima quella che corrisponde alla nostra
attitudine e al nostro comportamento? Beh, non abbiamo bisogno di
fare alcun esercizio: siamo arrivati a buon punto! Ma non ¢ in genere
proprio della natura umana, per cui noi che facciamo ancora fatica,
forse dobbiamo cominciare mettendo in pratica I'esercizio della vo-
lonta, anche se cela in sé una parte egoistica. Di certo la societa nella
quale siamo inseriti ne trarra beneficio, e avremo contribuito, nel no-
stro piccolo, al suo miglioramento generale.

7. Presenza

Quando “‘siamo presi”, come opportunamente si dice, da un dolore, da
una malattia o anche solo da una preoccupazione, che cosa ordinaria-
mente facciamo? Due sono le reazioni che mettiamo in moto.

Per prima cosa il disturbo diventa la cosa piu importante della nostra
vita, sulla quale riversiamo tutta la nostra ansia e i nostri pensieri, di-
ventando spesso il solo oggetto della nostra conversazione.

E siccome questo atteggiamento col tempo si somatizza, da un lato, e
allontana tutti gli amici, dall’altro, in seconda istanza cerchiamo di at-
tutire il danno cercando di non pensarci e di occuparci di qualcos’altro.
Soluzione questa seconda che ha gli stessi effetti della prima: una in-
terferenza, una intrusione nel lavoro che il nostro corpo (i nostri corpi)
vorrebbe mettere in atto per risolvere il problema.

E chi c’¢ dietro I’ attivita dei nostri corpi, tale da superare anche il pen-
siero? C’¢ la nostra parte piu profonda ed elevata: il Sé spirituale. Ab-
bandonare la presa sul problema quindi non vuol dire affatto lasciargli
campo libero fino a distruggerci; al contrario, vuol dire identificarci
con la nostra vera essenza (sulla quale ¢ destino evolutivo che impa-
riamo ad identificarci), che sa come affrontare la questione. La nostra
personalita deve imparare a collaborare con il Sé. E il solo modo per
guarire e realizzare il “miracolo”.

Ma la personalita ¢ comunque coinvolta, e non possiamo fare finta che
non lo sia. Per questo dobbiamo agire sulla consapevolezza e sulla
percezione. Sbagliano coloro che teorizzano di lasciar fare alla na-
tura sic et impliciter: sono le specie inferiori, il regno animale e in

217



parte il regno vegetale, che non hanno bisogno di questo (e infatti non
somatizzano e guariscono meglio).

Ecco che in questo modo il disturbo diventa una leva per farci avan-
zare nel cammino evolutivo; e questo in definitiva era il suo reale
scopo. Solo in cio che “supera il pensiero” abita il nostro vero essere,
il Sé spirituale, non nel pensiero, e tanto meno nella percezione me-
diata.

Dovremmo considerare la somatizzazione come un ponte, un cavallo
di Troia, che ci consenta di contattare ’attivita spirituale che agisce
profondamente dentro di noi. E questo ponte ¢ proprio la percezione.
Ma dovremmo metterla al servizio del Sé, e il modo ¢ al tempo stesso
semplice ma difficile: fargli “occupare” tutto il corpo, e in particolar
modo, se abbiamo una parte sofferente, sentirlo agire proprio li, attra-
verso lo scorrere del flusso sanguigno, che ¢ un prodotto del corpo
etereo. E un esercizio che si pud fare anche a scopo preventivo: dopo
un attimo di tranquillita faccio una specie di ispezione interiore: c’¢
una parte di me, del mio corpo che non ¢ “presente” alla mia perce-
zione in questo istante? La riporto immediatamente sotto la mia per-
cezione, senza farmi domande, ma sentendo la parte integrata a tutto
il mio organismo. Oppure, se il disturbo ha una origine mentale, la
domanda potrebbe essere: la mia “presenza” & dentro il corpo? Oppure
¢ proiettata fuori dal corpo, magari seguendo una attenzione diretta a
qualcosa di esterno? E possibile continuare a seguire I’attenzione pur
restando presenti alla percezione del mio corpo: devo perseguire que-
sto stato.

Questo esercizio ¢ anche un buon allenamento nell’allontanare qual-
siasi forma di dipendenza di altro tipo: sostanze allucinogene, alcol,
fumo, musica ossessiva o altro, ci fanno uscire dal corpo e lo avvele-
nano, e compiendo I’esercizio le due cose non possono coesistere. Ri-
cordiamo che ’assenza dello spirito interiore, anche momentanea
come mancanza di attenzione, porta sempre con sé il rischio di aprire
la porta a entita non desiderate nella nostra sfera aurica.

218



Disturbo

E un messaggio del Sé
alla coscienza

Ossessione mentale Rifiuto (si somatizza)

Impedisce il messaggio
(cresce il disturbo)

Lo stesso se si delega la “soluzione” all’esperto

Esercizio
La mia presenza C’¢ una parte del mio corpo
¢ dentro il corpo? che non ¢ presente?

8. Innocuita

N

"Primum non nocere" € il motto delle scuole di medicina, che an-
drebbe esteso ad ogni altro aspetto della vita.

Lo scopo del Cristianesimo di Pietro, o exoterico, ¢ stato quello di
condurre le masse ad una visione pill amorevole delle relazioni umane,
sostituendo poco alla volta la forza, che fino ad allora era lo strumento
di potere che aveva permesso alle varie civilta di avanzare e progre-
dire. Nella fase involutiva il bene massimo da salvaguardare erano
le forme, per cui la legge che imperava era "mors tua, vita mea". Il
Cristianesimo cosi entro nella storia dell'uvomo, portando la prima ri-
voluzione culturale nella direzione opposta.

Ma era solo l'inizio; al giorno d'oggi, grazie alla sensibilizzazione por-
tata avanti dal Cristianesimo popolare, I'umanita pitt avanzata & pronta
per il passo successivo; il Cristianesimo giovanneo, o esoterico, o in-
teriore. Non ¢ piu il tempo di salvaguardare la forma, ora dobbiamo
cominciare a costruire l'anima, ossia trasferire nello spirito le

219



potenzialita accumulate nel processo involutivo. Dobbiamo lasciare
le distinzioni e le separazioni che sono servite fin qui ad edificare
forme sempre piu efficienti, e invertire il senso per tornare gradual-
mente all'Unita originale, oltre la storia. Verra il momento in cui do-
vremo abbandonare del tutto la forma, e tutta l'esperienza grazie ad
essa accumulata si trasferira nella dimensione eterea, arricchendo il
nostro corpo vitale. E un processo ancora al di 12 da venire, ma ab-
biamo cominciato ad imboccare la strada che ci portera lontano dal
"diavolo" - cioe colui che divide - facendoci avvicinare al "simbolo" -
cio che unisce. In questa seconda fase dovremo risalire alla Fonte della
Vita, e considerare ogni forma vivente come portatrice di un aspetto
della Vita Unica, della quale le vite dei singoli sono solo divisioni ap-
parenti, a cui dovremo tornare.

Fin qui, il karma ¢ servito per correggere (tramite l'esperienza delle
conseguenze delle azioni compiute) gli errori commessi; ma da solo
non basta: oggi ¢ necessario portare alla coscienza quegli errori, per-
ché solo cosi si puo crescere animicamente. L'individuo pronto per
passare dalla prima alla seconda fase ¢ colui che comincia a sentire in
sé la compassione per tutte le forme di vita, e un po' alla volta la regola
d'oro da lui seguita sara quella del "primum non nocere", in sostitu-
zione del "mors tua, vita mea".

Non sara allora piu la forza fisica ad attirare la donna, e nemmeno
I'avvenenza femminile ad attirare 1'nomo, entrambe qualita utili nella
fase involutiva, ma altre saranno le qualita ricercate, e fra queste 1'a-
more e la compassione per ogni forma di vita, in particolare quelle pil
fragili, sara certamente in primo piano, coinvolgendo altri aspetti
dell'esistenza: lo studio, I'arte, I'alimentazione, 1'abbigliamento, e cosi
via. L'innocuita non riguardera pero solo i suddetti aspetti, ma diven-
tera un tratto distintivo di tutta la personalita: il modo con cui ci rivol-
giamo agli altri, con cui parliamo e sosteniamo le nostre idee e accet-
tiamo quelle altrui, ecc.. Possiamo rischiare di apparire deboli, se giu-
dicati da chi ¢ ancora alle prese con la fase precedente, ma la nostra
sara la vera forza, la forza che risponde col "porgere l'altra guancia",
diventando ci0 che 1'essere umano € destinato a diventare, trasmutando
la natura animalesca nella consapevolezza di essere individui che ospi-
tano un Sé spirituale.

220



Fase involutiva Fase evolutiva

>

“mors tua, vita mea” “primum non nocere’

Costruzione del corpo Costruzione dell’anima

“occhio per occhio” “porgi I’altra guancia”
(Lev. 24:20) (Mt. 5:20...)

karma liberta

Innocuita

9. Ascolto

Ci sono delle persone che sono talmente ansiose di entrare in relazione
con gli altri, che forse si sentono tanto sole nonostante siano circondate
da una compagnia numerosa, che parlano continuamente, volendo far
sapere al mondo intero le "loro" idee su questo o quell'argomento, o
su quello che hanno fatto o che hanno intenzione di fare. La loro pre-
senza si nota immediatamente, e attorno a loro non c'€ mai un attimo
di silenzio, perché sembra essere la cosa che le spaventa di piu.
Quello che fanno, in realta, le allontana anziché avvicinarle al loro
obiettivo. La solitudine ¢ uno stato d'animo che non dipende da cio
che potremmo definire una separazione orizzontale fra noi e gli altri,
ma essenzialmente verticale entro noi stessi: fra 1'io personale e il Sé
spirituale. E 1o che inevitabilmente soffre di solitudine, perché vive
nella separazione, che ne ¢ la madre: senza separazione non puo na-
scere l'io. Il quale cerca di superarla tramite il contatto con "l'altro", il
separato da sé, cercando di creare da due solitudini una compagnia.
Ma il senso di solitudine deriva dal fatto che 1'io cerca compagnia re-
stando nella dimensione che conosce: spazio-temporale. Da qui la co-
municazione. Per superare la comunicazione e uscire dallo spazio-
tempo bisognerebbe entrare in comunione, cosa che non risulta facile,
perché siamo ancora tutti dipendenti dall'io.

221



Come tecnica, la prima cosa da fare ¢ modificare il nostro comporta-
mento: non serve parlare molto, perché cio ci allontana dal nostro
scopo; al contrario, ¢ necessario abbandonare l'io tramite l'ascolto
dell'altro, sforzandoci di cessare di trasmettere qualcosa, e cerchiamo
invece di ricevere. Per fare questo bisogna fare silenzio. Ma il silenzio
non coincide solo con l'arrestare il flusso di parole; possiamo trasmet-
tere anche col pensiero. Bisogna ricevere con tutto noi stessi, con ogni
nostra facolta.

Quando un'altra persona ci sta parlando, facciamo questo silenzio in-
teriore (0 almeno proviamoci), e ascoltiamo ("ascoltare" & 1'azione po-
sitiva, opposta a quella negativa di "sentire") il suono delle parole che
ci stanno arrivando. E assai pill importante riuscire ad ascoltare questo
suono, che comprenderne dialetticamente il significato: cid che co-
mincera ad arrivare saranno non solo i1 pensieri che stanno dietro alle
parole che ci arrivano, ma anche lo stato d'animo, le emozioni, di chi
ci sta di fronte.

Lo sforzo da fare ¢ di cercare di immedesimarci nei suoni che rice-
viamo; cercare di "diventare, essere 1'altra persona". E un esercizio che
non ci suona familiare né spontaneo, ma con la pratica puo aprirci
nuovi orizzonti: un'apertura in noi stessi e una verso gli altri. Infatti, ci
accorgeremo che anche l'altro ad un certo punto comincera a sen-
tire che la relazione ha fatto un balzo di dimensione, € entrata in un
livello superiore, e questo anche senza che noi necessariamente dob-
biamo parlare.

Doppia vittoria contro la solitudine e pietra miliare nel nostro avanza-
mento spirituale.

10. Sacrificio

Lo si potrebbe dire con una battuta: se il lettore ¢ arrivato fin qui nella
lettura, vuol dire che si & sacrificato gia abbastanza. Ma ¢ una battuta
fino ad un certo punto, se guardiamo al significato etimologico della
parola.

Parlare del sacrificio suscita spesso un moto di rifiuto, di allontana-
mento, perché richiama alla mente il dolore e la sofferenza. Il

222



N

significato etimologico del termine, in realta, ¢ “fare, rendere sacro”.
Sempre, in tutte le religioni e in tutti i tipi di templi che sono stati
eretti, prima di potervi accedere era necessario compiere un “sacrifi-
cio”. Nei tempi piu antichi addirittura di esseri umani, poi di animali;
oggi si chiede un atto di contrizione interiore. Si diceva che era per
“ingraziarsi gli dei”. Questo perché gli dei erano visti dal popolo come
permalosi dispensatori di protezioni o castighi, a seconda del loro im-
perscrutabile e capriccioso volere. Si versava del sangue, che appariva
appetitoso agli dei, per ottenere il loro favore.

Oggi, per il cristiano interiore, che senso ha fare ancora tutto questo?
Eppure, nonostante il senso di ritrosia che la parola “sacrificio” su-
scita, I’idea di dover rinunciare a qualcosa per avere dell’altro in cam-
bio, é molto radicata nel nostro animo.

I1 Sé, lo spirito nel quale stiamo cercando di identificarci, non ha bi-
sogno dei nostri sacrifici: siamo noi, inseriti nella personalita, ad
averne bisogno per arrivare fino a lui, ed € un bisogno che sentiamo,
sia pure pil intuitivamente che razionalmente e coscientemente. Den-
tro la nostra personalita c’¢ di tutto, dalle dinamiche piu legate alla
materia fino alle aspirazioni verso il cielo, ma nessuna di esse pud
convivere col proprio polo opposto. Siamo chiamati ad una scelta. E
noi sappiamo benissimo, in teoria, quali sono le scelte da fare; scelte
alle quali promettiamo impegno e costanza nei momenti di attrazione
spirituale, promesse ogni volta infrante quando esse ci costringereb-
bero a rinunciare a qualche cosa che ci sta, momentaneamente, atti-
rando verso la direzione opposta. C’¢ mancanza di equilibrio, perché
nessuna delle due “attrazioni” proviene dal nostro essere piu profondo:
lo spirito.

Gesu ci ha detto: “Chi vuole salvare la propria vita la perdera, e chi
perdera la propria vita per causa mia, la salvera”. Non ha detto: “se
vuoi salvarti devi perdere la tua vita”, ma constata che chi si salva ¢
colui che ha rinunciato, che ha fatto una scelta di vita coerente con il
suo impulso interiore. Noi sappiamo che il sangue ¢ “una sostanza pe-
culiare”, come disse Mefistofele a Faust, in quanto ¢& il portatore della
vita; perdere il sangue conduce alla morte del corpo. Questo ¢ il sacri-
ficio che siamo chiamati a fare: sentire il suggerimento del nostro vero
Sé, non perché vogliamo essere fra i salvati — sarebbe ancora una

223



pulsione egoistica dovuta all’io e alla personalita — ma perché ¢ quello
che davvero, oltre I’apparente superficie, vogliamo e sentiamo dentro
di noi, e sulla cui base vogliamo orientare la nostra vita.

Ogni nuova conquista evolutiva ¢ sempre sorta dall’abbandono di
qualcosa che era giunto al suo scopo finale, e che doveva essere la-
sciato per accogliere la novita. Attardarsi al vecchio e rifiutare il nuovo
sarebbe, questa si, una reale rinuncia, perché ci farebbe allontanare dal
motivo e dalla meta che siamo tesi a raggiungere.

L’aspirante spirituale ¢ come una candela accesa: la cera si deve con-
sumare se vuole illuminarsi e fare luce. Deve solo scegliere se accen-
dersi o meno. D’altra parte, una candela che non si accende diventa un
oggetto del tutto inutile, che perde lo scopo per il quale esiste. La cosa
pil importante, di conseguenza, ¢ quella di bruciare, di fare il “sacri-
ficio”; non ha importanza quanto tempo ci vuole, o se spesso si spegne
e dev’essere nuovamente accesa. Noi siamo qui, incarnati nel nostro
corpo, che ¢ la cera della candela, allo scopo di far nascere e crescere
I’anima, che ¢ la fiamma che illumina; la cera serve a questo, a scari-
ficare se stessa per adempiere alla sua funzione. Dalla materia inerte
alla luce che illumina tutto attorno a sé, oltre quello che potrebbe rag-
giungere se rimanesse solo una candela spenta. La cera cede volentieri
al calore della fiamma; lo stesso dobbiamo imparare a fare anche noi
davanti alle istanze del Cristo interiore.

“Rendiamo sacra”, percio, la nostra vita, e cosi non ci trascineremo le
cose vecchie che abbiamo gia, dentro di noi, superate; e punteremo
all’avventura della novita che ci attende. “Ecco, 10 faccio nuove tutte
le cose”, ci suggerisce il nostro Cristo interiore.

224



DAVANTI ALLE “CRISI”
“Perché proprio a me?”

“Venite a me, voi che siete oppressi e stanchi....
e io vi daro consolazione.”

1. Quando arriva la crisi

La cosa che sorprende di piu, se la guardiamo obiettivamente, ¢ che
...ci sorprendiamo! Viviamo in un mondo dove tutti quelli che cono-
sciamo s’imbattono, prima o poi, in qualche problema; pili 0 meno
grave, pill 0 meno importante. Ma, non siamo in grado di stabilire noi
quanto grave e importante sia un problema per un’altra persona, no?
Viviamo in un mondo dove basta aprire un quotidiano per accorgerci
di quante persone soffrano ogni giorno. Eppure, sembra che non debba
mai riguardare noi. Non per fare il menagramo, ma la lieta notizia do-
vrebbe essere: oggi non mi ¢ capitato niente di grave. E ringraziare.
Quanti giorni abbiamo vissuto cosi, eppure ci siamo lamentati per cose
di poca, se non nessuna importanza! Altro che ringraziare. Allora, ab-
biamo pianificato la nostra vita: abbiamo stabilito tutto, abbiamo pre-
visto tutto. Tutto doveva andare secondo i nostri piani. Ci sembra in-
giusto che qualcosa turbi i nostri desideri e ci costringa a rivedere,
talvolta anche in modo pesante, i progetti che avevamo fatto. Esami-
niamo allora quale limite abbiamo diritto di pretendere, e perché le
cose non vanno sempre (anzi, quasi mai) come ...dovrebbero.

Ogni giorno, ogni minuto della giornata, siamo in contatto in qualche
modo, sia fisicamente, sia emotivamente, ecc., con i nostri simili. In-
stauriamo un’interazione nella quale subiamo o ci imponiamo, a turno,
nei loro confronti, nella quale ci sentiamo abbattuti o inorgogliti, tra-
scurati o gratificati, e cosi via. Tutti questi sentimenti agiscono in

225



profondita dentro noi stessi, e perfino dei sentimenti che abbiamo pro-
vocato in altri, risentiamo. E come se fossimo presi da mille fili, di
colori diversi, alcuni dai colori belli e sgargianti, altri opachi e smorti,
altri ancora che danno la scossa o provocano piacere. Cerchiamo di
visualizzarli questi fili: abbiamo appena parlato con una persona? Un
altro filo ¢ stato creato; di che colore ¢? Ci accarezza o ci stringe fa-
cendoci male? Pensiamo davvero che tutto questo non sia importante,
che fra tutti questi fili, un giorno o I’altro, qualche nodo non ci co-
stringa a fermarci, che ci impedisca di muoverci come vorremmo e ci
costringa invece a fare i conti con esso?

Se poi ampliamo questa idea e questa immagine, passando dalla gior-
nata che stiamo vivendo a tutta la vita, o ancora di piu, a tutte le vite
che abbiamo vissuto fino a quella presente, quanti fili! Alcuni piu sot-
tili e impalpabili, ma altri grossi e pesanti. E cid che, con un altro
nome, possiamo chiamare il Destino.

Quando il destino bussa alla nostra porta, quando scocca 1’ora in cui
abbiamo preso un appuntamento con lui, ¢ 1’ora della giustizia che si
avvicina. Certo, noi lo ignoravamo, avevamo fatto i nostri progetti; ma
solo perché eravamo ignoranti e incapaci di vedere tutti quei fili. La
cosa riguarda gli altri, ma riguarda anche noi: perché sorprenderci?
C’¢ una cosa da fare subito, ed ¢ di estrema importanza, e quanto pil
presto la facciamo tanto meglio sara: non fermarsi, non scappare nella
nostra vita, quella che avevamo pianificato; saperla definire quale in
realta era: frutto della nostra ignoranza. Una vita che non ci apparte-
neva, in realta. Non che non abbiamo il diritto — e anzi il dovere — di
fare dei piani, dei propositi, perd possiamo chiedere che siano esauditi
solo se tengono conto delle dinamiche che noi stessi abbiamo messo
in moto, magari convinti che non creassero conseguenze per noi. Bi-
sogna invece subito affrontare la situazione, riconoscendola come un
appuntamento che aspettavamo, sia pure senza saperlo; comunque un
appuntamento che avevamo, e quindi ACCETTARE la nuova situa-
zione.

Per fare al meglio questo, vediamo chi aveva preso questo appunta-
mento per noi. Noi non siamo solo “corpo”. Il corpo ¢ solo la parte che
percepiamo direttamente di noi stessi, ma il pensiero, le emozioni, la
vitalita, sono corpo? No, non lo sono. C’¢ qualcos’altro in noi; anzi

226



quando ciascuno dice “i0” intende gia proprio quel qualcos’altro. Noi
siamo anche, e soprattutto, spirito. Soprattutto, perché il corpo ¢ la
parte passeggera, che spesso si ammala e che soffre, mentre lo spirito
¢ la parte eterna. CHE USA IL CORPO PER IL PROPRIO SVI-
LUPPO.

Lo spirito abita un corpo in una vita per apprendervi delle lezioni che
per lui (per noi) sono della massima importanza. E lo cambia di vita
in vita, a seconda delle lezioni che si prefigge di imparare, per il pro-
prio sviluppo, in ciascuna.

Fra una vita sulla Terra — in un corpo — e 1’altra, noi ci identifichiamo
nello spirito: noi finalmente siamo davvero quello che siamo. “Io sono
Colui che E”. Li davvero siamo in grado di fare dei progetti, di piani-
ficare la vita futura che ci aspetta, perché ci identifichiamo con il no-
stro vero “i0”, e abbiamo davanti allo sguardo il panorama vasto di
tutte le esistenze precedenti, di tutti i fili che abbiamo intrecciato, e
delle prospettive alle quali legittimamente, in quella vita, possiamo
aspirare. Anche attraverso dei dolori, delle malattie, delle delusioni,
ecc.

Perché, purtroppo, al giorno d’oggi, tutti siamo in grado di apprendere
le lezioni di cui abbiamo — come spiriti — bisogno quasi esclusiva-
mente attraverso esperienze spiacevoli. Esperienze che ci dicano: fer-
mati; stai andando in una direzione sbagliata; devi cambiare strada.
Ma cosa pud davvero convincerci a cambiare strada, senza in qualche
modo costringerci a farlo?

Allora, se guardiamo alle prove, alle crisi, sotto questa nuova prospet-
tiva, dobbiamo ammettere che SONO NOSTRE ALLEATE ED AMI-
CHE, perché col tempo, volgendoci indietro, riconosceremo il loro
ruolo costruttivo e utile. Purché sappiamo ora accoglierle ed accettarle
sotto questo punto di vista. Non si tratta affatto di consolarci, ma, al
contrario, di rimboccarci le maniche. Siamo in questa vita per impa-
rare qualcosa: ecco un’opportunita. Una piccola consolazione, pero,
non farebbe comunque male; eccola: se ¢ vero — come & vero — che
queste crisi servono per aiutarci ad imparare le lezioni che non ab-
biamo ancora imparato, allora possiamo fare questo ragionamento: per
quanto sembrino pesanti, a volte forse insopportabili, fino a che siamo

227



inseriti in esse, in realta noi siamo in grado, siamo capaci di superarle.
Se cosi non fosse, sarebbero inutili e senza scopo. Cosa che non &.
Quindi, con questa conoscenza e con questa consolazione, mettiamoci
all’ opera fiduciosi. Appena cominciamo a intendere le prove in questo
modo, una schiera di Esseri Celesti si mettono al nostro servizio; que-
gli stessi che, fra una vita sulla Terra ed un’altra, ci assisterono nel
progettare e pianificare la vita che stiamo vivendo ora. Con le sue
prove e le sue crisi. E ci dissero: “Coraggio, noi siamo sempre accanto
atel”.

2. Quali strumenti usare

Ci sono degli strumenti da usare, per aiutarci in questi frangenti.
Niente di rivoluzionario: sono ben noti... ma forse male usati.

Non tutti gli strumenti, perd, vanno bene per tutti. Dipende dal tempe-
ramento di ciascuno. Possiamo distinguerli in due grandi famiglie:
quelli che agiscono fuori e quelli che agiscono dentro; entrambi sono
importanti, e il temperamento individuale dara la preminenza del
primo sul secondo, o viceversa.

Useremo due parole per descriverli; sono termini che hanno anche altri
significati, che perd dimenticheremo in questo contesto. In realta, eti-
mologicamente hanno la medesima origine, ma hanno assunto signifi-
cati diversi, dei quali qui noi riscopriremo la parentela reciproca. Que-
ste due parole sono:

relazione e religione, la prima ad indicare la famiglia del fuori e la
seconda la famiglia del dentro (relazione con se stessi).

Cominciamo dal fuori, dalla relazione.

Noi non ce ne rendiamo di certo conto, ma le crisi non nascono im-
provvise. Esplodono di solito improvvisamente e ci prendono alla
sprovvista, ma esse non sono che la conseguenza dell’intrecciarsi di
fili relazionali che, ad un certo punto, formano un nodo diventato ine-
stricabile. Durante tutto il tempo precedente, perd, noi continuavamo
a vivere in un certo modo, nel modo che la crisi dovra modificare, e
ad instaurare relazioni basate su quel modo.

228



Non possiamo stupirci, percio, se spesso le persone con le quali vive-
vamo pill in prossimita, e sulle quali pensavamo di poter contare in tali
frangenti, nel momento della crisi non si mostrano adatte a sostenerci.
E UNA CRISI ANCHE PER LORO!

Non ¢ facile che succeda il contrario; se dovesse succedere sarebbe
davvero un grande aiuto: significherebbe forse che queste persone
avevano un ruolo da svolgere nella nostra crisi, che facevano, se cosi
si puo dire, parte del gioco.

E assai pitl facile, perd, che le cose non vadano cosi. Non bisogna far-
gliene una colpa; magari loro ce la mettono tutta, ma siamo noi ad
avere cambiato le carte in tavola.

La cosa migliore da fare, a questo punto, ¢ probabilmente quella di
dire: cerco le persone che ora mi comprendono meglio, con le quali
mi sento meglio in questa nuova situazione, e lascio perdere, per il
momento, le altre. Senza colpevolizzare queste ultime: potremmo anzi
dire loro che abbiamo bisogno della loro comprensione e pazienza fino
al momento in cui non ci sentiremo meglio. Che la loro comprensione
¢ gia per noi di estrema importanza.

Magari non sara necessario un allontanamento fisico, ma sentirci com-
pletamente liberi e rispettati anche nei cambiamenti che vorremo in-
staurare nel nostro modo di pensare e di condurre la vita, questo si.
Rispolveriamo 1’antico, ma saggio, adagio: I’amico si vede nel mo-
mento del bisogno. Alcuni hanno gia stabilito una relazione con se
stessi, quella che abbiamo definito come “religione”. E un dialogo in-
teriore, pitt profondo, che puo aiutarci nei momenti critici. Perché puo
aiutarci? Perché riconosciamo dentro di noi una fonte, una radice che
si distingue dal corpo, o dai fatti esteriori, pil importante di questi, e
quindi riusciamo comunque a rimanere “‘centrati”’, non in balia degli
eventi esterni. Anche una malattia, in questa visione, diventa un
evento esterno, che con la forza interiore puo essere affrontata, accet-
tata, vissuta.

La malattia VUOLE ESSERE VISSUTA: e viverla ¢ il cammino che
dobbiamo attraversare se vogliamo davvero, nel senso pilt profondo e
interiore, guarire.

229



Lo strumento della religione dunque va perseguito; il problema é&:
come? Con la devozione. Possiamo definire la devozione come un at-
teggiamento dello spirito aperto e fiducioso verso I’ Amore Divino. Se
non vi siamo abituati, il metodo migliore per iniziare ¢ anche il pil
semplice e il piu antico: la preghiera. Non stiamo qui a sindacare
sull’autenticita della preghiera, su quali preghiere dire (o recitare),
sulle parole (meglio le nostre o quelle gia note?), ecc. Nei momenti di
crisi non abbiamo certamente né il tempo, né il bisogno, né la voglia
di perderci in simili disquisizioni filosofiche. Prefiggiamoci di valu-
tarne I’efficacia a posteriori.

Pregare per pregare, e basta. Perché con la ripetizione propria delle
preghiere, con la ritualita di farlo ogni giorno, possibilmente alla stessa
ora, col tempo apriamo una breccia dentro di noi; cominciamo a guar-
dare verso la nostra interiorita... dal buco della serratura, si potrebbe
dire, per vedere la luce che tutti abbiamo dentro.

Si, tutti abbiamo dentro la Luce. Non stiamo facendo una seduta psi-
canalitica per scrutare fatti rimossi o chissa quali mostri: con la devo-
zione ci rivolgiamo alla nostra natura spirituale, non alla personalita.
E Ii brilla la “nostra” Luce.

E necessario uno sforzo iniziale, se non siamo abituati, ma la ripeti-
zione costante col tempo ci viene in aiuto. E una volta aperta la brec-
cia, I’aiuto, CHE FORSE ERA LO SCOPO che la crisi si proponeva
di ottenere, arriva!

In realta, quasi nessuno appartiene esclusivamente a una delle due ca-
tegorie di temperamento che abbiamo esaminato: di solito ne prevale
una, ma ¢ presente anche 1’altra, oppure si alternano e noi siamo come
in un’altalena, presi tra la dimensione esteriore e quella interiore. Altra
cosa riguarda il carattere e le tre vie delle dinamiche evolutive (al cui
testo dedicato rimandiamo il lettore), che per loro natura sono passibili
di cambiamento e di passaggio anche da una via all’altra.

Ebbene, le crisi, le malattie, i problemi, anche se nascono fuori di noi,
sono sempre qualche cosa che cresce e matura dentro di noi. Da fuori
raramente si vedono; a volte sono anche insospettati a chi non ci co-
nosce proprio da vicino. E dentro quindi che dobbiamo soprattutto
agire. L’aiuto da fuori ¢ molto importante, ma ¢ difficile chiederlo, ¢
difficile essere compresi, ¢ difficile darcelo.

230



Soprattutto, non diamo la colpa agli altri — rischieremmo di doverli
ringraziare quando ci dovremmo accorgere del bene finale che ne ri-
sultera — e neppure a noi stessi, poiché noi siamo gli autori del nostro
destino — ricordate tutti quei fili? — e quindi siamo titolari dei “diritti
d’autore”, e ogni istante possiamo mettere in gioco nuove cause che,
dall’esperienza passata, quale che sia, ricaveranno una crescita e un
arricchimento veramente autentici: quelli interiori.

E come ci saremmo arrivati senza la crisi?

3. L’importanza delle crisi

Il primo pensiero che ci viene in mente non appena ci rendiamo conto
di trovarci nel bel mezzo di una crisi, € quello di dire a noi stessi di
stringere 1 denti, che prima o poi passera.

Quasi vorremmo che questo periodo rimanesse sospeso, che si creasse
un vuoto nella memoria in modo che, una volta superato, non lasciasse
alcuna traccia nella coscienza e nella vita.

In realta, tutta la vita ¢ costellata da quelle che possiamo chiamare crisi
pitl 0 meno di questo tipo, di momenti difficili da affrontare, davanti
ai quali vorremmo metterci a ...correre nel tempo, perché passino via
il piu presto possibile, e finiscano per essere dimenticati. Anche gli
esami scolastici di quando eravamo bambini o adolescenti, rappresen-
tarono momenti analoghi, non ¢ vero? E se oggi ci voltiamo indietro,
e ripensiamo all’infanzia, o all’adolescenza, chiediamoci:

li ho dimenticati quei momenti? Oppure sono rimasti impressi, piu di
altri, come tappe salienti, nella memoria? Quasi certamente ¢ quest’ul-
tima la risposta, perché in realta cio che vorremmo ora far passare ve-
locemente e dimenticare, quasi come fosse una parentesi nella nostra
esistenza, ¢ invece uno di quei momenti importanti.

E in questi momenti che si decide il corso della vita, quella vita stessa
che non sarebbe nulla, che sarebbe povera di esperienza e quindi di
significato, senza di essi. Quando in futuro ripenseremo a questo
tempo della nostra vita, saranno questi i momenti che ricorderemo
come importanti e decisivi. E quindi importantissimo viverli nel modo
giusto.

231



Ma qual ¢ il modo giusto, allora? Potremmo vedere questa crisi come
rappresentasse i dolori di un parto. Ogni lieto evento (cosi viene chia-
mato) ¢ preceduto dal dolore; dolore che prefigura qualcosa di lieto e
capace di riempire, modificandola, la vita. Quando sta per nascere un
bambino non si sa se sara maschio o femmina, bello o brutto, sano o
malato: lo si accetta perd com’e, e si accettano in nome suo anche i
dolori che la nascita contempla.

Ogni crisi cela in sé lo stesso sentimento, e se riusciamo a viverla con
questo spirito produrra a sua volta una ri-nascita, cio¢ una nascita
nuova in noi. Qualcosa che ancora non conosciamo, ma che abbiamo
fermamente fiducia produrra una crescita interiore, riempiendo e mo-
tivando quel nostro vivere quotidiano che altrimenti risultava vuoto e
noioso. Anche se ancora non ci rendevamo conto che lo fosse.
Teniamo presente anche un altro fattore: noi non conosciamo in realta
1 nostri veri limiti; solo mettendoci alla prova possiamo conoscerci a
fondo. Ma una predizione & possibile fare: le crisi, tanto pitt sono pro-
fonde, tanto piu ci fanno attingere alle nostre risorse interiori, risorse
che lo spirito ci mette a disposizione solo in questo stato d’animo, per-
ché solo in questo stato d’animo siamo disposti a fare lo sforzo neces-
sario per farle emergere.

Senza crisi non ¢’¢ nascita, non c’€ progresso, non ¢’¢ miglioramento.
Impegniamo tutte le nostre risorse affinché in futuro, quando ricorde-
remo questi giorni, diremo a noi stessi: Bravo, hai superato la prova,
prova alla quale ripenso con gratitudine perché ha contribuito a farmi
diventare quello che sono!

232



DAVANTI AI SENSI DI COLPA

Il termine "psicologia" significa "conoscenza dell'anima". Purtroppo
la scienza materialistica d'oggi ha escluso I'anima perché cosi ritiene
di favorire la conoscenza.

Precisiamo subito che in questa sede non & assolutamente nostra in-
tenzione (né sarebbe possibile) fare delle sedute di psicanalisi: né af-
frontare e risolvere problemi personali, quello & un lavoro che ognuno
deve fare da sé, ma mettere piuttosto in luce I'aiuto che i nostri Inse-
gnamenti possono dare ad un lavoro interiore, al fine dello sviluppo
spirituale dell'uomo.

1. Il Peccato
SCOPO E NATURA DEL PECCATO

Tutti noi, probabilmente, siamo cresciuti con una educazione caratte-
ristica del cattolicesimo; anche chi non proviene da famiglie religiose,
ha quasi sicuramente risentito di certi influssi, perché si sono radicati
nella societa. E non intendo caratteristiche del Cristianesimo, che
spero riusciremo a mostrare quanto siano stati invece disattesi, ma pro-
pri del cattolicesimo, ossia di quella struttura e ideologia che si fa ri-
salire al Cristo, ma che in realta risente di influssi precedenti che il
Cristo volle superare.

Tipico esempio ¢ quello del peccato e del castigo ad esso correlato.
Mai il Cristo pronuncio parole di castigo, e men che meno di castigo
eterno! La parola che viene cosi tradotta nella Bibbia, & la parola greca
aionian, che in realta vuol dire "un periodo di tempo non determinato”.
Altra parola usata nella Bibbia e pronunciata talvolta anche da Gesu ¢
Geenna, che era un luogo in prossimita di Gerusalemme dove

233



anticamente si facevano sacrifici umani in onore di Moloch; il termine
ha percio il significato di castigo tramite la morte, e non di sofferenza
eterna.

Il termine "peccato”, invece, etimologicamente vuol dire "sbagliare
strada". Ma noi siamo talmente imbevuti dell'idea del peccato e del
castigo, che ci sembra naturale pensare in termini di vendetta. Anche
se la legge e la Costituzione prevedono, ad esempio, che le pene car-
cerarie debbano servire per rieducare le persone, nella coscienza co-
mune la prigione & un luogo dove chi ha commesso un crimine "si
merita" di restare, per punizione. Senza altro scopo che questo.
Dobbiamo subito cercare di disfarci dell'idea che Dio voglia rifarsi,
vendicarsi di noi, se osiamo disobbedire ai Suoi comandamenti. Tale
idea discende dalla concezione di una vita unica, al termine della quale
saremo giudicati: premiati o castigati eternamente. La Divinita cioe ci
avrebbe creati per il gusto di emettere dei comandamenti come prova
della nostra obbedienza, e guai a noi - esseri a Lui inferiori e percio
dipendenti - se non ci adattiamo. Un Dio, insomma, che avrebbe biso-
gno di vedersi approvare ed obbedire, come prova del Suo potere; ver-
rebbe da dire che avrebbe bisogno di un buon analista. Naturalmente
non ¢ cosi. La nostra coscienza incentrata esclusivamente sul piano
fisico ci impedisce di vedere come, in realta, la separazione e la divi-
sione che caratterizza questa dimensione sia solo una specie di illu-
sione ottica, mentre fondamentalmente TUTTO E UNO. Tutti percio
risentono di quanto succede, perché ogni uomo cela in profondita di
se stesso una particella divina, che lo unisce a tutti gli altri e a Dio, di
cui ¢ parte. La perdita anche di un solo uomo percio significherebbe
la perdita di una parte di Dio, e questo - essendo Dio il Tutto - non ¢
possibile. Lo scopo per cui Dio ci ha creato, di conseguenza, non ¢
quello di esercitare un potere che Gli dia soddisfazione, ma di consen-
tirci di far crescere e sviluppare questa scintilla divina interiore, fino a
riconoscere noi stessi quegli esseri divini che in fondo siamo, e a svi-
luppare le facolta e i poteri divini conseguenti.

Ovviamente questo non € un lavoro da un giorno. La nostra scintilla
divina, all'inizio del percorso evolutivo, conteneva si in sé tutte le pre-
rogative del Creatore, ma solo allo stato potenziale, per "attivarle" e

234



renderle fattive e consapevoli fummo inseriti nella materia, allo scopo
primario di risvegliare la prima dote necessaria: I'auto-coscienza. Ele-
mento indispensabile a questo scopo & 'esercizio della LIBERTA: se
non c'¢ liberta non & ovviamente possibile raggiungere 1'altezza del
Creatore né dare esercizio all'auto-coscienza. La liberta pertanto fa
parte integrante del Piano Divino per 1'uomo, al fine di ottenere I'o-
biettivo finale di completa emancipazione. La liberta pero deve tenere
presente che ha per scopo quell'obiettivo, e poiché il suo uso ignorante
potrebbe metterlo arischio, ecco che ¢ subordinata ad esso: tanto meno
un individuo ¢ avanzato spiritualmente, tanto meno ¢ dotato di liberta
(un oroscopo eretto per una persona di questo tipo ci dira esattamente
quale sara il suo comportamento e quali saranno le sue reazioni). E
vero pero che tutti partiamo da una situazione iniziale di ignoranza,
percio tutti siamo sempre dotati di una quota di liberta onde farci ap-
prendere (attraverso i nostri errori) gli insegnamenti necessari ad ac-
crescerne la quantita in noi stessi.

Dicendo infatti che dobbiamo disfarci dell'idea che ci sia una Divinita
che ci aspetta al varco, per cosi dire, per castigarci quando dovessimo
disobbedirle, non dobbiamo negare la validita del sistema "premio/ca-
stigo", altrimenti definito "a prova ed errori", sistema fondamentale
sul quale si poggia il processo evolutivo. Quella che dobbiamo inte-
riorizzare ¢ 1'idea che cio che definiamo "castigo", in realta dobbiamo
considerarlo come una "lezione"; anzi, dovremmo proprio sostituire la
parola "castigo" con la parola "lezione". La nostra filosofia infatti de-
finisce il mondo una Scuola, nella quale siamo inseriti per imparare
sempre nuove e pill avanzate lezioni, in modo che acquisiremo sempre
maggiore conoscenza e coscienza, e di conseguenza maggiore am-
piezza di liberta.

Per essere in grado di conoscere meglio noi stessi individualmente fino
ad avvicinarci alla scintilla divina che ci abita, dobbiamo dare uno
sguardo veloce allo sviluppo che tutti, in quanto umanita, abbiamo
svolto collettivamente fin qui; sviluppo che tutti condividiamo. L'u-
manita ¢ passata da una fase della quale il bambino di oggi sta ricapi-
tolando l'esperienza, che si ¢ via via sviluppata fino a formare I'nomo

235



odierno. Come noi guidiamo esternamente i nostri bambini, dando
loro delle regole da seguire e facendole rispettare fintantoché non
siano in grado di regolarsi autonomamente, cosi nella nostra infanzia
evolutiva avemmo bisogno di un tipo di guida analoga. A ci0 provvide
I'Entita che potremmo chiamare il nostro genitore collettivo: Jahve, il
Dio dell'Antico Testamento. Fu lui a guidarci attraverso i Comanda-
menti e per mezzo del castigo quando li infrangessimo, e questo era -
ed ¢ tuttora - il Suo compito, essenziale per il nostro sviluppo.
Ognuno di noi, nel corso di numerose vite sulla terra, ha accumulato
questi insegnamenti ed ¢ cio che ¢ grazie alle esperienze di "pre-
mio/castigo" finora svolte. Quando rinasciamo siamo percio portatori
di un carico di debiti e crediti, in base alle dinamiche e relazioni che
abbiamo posto in essere in precedenza, con lo scopo di insegnarci dove
abbiamo sbagliato e dove ci siamo invece ben comportati. E quello
che comunemente chiamiamo il Destino, che non € né frutto del caso
né di un capriccio divino: siamo noi stessi i suoi autori, con tutti i di-
ritti, di conseguenza, di modificarlo e migliorarlo.

Man mano che queste lezioni vengono apprese e interiorizzate, non
abbiamo pill necessita della Legge esterna (i Comandamenti), perché
I'abbiamo conquistata interiormente: questo ¢ quanto ¢ venuto ad in-
segnarci il Cristo: superare la Legge di Jahve - destinata ai "bambini"
che non sanno guidarsi da soli - con la Legge dell'Amore, molto pil
esigente di quella esterna, perché nata da tutte le relazioni affrontate
nelle vite precedenti.

Rimane pero nella nostra coscienza, nel nostro ricordo subconscio sia
collettivo che individuale, 1idea del peccato e del castigo, dell'Inferno
e del castigo eterno, funzionali ad un tipo di educazione che dobbiamo
ora trasformare. Non ci illudiamo, tuttavia, di non avere piu bisogno
della guida esterna: siamo tutti "in mezzo al guado", e mentre intrave-
diamo davanti a noi il Sole che sta sorgendo col suo messaggio Cri-
stico, siamo ancora in penombra e abbiamo bisogno della luce riflessa
della Luna, inviata ad illuminarci da Jahve e dai Suoi Angeli. Chi pero
¢ piu avanzato comincia a mostrare intolleranza verso quei Comanda-
menti che a volte non condivide, perché li ritiene troppo semplicistici
per il suo livello di coscienza, basati come sono piu sull'apparenza

236



esteriore (inevitabile per la loro funzione) che sulla sostanza che egli
ora comincia a condividere e conoscere. E cosi che si passa dal catto-
licesimo al vero Cristianesimo.

Liberarci dell'idea del peccato legata al castigo ¢ pero difficile, perché
connessa con tutto quanto abbiamo fin qui esperimentato. Se & vero
che il sistema premio/castigo ¢ essenziale per il progresso ed € un me-
todo naturale, ossia usato dalla natura secondo le sue leggi, quando ad
essa si aggiunge il giudizio scivoliamo in un metodo non pill naturale
- le leggi della natura agiscono impersonalmente - ma secondo un cri-
terio di tipo culturale. Ed & questo che va affrontato e superato.

Vi possono essere due modi per superare questa situazione, che an-
drebbero utilizzati entrambi per ottenere il successo:

(1) Il primo affrontandolo dal punto di vista razionale. Comprendendo
che il mondo & una scuola e vedere come grazie alle lezioni che vi
impariamo siamo in grado di migliorarci. Trovando dei nessi di causa-
effetto nei fatti della vita, anche in quelli che appaiono, se esaminati
superficialmente, i pill ingiusti, € come questi diventino invece com-
prensibili (e accettabili) se osservati nell'ottica della rinascita e dell'e-
voluzione spirituale. Leggendo il Vangelo per trovare come Gesl non
abbia mai condannato nessuno, ma abbia sempre perdonato anche i
Suoi persecutori.

(2) 1l secondo modificando conseguentemente il proprio comporta-
mento volontariamente; ma questo lo vedremo fra poco.

L'OFFESA E IL GIUDIZIO

Matteo 5

[38] Avete inteso che fu detto: Occhio per occhio e dente per dente;
[39] ma io vi dico di non opporvi al malvagio; anzi se uno ti per-
cuote la guancia destra, tu porgigli anche l'altra;

[40] e a chi ti vuol chiamare in giudizio per toglierti la tunica, tu la-
scia anche il mantello.

[41] E se uno ti costringera a fare un miglio, tu fanne con lui due.
[42] Da a chi ti domanda e a chi desidera da te un prestito non vol-
gere le spalle.

237



[43] Avete inteso che fu detto: Amerai il tuo prossimo e odierai il tuo
nemicoy

[44] ma io vi dico: amate i vostri nemici e pregate per i vostri perse-
cutori,

[45] perché siate figli del Padre vostro celeste, che fa sorgere il suo
sole sopra i malvagi e sopra i buoni, e fa piovere sopra i giusti e so-
pra gli ingiusti.

Questo passaggio evangelico ¢ stato al tempo stesso uno dei piu letti
perché considerato - giustamente - distintivo del Cristianesimo rispetto
alle religioni precedenti, ma anche uno dei pitl incompresi, facendo
scaturire innumerevoli interpretazioni e malintesi.

Per comprenderlo bene dobbiamo considerare le leggi gemelle di Ri-
nascita e di Conseguenza, che fanno si che in ogni vita ci si presentano
situazioni che derivano dal comportamento che noi stessi abbiamo
condotto nelle esistenze precedenti. La grandissima parte di queste si-
tuazioni riguardano le relazioni con gli altri: possiamo dire che "gli
altri" rappresentano uno strumento che quelle leggi utilizzano per in-
segnarci delle lezioni fondamentali per il nostro avanzamento. Quello
che noi definiamo il "Destino".

Quante volte ci ¢ capitato di sentire una specie di antipatia o di simpa-
tia (ma soprattutto antipatia) verso una persona che, se analizziamo i
fatti, non ci ha mai fatto niente di male, eppure facciamo fatica ad ac-
cettarne la compagnia se non addirittura la mera vicinanza? A cosa ¢
dovuto questo fenomeno? E chiaro che nei confronti di quella persona
esiste un tipo particolare di relazione, anche se a noi ignoto perché
probabilmente risalente a vite trascorse. La sola vicinanza mette in
moto "vecchie" sensazioni, che riaffiorano a causa di quella forma di
memoria superconscia depositata in noi, anche se non a livello cere-
brale (la parola ri-cordo rimanda al cuore e non al cervello, in realta).
Affrontare situazioni non ancora risolte ha percio lo scopo di risol-
verle: se non lo facciamo le stesse si aggraveranno sempre di piul nel
futuro, fino ad arrivare a costringerci in una relazione addirittura pa-
tologica, tale da impedirci la possibilita di rifiuto. Ad entrambi i sog-
getti interessati alla relazione, percio, conviene risolverla il pill preso
possibile.

238



La Legge del Karma o di Conseguenza ha questo scopo. E quella legge
che reclama:

- occhio per occhio;

- la chiamata in giudizio;

- una qualsiasi costrizione;

- amore verso il prossimo e odio verso il nemico.

E la Legge di Jahve, che reclama il pagamento del debito in maniera
coatta, al di fuori di un mutamento volontario e consapevole di atteg-
giamento e di comportamento. E la legge per I'nvomo "bambino”, da
mettere in castigo quando si comporta male.

La Legge di Conseguenza per0, da sola, non basta a farci superare la
situazione: ripristina l'equilibrio voluto dalla Legge, ma noi rima-
niamo sempre piul avvinghiati in relazioni disarmoniche, che non ci
liberano e non ci permettono di migliorare. Per questo I'umanita ad un
certo punto ha avuto bisogno di qualcosa di piu e di diverso. Il Cristo
ci ha portato questa novita, questa "Buona Notizia", capace di libe-
rarci: la sostituzione della Legge con 1'Amore, che chiede:

- di porgere l'altra guancia;

- di rinunciare alla difesa;

- di non resistere alla forza dell'altro;

- di amare tutti e non solo il "prossimo".

Porgere 1'altra guancia, pertanto, non ¢ l'azione del debole che si sot-
tomette alla forza altrui, ma 'azione volontaria e positiva del piu forte,
che in questo modo si libera (e libera anche I'altro, per quanto concerne
la presente relazione con sé) delle conseguenze spiacevoli di quel le-
game. E un atto "eroico" definitivo e risolutore.

Tutti conosciamo la parabola del "Figlio prodigo", dove viene raccon-
tata la reazione di un padre al ritorno del figlio che si era perduto di-
sobbedendogli, era "rientrato in sé" grazie all'esperienza fatta, aveva
capito ed era ritornato. Il padre lo ha colmato di doni, causando le pro-
teste del fratello il quale aveva sempre obbedito al padre e si vedeva
ora quasi messo da parte in favore di chi aveva disobbedito. Quale
reazione abbiamo quando leggiamo questo episodio? Se lo sfrondiamo
da interpretazioni varie e talvolta fantasiose che cercano di farcelo di-
gerire, esclamiamo: "Non & giusto!". E vero: non & giusto; ma il

239



"giusto" appartiene alla categoria della Legge di Jahve, per la quale si
da per ricevere in cambio. Per la quale vige 1'occhio per occhio. Ma
quando uno "rientra in sé" e comprende, supera questa fase e si avvi-
cina all'Amore; allora il Padre non guarda piu ai nostri peccati, perché
hanno raggiunto il loro vero scopo: farci comprendere e ritornare alla
Sua Casa.

Solo se consideriamo che siamo in questo mondo, che siamo in con-
tatto con le persone che ci attorniano, con lo scopo di insegnarci delle
lezioni capaci di liberarci e avvicinarci all'Amore, possiamo riuscire
ad accettare le relazioni spiacevoli e a reagire in modo differente, co-
struttivo anziché distruttivo.

Ma per riuscire a fare questo dobbiamo cessare di considerare le rela-
zioni con un'ottica materialistica, ossia di alterita: TUTTO E UNO
abbiamo detto, e la separazione e divisione sono solo apparenze con
una funzione didattica. La ricetta ¢: ENTRARE IN NOI STESSI il piu
profondamente possibile. La relazione esteriore discende dalla co-
scienza obiettiva di veglia centrata sui sensi fisici:

Spirito interiore

RELAZIONE
INTERIORE (Sé)

individuo

RELAZIONE ESTERIORE (io)

individuo

Piu entriamo in noi stessi spiritualmente, pitl siamo in grado di instau-
rare una relazione di tipo interiore con gli altri, perché cosi facendo
risaliamo sempre pill verso quell'Unita fondamentale dalla quale tutti
discendiamo, e dove ha sede la nostra vera Essenza.

240



Sorge spontanea la domanda a questo punto: di fronte ad una offesa,
quale deve essere la nostra risposta? E chiaro da quanto detto che non
deve essere del tipo "occhio per occhio", ma per evitare questo si pud
pensare di cadere nell'opposto, cio¢ nel "subire passivamente”. Anche
una risposta di questo tipo sarebbe ugualmente sbagliata, perché a sua
volta confermerebbe la ragione altrui; in entrambi i casi avremmo una
non risoluzione, e cadremmo nel dominio della Legge Jehovitica e del
prevalere del piu forte.

Non reagire quindi, ma agire seguendo la propria maggiore consape-
volezza e comprensione. Prendersi l'iniziativa nella direzione dell'A-
more, che I'altro non si aspetta e percio destabilizzandolo (e facendolo
- forse - pensare o porsi degli interrogativi).

Se leggiamo il brano di Matteo, vediamo che:

- porgere l'altra guancia non ¢ come accettare lo schiaffo;

- fare due miglia invece di uno non ¢ come subire l'autorita dall'altro;
- dare anche il mantello non ¢ come lasciarsi togliere la tunica;

- amare il nemico non ¢ come limitarsi a non reagire alla sua offesa.

Non esiste una ricetta da dettare: ognuno deve trovare in sé la risposta
adatta situazione per situazione che la propria compassione gli ispira.
Dettarla sarebbe tradire la ricerca interiore, che invece € la sola che
puo permetterci di uscire e liberarci da quel tipo di relazione, ricavan-
done la lezione utile. Gli esercizi dello “Stile di vita” sono assai utili
in questi frangenti.

Un pensiero di Einstein:

"Un essere umano ¢ parte dell'intero che chiamiamo Universo, una
parte limitata nel tempo e nello spazio.

Ha un'esperienza di sé, dei suoi pensieri e sentimenti, come fosse se-
parato dal resto, una sorta di illusione ottica della sua coscienza.
Questa illusione e per noi come una prigione, che ci limita ai nostri
desideri personali e all'affetto per poche persone che ci sono vicine.
1l nostro compito deve essere liberarci da questa prigione, ampliando
la nostra cerchia di compassione per includere ogni creatura vivente
e l'intera natura nella sua bellezza."

241



2. il senso di colpa
L'AZIONE DI MARTE E DI SATURNO

E necessario prima di tutto chiarire che cosa intendiamo per senso di
colpa. Se il sistema di prova ed errori ¢ quello sul quale si basa l'evo-
luzione della coscienza, allora sentirsi "responsabili” delle nostre
azioni come conseguenza delle esperienze apprese nel passato, ¢
senz'altro un fatto positivo. Infatti, nella vita post-mortem riviviamo
gli episodi dell'esistenza trascorsa vivendo in prima persona cio che
abbiamo causato agli altri, e quest'esperienza si imprime nella nostra
anima fungendo da "voce della coscienza" per analoghe situazioni fu-
ture. Quando queste si verificheranno, infatti, inconsciamente saremo
spinti a non ripetere quell'errore che nell'esistenza post-mortem ci ha
causato dolore. La consapevolezza degli errori commessi pertanto ¢
una ricchezza e una acquisizione importante, che porta all'interioriz-
zazione della Legge. Non ¢ questa consapevolezza percid che vo-
gliamo qui analizzare con il termine "senso di colpa", e dobbiamo sa-
pere distinguere fra queste due forme, cosa non sempre agevole, natu-
ralmente.

L'essere umano ¢ sottoposto a diverse forze che agiscono in lui, e che
egli ha la possibilita/responsabilita di seguire o rifiutare. La qualita e
quantitd di queste forze dipende dalla sua situazione evolutiva: da
quello che ha permesso o negato nelle vite precedenti.

Abbiamo visto come la "voce della coscienza" sia il risultato delle
esperienze accumulate, € questa voce interiore ha in ogni istante la
possibilita di ascoltare in un modo o nell'altro le forze che agiscono in
lui. Possiamo distinguere in estrema sintesi due categorie di queste
forze, per la materia che qui ci interessa:

1 - una forza che spinge all'azione, che possiamo identificare nella
forza marziana;

2- una forza che trattiene dall'azione, identificabile nella forza satur-
nina.

242



Queste forze di per sé non sono né buone né cattive, poiché abbiamo
bisogno di entrambe.

La forza marziana ¢ positiva in quanto energia dinamica costruttiva,
che veicola la volonta e permette il raggiungimento di traguardi; pud
essere negativa se si trasforma in aggressivita, competitivita, lotta o
colpi di testa.

La forza saturnina pud essere positiva quando mette ordine e struttura
l'azione, dona perseveranza e ponderatezza; pud essere negativa
quando crea stagnazione, apatia, ostacolo e blocco al pensiero e all'a-
zione.

Quando non rispondiamo a dette forze secondo quanto la voce della
coscienza ci indica, nasce in noi un conflitto interiore e la sensazione
di peccato. Anche questa puo essere pitt 0 meno forte: ci sono diverse
tipologie di coscienza, da chi non la avverte quasi del tutto a chi la
avverte esageratamente. I primi sono quelli che definiamo "Anime
Giovani": vuol dire che hanno fatto relativamente poca esperienza, e
stanno ancora imparando dalle loro esperienze post-mortem. Ma non
ci interessano e non li trattiamo qui, essendo ancora incapaci di valu-
tare neppure la responsabilita delle loro azioni.

Gli altri possono sentire la responsabilita dell'azione fatta o provare il
cosiddetto "senso di colpa".

Come conseguenza di quest'ultimo, ¢ possibile avere due tipi di rea-
zione, a seconda se prevalga l'azione delle forze saturnine o marziane:
- se prevalgono le forze saturnine il senso di colpa puo causare un de-
ficit di autostima e la DEPRESSIONE (ci si arrende);

- se prevalgono le forze marziane pud portare ad un eccesso di auto-
stima e ad EPISODI MANIACALI (ci si difende).

Per equilibrare la situazione, il primo tipo ha bisogno di ACCET-
TARE I PROPRI LIMITT;

il secondo tipo dovrebbe comprendere LA PROPRIA RESPONSABI-
LITA in quello che succede, cessando di dare sempre la colpa agli al-
tri.

Fare lievitare nella propria concezione del mondo l'idea della Evolu-
zione pud essere in entrambi i casi una via d'uscita, perché si com-
prende cosl come siamo tutti in cammino e percio, fintantoché siamo

243



in esso - tutti quanti siamo quindi incarnati - abbiamo tutti qualcosa da
imparare, ognuno con le ricchezze acquisite e le carenze da colmare.
A tutti ¢ quindi richiesto di migliorarsi, e riconoscere i propri errori ¢
il primo necessario passo verso il miglioramento, che in futuro sara
sicuramente conquistato. Nessuno & perfetto, ma riconoscere i propri
difetti ¢ indispensabile per migliorare.

Occorre ampliare il panorama comprendendo che la situazione non &
definitiva, e che le differenze fra le persone sono un mezzo per aiutarci
ad essere tutti migliori in futuro.

SENSO DI COLPA: UN BLOCCO MENTALE

La conoscenza che la Legge esterna col tempo si trasforma nella sua
interiorizzazione puo forse metterci sulla buona strada. Il fatto ¢ che
la Legge esteriore, quella che ci ha condotto per mano nel corso di
quella che abbiamo chiamato la nostra infanzia evolutiva, non chie-
deva che ne comprendessimo e condividessimo le ragioni: dovevamo
solo obbedire e basta; perché i Comandamenti erano diretti a individui
non ancora maturi e in grado di capirne le motivazioni. Siamo in que-
sto modo "cresciuti" con una serie di regole dalle oscure motivazioni
con le quali misurare le nostre azioni; in altre parole, una azione era
"buona" solo perché obbediente alle regole, ma davanti ad azioni non
contemplate, o ad eventi inattesi, eravamo privi della capacita, del me-
tro di misura, che ne valutasse la bontd o meno. Qualsiasi azione po-
teva essere considerata cattiva finché non fosse stato chiaro che era
ammessa, e la conseguenza di una azione cattiva era la punizione, il
castigo. Un fatto doloroso percio pud, per una mentalita di questo tipo
saturnino, essere considerato un castigo, poiché siamo privi della ca-
pacita di valutarlo "in sé", ma possiamo farlo solo dalle conseguenze
che gli attribuiamo.

Un esempio. In una intervista, il famoso attore Robert Redford ha rac-
contato la sua reazione conseguente alla morte di un figlio: "Per noi
fu un dolore indicibile. So che puo suonare egocentrico, e col senno
di poi posso dire che lo fu, ma provai una sensazione di castigo. lo

244



avevo rifiutato il buon senso per condurre una vita avventata. Mio
padre mi aveva detto che ero irresponsabile, e quello, cosi sentii, era
un disastro di cui ero l'unico responsabile".

Ora, € chiaro per noi - come lo fu per lui stesso pil tardi - che il figlio
non mori a causa del suo comportamento non conforme all'educazione
del padre, ma se ci riteniamo soggetti a colpe che rispondono a leggi
che non comprendiamo, possiamo collegare fra loro conseguenze ine-
sistenti. E, come per Robert Redford, pud discenderne una depres-
sione.

Cerchiamo di farci un'idea di come, in pratica, avviene tutto questo:
Il processo di apprendimento e di acquisizione di esperienza (prova ed
errori) si svolge in due fasi:

- 1.a fase = cosciente e usando molta energia (es. imparare a leggere e
scrivere);

- 2.a fase = inconscia dote acquisita, che si manifesta al bisogno quasi
senza sforzo (es. come leggiamo oggi).

La freccia pit sottile indica un processo cor-
retto e “sano’: la fase di acquisizione si esauri-
sce e si “trasferisce” al livello di esperienza.

1.\acquisiziohe La freccia in grassetto indica I’inceppamento
del processo, e il continuo incantamento che ri-
. esperienza mane nella sfera acquisitiva, consumando

molta energia, disturbando 1’azione “sana” im-
pedendo la vita equilibrata.

Se io compio un’azione che provoca del male ad un’altra persona, op-
pure mi colpevolizzo per qualcosa, e poi ripensandoci mi dispiace ma
non posso rimediare in nessun modo, e continuo ad arrovellarmi, que-
sto continuo pensare a quell’evento diventa un condizionamento, che
mi impedisce un comportamento libero e ostacola altri processi di ap-
prendimento, oltre che il comportamento stesso. Che cosa succede? I1
trasferimento dalla fase di acquisizione a quella di esperienza viene
bloccato, si inceppa, e rimane al livello della fase acquisitiva.

245



Sono le forze saturnine (paura) o marziane (impulsivitd) a prevalere,
mentre noi stessi (il S€, lo Spirito) ne rimane escluso e percido non pud
nemmeno imparare dall'esperienza (o meglio, deve rimandare al pe-
riodo post-mortem, ossia seguendo il vecchio metodo del premio/ca-
stigo). Bisogna allora usare le forze del Sé: volonta (lo studio) e im-
maginazione (la meditazione e visualizzazione) per riprendere in
mano la situazione. In altre parole: dobbiamo guardare avanti!
Guardando avanti rispettiamo il passato, agiamo nel presente e co-
struiamo il futuro. Se restiamo costantemente attaccati al passato non
ne traiamo la lezione (che ¢ il suo scopo) e non possiamo costruire
nulla.

L'esercizio Riparatore gioca un ruolo fondamentale in questi casi:
oltre a sbloccare I’energia, perché completa il processo interrotto con
un procedimento cosciente, elimina anche la necessita di rivivere
I’evento nel post-mortem. In altre parole, compiamo tutto il processo
anticipandone il totale percorso evolutivo. Nel karma ci0 che conta ¢
I’esperienza; l'esercizio Riparatore lavora allo stesso modo: sperimen-
tare su se stessi il dolore dato ad altri. Quanto pill questo viene realiz-
zato pienamente, tanto pitt permette il superamento della necessita del
dolore futuro: lo scopo (la conoscenza) ¢ stato raggiunto.

3. Perdonare
IL CRISTIANESIMO E IL PERDONO DEI PECCAT!I (parte teorica)

La conoscenza delle leggi di Conseguenza e di Rinascita inserite in un
contesto cristiano presumono una certa maturita spirituale, in assenza
della quale rischiano di essere mal comprese e addirittura di trasfor-
marsi in concetti dannosi.

In ORIENTE - La Legge di Rinascita (o di Reincarnazione) come
viene intesa generalmente dai popoli orientali, cio¢ una legge inelut-
tabile, per la quale le condizioni in cui nasce e cresce un individuo
dipendono dai suoi meriti o demeriti accumulati nelle vite precedenti,

246



porta ad una cristallizzazione sociale e ad una forma di accidia indivi-
duale, incline come ¢ a rinviare qualsiasi iniziativa e a contrastare
qualsiasi tentativo di migliorare le condizioni attuali, considerate ine-
luttabili e "meritate": il Karma. Davanti a noi c'e¢ 1'eternita, per cui
quello che non facciamo oggi potremo farlo domani, da una parte; e
dall'altra non si ritiene doveroso adoperarsi per migliorare le condi-
zioni dei pill poveri o "sfortunati", perché devono vivere in dette con-
dizioni a causa del loro karma. Cosa che non ci puo riguardare.

In OCCIDENTE - Proprio per uscire da queste conseguenze, la dot-
trina della rinascita ¢ stata ad un certo punto nascosta ai popoli pill
avanzati, in modo che, ritenendo la vita terrena 1'unica e la sola esi-
stente, concentrassero tutta la loro energia in essa, sforzandosi di mi-
gliorarla il piu possibile. Solo questo infatti poteva permettere di ap-
prendere dalla Scuola della Vita le lezioni per le quali ci incarniamo.
La forma religiosa in Occidente di conseguenza ha assunto fino ad
oggi l'idea che viviamo una sola volta, e che raccoglieremo il frutto
del nostro agire dopo la morte, passando davanti ad un Tribunale Su-
premo che ci dara premio o castigo eterno, giudicandoci secondo il
nostro comportamento. Questo modo di pensare porta a concludere
che le differenze di destino, di condizioni, di capacita fisiche e psichi-
che, ecc., in altre parole tutte le ingiustizie che sperimentiamo ogni
giorno, sono volute da Dio, al Quale dette ingiustizie vengono tutte
imputate. Salvo poi sostenere che Dio ¢ Amore. Cosa che porta spesso
al rifiuto di qualsiasi idea spirituale o religiosa.

Quando invece le persone pill mature dei popoli occidentali (e al
giorno d'oggi faremmo meglio a dire semplicemente "i popoli di oggi",
perché praticamente tutto il mondo si € occidentalizzato) sono pronte
a riaccogliere 1'idea della rinascita, il contesto in cui questo insegna-
mento si inserisce puo a sua volta condurre a conseguenze indesiderate
o incomprensioni e cadere nello stesso errore di tipo orientale, consi-
derando 1'individuo responsabile della sua situazione, non sentendoci
percio spinti ad aiutare chi avesse bisogno (concetto opposto all'ideale
del Cristianesimo).

247



Sia nel primo che nel secondo caso, la persona si dice: "io non c’entro,
non sono responsabile di quella situazione", perdendo percio 1'occa-
sione di migliorarla e di migliorare se stessa.

La soluzione si trova nelle Leggi gemelle di Rinascita e di Conse-
guenza, cosi come sono insegnate nel Cristianesimo Interiore. In ge-
nere si ritiene che queste leggi non siano compatibili con il Cristiane-
simo, e piu precisamente con la LEGGE DI ESPIAZIONE dei peccati
ad opera del Cristo.

Questa idea discende dalla convinzione che non seguire i comanda-
menti sia un peccato, cio¢ una colpa che merita una punizione, e poi-
ché "tutti siamo peccatori" (0 meglio, come diciamo noi, "tutti stiamo
imparando”, perché altrimenti non saremmo immessi ancora nel ciclo
delle rinascite), la salvezza dipende da Dio e non dall'uvomo; alcune
forme di Cristianesimo si sono spinte fino alla predestinazione propria
del Calvinismo, per il quale la salvezza ¢ opera esclusivamente e in-
teramente divina, nella quale 1'uvomo non ha alcuna "voce in capitolo”,
ma dipende dall'intervento del Cristo nella storia dell'uomo e dall'ele-
zione da parte di Dio nei confronti del singolo (probabilmente unica
risposta coerente con l'incongruenza di una visione di una sola vita).

Nel Cristianesimo Interiore invece noi parliamo di errori e di lezioni
da imparare, con lo scopo di migliorare e sviluppare la spiritualita in-
teriore. Ne consegue che, se lo scopo & I'apprendere la lezione, questa
non ha pill motivo di esistere una volta che sia stata appresa.

Ma ne consegue anche, ed ¢ questo il passo in pill che il Cristianesimo
Interiore compie, che di fronte ad un torto fatto (o subito) se dimo-
striamo di avere compreso 1'errore fatto introiettando la lezione prima
che questa si manifesti come debito karmico, il debito karmico non
avra pill motivo di presentarsi e sara stato annullato ancora prima di
manifestarsi. Il peccato ¢ stato perdonato! Forse una azione riparatrice
sara ugualmente necessaria, ma la cosa "non ci riguarda piu", e anche
se ne dovessimo subire delle conseguenze, le stesse saranno vissute in
un modo molto diverso.

Per essere fattivo pero, questo procedimento deve far ottenere il PER-
DONO VERSO SE STESSI, superando quei condizionamenti di tipo

248



culturale che abbiamo in precedenza considerato; se questo non si ve-
rifica cadiamo nel senso di colpa che gia abbiamo esaminato.

PERDONO E RICONCILIAZIONE (parte pratica)

Anche il RANCORE ha la stessa potenzialita del senso di colpa, in-
staurando un processo che impedisce il libero e naturale svolgersi delle
dinamiche di apprendimento, bloccando tutte le attivita mentali nel ri-
cordare e rimuginare I'azione che lo ha provocato, inceppandosi al li-
vello della fase acquisitiva.

Ne consegue che per entrambi vale la necessita di mettere in moto
un'azione risolutrice, capace di sbloccare la situazione. Tale azione ri-
solutrice ¢ il Perdono. In ultima analisi, il perdono & un'attivita inte-
riore; qualche volta se ne parla a livello collettivo: "dobbiamo perdo-
nare chi ha commesso azioni riprovevoli (guerre, rivolte, attentati,
ecc.)", ma il termine non appare il piu appropriato. Se io voglio per-
donare qualcuno, nessuno me lo pud impedire; se i0 non voglio per-
donare qualcuno, nessuno mi puo obbligare. Non € un'azione con con-
seguenze evidenti, ma un moto dell'animo che solo io sono in grado di
conoscere ed attivare. Quindi non puo essere collettivo, né collettiva-
mente giudicato.

Costruiamo uno schema che riassuma le dinamiche che abbiamo fin

qui esaminato, e che ci aiutera a ricavarne l'atto finale attraverso il
quale esse finalmente si devono concludere.

249



AZIONE OFFENSIVA

OFFENSORE OFFESO

I e
N

Blocco
mentale

SENSO DI COLPA RANCORE

L'atto iniziale ¢ una relazione capace di "ferire": una azione offensiva.

Rappresentandolo schematicamente, i soggetti di questa azione sono
due:
'offensore e 'offeso.

Entrambi risentono dell'azione offensiva, e in entrambi pud generarsi
Il "blocco mentale”. Una impasse che impedisce il libero svolgersi delle
dinamiche di apprendimento dall'esperienza.

Nei due soggetti il blocco mentale si manifesta rispettivamente come
senso di colpa (nell'offensore), e come rancore (nell'offeso).

Chiedere perdono € un atto probabilmente necessario, anche se non ¢
detto che debba per forza essere esplicitato all'altro soggetto coinvolto.
Se prima lo si fa nel proprio intimo, allora forse successivamente di-
venta naturale rivolgerlo anche all'esterno, perché non sara forzato, ma
sorgera spontaneo dal cuore, e sicuramente cosi sara percepito anche
dall'altra persona. Forse il tipo di educazione ricevuta, puo piu che

250



altro farci dubitare di meritare il perdono, pensando che per le nostre
"colpe" dev'essere Dio a perdonarci: il Giudice del Tribunale Su-
premo. Questa idea pud diventare un ostacolo nel percorso di libera-
zione che abbiamo descritto. Si puo dire allora che se per le caratteri-
stiche della Sua Missione, Jahve "non puo fare a meno di calcolare i
nostri peccati”, per lo stesso motivo il Cristo "non puo fare a meno di
perdonare". Egli stesso ce ne ha dato 1'esempio perdonando i Suoi per-
secutori e chiunque Lo avesse offeso, anzi, avendo per tutti una parola
di conforto.

La ricerca del Cristo interiore diventa quindi la base per il vero per-
dono.

SENSO DI COLPA RANCORE
LEZIONE DA IMPARARE

PERDONARSI PERDONARE

RICONCILIAZIONE
con sé e con gli altri

Per realizzarlo, posso mettere in moto gli strumenti che abbiamo gia
esaminato: la Meditazione, 1'Autoanalisi (o esercizio Riparatore), I'A-
scolto interiore dell'altro (o compassione). Rivivendo I'azione abbiamo
la possibilita di imparare la lezione.

Se questo viene fatto sinceramente e fino in fondo, non puo non verifi-
carsi la riconciliazione.

251



Il perdono e la riconciliazione - verso se stessi e verso gli altri - rap-
presentano percio l'atto finale di una azione offensiva, che puo tramu-
tarsi in una delle migliori opportunita o occasioni di avanzamento spi-
rituale. A volte si confonde il perdonare con il dimenticare, oppure si
pensa che solo dimenticando possiamo davvero perdonare: chi ha bi-
sogno di dimenticare per perdonare, dimostra in questo modo di non
avere perdonato affatto. Chi avesse bisogno di dimenticare per perdo-
nare non potrebbe coglierne I'opportunitd, non ne ricaverebbe la le-
zione e non instaurerebbe la riconciliazione. Resterebbe nel piano
della Legge Jehovitica, e prima o poi quel tipo di relazione si ripresen-
terebbe, chiedendo di giungere finalmente fino all'atto finale. E vero
che il pensiero ¢ creatore, per cui pensare sempre ad un soggetto inde-
siderato o all'offesa ricevuta finisce con l'attirarne la forma-pensiero.
Ma bisogna ricordare per non pensarci piu! Se ci impediamo di ri-
cordare (a livello cosciente) il blocco legato al ricordo permane ugual-
mente, e agisce mentalmente. Percio il mezzo migliore per dimenti-
care ("disinnescare la bomba") ¢ di ricordare e metterci la parola fine.
Percio il blocco mentale non basta "rimuoverlo” : bisogna affrontarlo.
Solo cosi I'evento si trasferisce nel piano dell'esperienza.

E la grande operazione sociale fatta da Mandela in Sudafrica: riunioni
catartiche nelle quali I'offensore chiedeva scusa agli offesi, ricordando
gli episodi che aveva lui sulla coscienza e loro nella memoria. Solo
dopo di esse gli episodi potevano essere "dimenticati", grazie a quel
"ricordo". Altrimenti, se non fossero cosi stati ricordati, non sarebbero
stati dimenticati, € avrebbero continuato ad avvelenare la convivenza
civile.

4. ... E poi?
COINVOLGIMENTO E DISTACCO

Uno dei problemi che possono presentarsi ¢ quello del coinvolgimento
emotivo: I'esperienza vissuta, per quanto sia analizzata, una volta che
siamo riusciti ad affrontarla e a "digerirla", altera lo stato emozionale
precedente. In qualche modo ci eravamo abituati a quella tensione,

252



avevamo imparato a convivere con essa, € adesso ci troviamo davanti
a qualcosa di diverso e di nuovo. Abbiamo bisogno di ricostruire un
equilibrio che ¢ stato smosso e alterato. Per quanto possa sembrare
assurdo, si puo preferire una situazione dolorosa, ma che si conosce,
ad una che ancora non conosciamo.

Abbiamo bisogno di commiatarci con quello stato d'animo, superando
la "paura dell'ignoto" che caratterizza tutti gli esseri umani. E I'espe-
rienza del DISTACCO.

Puo capitare che dopo avere lottato, magari per anni, contro una deter-
minata situazione, nel momento in cui I'abbiamo superata, o ci accor-
giamo che stiamo per superarla, entriamo in crisi, e ci sorprendiamo
disposti a tornare indietro, a fare qualsiasi cosa, pur di non "perderla”.
A questo punto diventa essenziale riuscire a guardare "con distacco”
alla situazione reale, obiettivamente, mettendo nei piatti della bilancia
del nuovo equilibrio che stiamo costruendo i veri pro e i veri contro,
dando la giusta importanza alle prospettive che da ora in avanti si
aprono davanti a noi. Ancora una volta dobbiamo superare il Marte
autolesionista e il Saturno ostacolatore, € mettere in moto il Marte edi-
ficatore ed entusiasta delle novita da costruire e il Saturno pianifica-
tore e costante. Prendiamo al balzo I'opportunita che ci si presenta di
"crescere"”, di maturare grazie alla nuova esperienza.

Ci sono scuole che consigliano un esercizio come quello descritto qui
di seguito, che si puo fare sia mentalmente sia con partecipanti in carne
ed ossa:

scegliere un episodio della vita legato alla situazione che si sta per
sciogliere;

metterla mentalmente in scena: io sono il regista che assiste alla
scena, ne stabilisco la trama e identifico i personaggi (uno dei quali
rappresenta me stesso);

osservo lo svolgersi della scena dall'esterno, evitando di dare un
qualsiasi tipo di giudizio su quanto si svolge davanti allo sguardo
della mia mente.

253



Al termine posso scrivere le impressioni ricevute. Questo tipo di vi-
sualizzazione dovrebbe aiutare a riconsiderare piu obiettivamente 1'ac-
caduto, senza quel coinvolgimento emotivo che mi impediva di ve-
derlo obiettivo, sia mentre si svolgeva nella realta, sia dopo, quando
ho cercato di staccarmene. Eviterd cosi di scaricare sugli altri quelle
che sono dinamiche che nascono invece da mie disarmonie emotive
interiori.

Se quel tipo di esperienza (o di esperienze) creavano nella mia storia
passata degli ostacoli alla mia libera iniziativa, o in qualche modo la
condizionavano, impedendomi di fare delle cose che invece avrei vo-
luto fortemente fare, adesso posso immaginarmi una scena analoga,
mettendo in campo la realizzazione di quella cosa che adesso diventa
possibile, osservando il tutto (me compreso) sempre dall'esterno. Ecco
che cosi potrd valutare i reali vantaggi che la nuova situazione potra
apportare nella mia vita.

In entrambi gli esercizi ¢ importante ripeterli spesso, e soprattutto scri-
vere la sceneggiatura e il suo svolgersi, in modo che cosi "si trasferi-
sca" nella coscienza.

Una facolta dobbiamo mettere in moto perd per riuscire a fare tutto
questo: la VOLONTA. Senza la volonta non & possibile riuscirci. Ri-
cordiamo che la Volonta ¢ una dote dello Spirito, del Sé, che supera
percio tutti gli aspetti della personalita e che pud dominarli. Davanti a
qualsiasi situazione la volonta diventa lo strumento che lo Spirito pud
usare per intervenire, tanto che in Astrologia spirituale si insegna che
in nessuna parte dell'oroscopo la volonta ¢ rintracciabile. Proprio per-
ché essa attiene al vero uomo, alla parte spirituale, appartenendo alla
dimensione dello Spirito Divino, il piano piu elevato in cui si svolge
tutta la nostra evoluzione.

Per le leggi che reggono il piano del Pensiero, dove c'¢ una forma-
pensiero non pud essercene un'altra; per questo principio, se sto pen-
sando ad una cosa non posso contemporaneamente pensarne un'altra.
Con la volonta percio posso, appena sto per formulare un pensiero in-
desiderato, "sostituire il pensiero” con un altro di mia scelta. Educan-
doci allo sviluppo di questa facolta spirituale, che costituisce la nostra
essenza pil profonda, tutto diventa possibile.

254



DAVANTI ALLA PAURA

1. Le dinamiche in gioco

La paura ¢ un sentimento legato alla dinamica della sopravvivenza.
Essa percid ¢ connessa con ’idea della morte, cosa che la fa risalire
all’espulsione dell’'umanita dall’Eden. Sia i sensi di colpa, che le
prove della vita e la paura possono trovare la loro nascita nell’emoti-
vita umana fin dalla cacciata dal piano etereo dell’Eden.

Le “crisi” sono legate alle dinamiche (v/ la sezione delle Dinamiche
Evolutive nel volume “Le Dinamiche Evolutive) della Via Intellet-
tuale, la pilt bassa dinamica da vincere in questo ambito ¢ quella
dell’istinto. Le crisi o prove della vita, che possono colpirci sia nei
confronti del mondo esterno, ma anche nel nostro vissuto interiore,
altro non sono che una spinta a prendere coscienza di una data situa-
zione per far si che la nostra vita riprenda una strada che stava smar-
rendo. Quando ci trovavamo nel giardino dell’Eden era automatico il
nostro comportamento, cosa che possiamo imparentare con ci0 che
chiamiamo “istinto” negli animali. Allora non avevamo necessita di
apprendere dalle nostre azioni, e quindi quello era I’unico modo in cui
potevamo agire. Oggi ci troviamo nella “scuola della vita”, ragione
per cui ogni scelta porta con sé una responsabilita e una lezione da
imparare, mettendo in moto la legge di conseguenza; tuttavia, sen-
tiamo nostalgia per quel mondo che abbiamo abbandonato, dove era-
vamo guidati dall’esterno. Abbiamo conquistato la liberta, ma dob-
biamo conoscere per usarla nel modo corretto.

Anche il “senso di colpa” risale alla nostra cacciata, quando comin-
ciammo ad usare I’energia creatrice per il solo piacere, dissacrando
I’energia pil sacra dell’universo. I sensi di colpa percio sono legati
alla dinamica inferiore che chiamiamo eros. E la dinamica connessa
con I’egoismo, e la sua guarigione richiede la Via Mistica, nella quale

255



“sacrificare” (rendere sacro) ’egoismo in favore dell’altruismo. Si
puo uscire dai sensi di colpa allargando il panorama della nostra vi-
suale ristretta a noi stessi, fino ad abbracciare una cerchia sempre mag-
giore, per la quale siamo disposti anche a sacrificarci. Allora saremo
liberi, perché avremo dimostrato di essere usciti dal gioco che ci vede
sempre al centro, rinchiusi e prigionieri in (e di) noi stessi.

Nell’Eden non esisteva la morte: esserne usciti — cio¢ essere condan-
nati a vivere (avere coscienza) solo nel piano fisico - portd all’accen-
trarsi della nostra consapevolezza esclusivamente in questo piano, con
la conseguenza di nulla poter sapere su cio che esiste prima e dopo la
nostra comparsa in questa dimensione. La sopravvivenza ¢ quindi la
dinamica connessa con la “paura”, anch’essa legata alla nostra cac-
ciata dalla dimensione eterea.

2. La paura ¢ un bene?

La paura ¢ legata all’esperienza della curva evolutiva discendente
dell’umanita, quando il massimo bene e scopo dell’esistenza era la co-
struzione e salvaguardia del corpo. L’esperienza nel tempo ha inse-
gnato che determinate condizioni ed azioni gli apportavano un peri-
colo, cosa che si manifestava con il sentimento di paura; in quella fase
essa era quindi necessaria e utile. La grande enfasi da sempre data al
valore del “coraggio” ¢ indice di questo approccio, poiché ¢ assioma-
tico che il coraggio pud esistere unicamente laddove esiste la paura.
Etimologicamente il termine “paura” deriva dall’““essere battuto, atter-
rato”, come conseguenza di un’esperienza negativa, pericolosa per la
vita.

Dobbiamo sottolineare che tuttora noi viviamo coscientemente in un
corpo fisico, per cui la paura cosi intesa & ancora necessaria, € non
sarebbe una bella idea cercare di non sentirla ed ascoltarla. La paura
in questi casi € come un amico che ci avverte: “Attenzione, sei in pe-
ricolo!”. Quindi non avere paura non deve significare sfidare impune-
mente un pericolo: questa sarebbe soltanto imprudenza.

Pero c’¢ un limite. La paura astrologicamente fa parte delle influenze
saturnine. Nel periodo si Saturno — il primo periodo della nostra

256



evoluzione — ebbe inizio lo sviluppo del corpo fisico, il quale ¢ di con-
seguenza governato, nel suo insieme, da questo pianeta. Ma sappiamo
che Saturno possiamo considerarlo sotto due aspetti ben distinti: se ¢
positivo organizza, struttura, razionalizza, pone dei limiti di sicurezza;
se ¢ negativo paralizza, cristallizza, ostacola e raffredda. Nei confronti
del corpo fisico percio, nel primo caso lo protegge e lo regola, ma nel
secondo caso lo possiamo vedere come la sede degli spiriti ritardatari
della Gerarchia dei Principati: gli Spiriti delle Tenebre o Satanici.
Sono essi spesso che ci bloccano e anziché proteggerci fisicamente ci
paralizzano, frenando la fuga ad esempio davanti ad un pericolo, im-
pedendoci di prestare o di ricevere aiuto. Essi finiscono in altre parole
per essere controproducenti verso la dinamica della sopravvivenza.
In quest’ultimo caso la paura non & pitt un alleato, ma un ostacolo, un
impedimento e alla fine un nemico in pitt da sconfiggere.

3. Vivere nella paura: la curva discendente

“Vivere nella paura”, come si dice, non ¢ certo un bel vivere. Eppure
la difesa contro il nemico, contro le insidie della natura, contro 1 casti-
ghi divini, le sofferenze, 1 dolori e le malattie ne hanno fatto una pro-
tagonista dell’esistenza: e il nemico pill grande di tutti ¢ quello spau-
racchio tanto potente al quale ci rifiutiamo perfino di pensare, perché
anche solo il pensarci ci fa tremare “vene e polsi’: la morte. Per questo
motivo, per paura della morte, ci impediamo di vivere!

Tutto quanto si riferisce alla difesa contro un “nemico” fa parte della
fase involutiva discendente, dove il massimo bene da salvaguardare ¢
il corpo in quanto propagatore della forma. Attualmente, perd, ab-
biamo superato — sia pure di poco e da poco — il “punto di svolta”, e
dobbiamo convincerci che il bene da salvaguardare non ¢ pil il corpo,
bensi I’anima, 1’edificazione dell’anima. Tutto cio che prima ci faceva
sentire protetti contro gli estranei alla nostra famiglia, al nostro clan o
alla nostra tribl, alla nostra nazione, e cosi via, tutto cid che prima
aveva questa funzione positiva in funzione del bene massimo allora in
vigore, oggi deve via via essere superato, scoprendo che la vera prote-
zione non pud venire piu da fuori, ma solo ed esclusivamente da dentro

257



noi stessi: lo spirito che ci abita. Lo spirito ¢ eterno, percido non pud
temere la morte, e se noi ci identificassimo con lo spirito il “dardo”
della paura della morte non potrebbe colpirci.

Ma perdurano alcune situazioni che nello stato precedente si sono con-
solidate e hanno fondato il proprio potere, e fintantoché un numero
sufficiente di individui non si sara orientato verso la curva ascendente
questo potere fara di tutto per non perdere il controllo della situazione.
Nella forma crebbe e si svilupp0, e nella forma, nei formalismi e nelle
formalita, oggi cerca di mantenere le posizioni acquisite. In primo
luogo dobbiamo mettere la religione, o meglio, quello che la religione
rappresenta oggi. Continuare a soffermarsi sul “Timore di Dio” & I’in-
dice di questa situazione. Il timore di Dio era una necessita nella curva
discendente, ma sappiamo che il “bene” di quella fase evolutiva molto
spesso diventa un “male” nella fase successiva. Il cristiano dovrebbe
essere all’avanguardia in questo campo, abbandonando gli stereotipi
ormai superati e da superare per abbracciare I’esempio e I’insegna-
mento del Cristo: I’ Amore. L.”amore tende sempre ad unire e a supe-
rare le divisioni e le barriere, tutto 1’opposto di quello che invece di-
stingue, discrimina, crea una separazione. Il contrario della paura per-
cio non ¢ il coraggio, bensi I’ Amore, che ¢ il vettore verso 1’ascesi
evolutiva.

Ma I’amore puo nascere solo da dentro, interiormente, dallo spirito. E
poiché lo spirito ¢ stato escluso dall’insegnamento accademico, anche
la scienza non ¢ in grado di darci una ricetta valida contro la paura, e
soprattutto la paura della morte. Certo essa si impegna, ma ¢ a sua
volta prigioniera delle divisioni e delle analisi sempre pill minuziose e
sottili che perdono di vista I’insieme che sia in grado di fare una sintesi
condivisa. Si tenta di arginare la morte mettendo le mani su altre morti
(v/ nei trapianti di organi vitali). La morte non € un nemico, soprattutto
nella fase ascendente dell’evoluzione, ma un alleato indispensabile per
il progresso e I’avanzamento spirituale dell’individuo, il quale dura
oltre la morte.

Resta il fatto: che cosa fare quando sono attanagliato dalla paura? Pro-
vare paura non ¢ una scelta, e non ¢ sufficiente dire a se stessi quando
ci colpisce — senza che riusciamo a farlo — che si tratta di una influenza
negativa qualora producesse un simile effetto. E perd una conoscenza

258



in pil, un indizio che potremmo girare a nostro favore. Se abbiamo
fatto pratica nell’esercizio della “Presenza”, possiamo subito provare
ad utilizzarlo: la paura ¢ indotta dall’esterno, da un agente che non
dobbiamo identificare con noi stessi. “Perdere la testa” percio non &
giustificato né giustificabile, e centrarci nella nostra vera identita pud
rappresentare una soluzione, o I’inizio della soluzione, richiamando
ad agire e a dirigerci il nostro Sé.

Questo grazie alla conoscenza. A questo punto un altro fattore pos-
siamo mettere in azione: la nostra facolta di decidere a quale ente (o
entita) esterna fare appello. Al posto di quella che ci incute paura, una
protezione luminosa. Si tratta della Fede e della Preghiera.
Protezione luminosa perché ¢ I’ignoto che ci spaventa: il buio nel
quale non posso scorgere quello che c’¢. Ma la luce ¢ piu forte del
buio; il buio deve soccombere davanti alla luce, non puo lottare alla
pari: il buio & mancanza di luce, ma la luce non € mancanza di buio.
Ecco che fare appello ad una fonte spirituale luminosa che “ci circondi
di luce” ¢ un ottimo sistema da adottare. Possiamo anche pregare con
San Paolo costruendoci una “armatura” di protezione:

“Con l'aiuto di Dio e per la parola e il potere del Cristo, il Grande
Spirito Solare, di fronte al pericolo imminente mi proteggo per re-
spingere qualsiasi male volesse colpirmi.

Sulla testa ho ’elmo della salvezza, che tiene lontano il nemico;

mi circondo dell’armatura di Dio, che non puo essere toccata dal
male;

mi copro della corazza della giustizia, che mi dona equilibrato giudi-
zio;

mi proteggo con lo scudo della fede, che nulla puo far vacillare;
prendo la verita per cintura, per accrescere la mia resistenza;

con la spada dello spirito difendo I’energia che é dentro in me;

ai piedi i calzari dello zelo, perché ogni mio passo sia un passo di
pace.

Di fronte a qualsiasi pericolo potro cosi rimanere in piedi, e prego le
Gerarchie Celesti di essere al mio fianco fino al prossimo spuntare
del nuovo Sole.

P2

Amen, cosi e”.

259



4. Le paure dell’aspirante: la curva ascendente

Esistono poi delle paure che sono tipiche del cristiano interiore che sta
cercando di avanzare sulla via della costruzione animica e dell’edifi-
cazione del corpo radioso. Mantenere viva la consapevolezza nel salto
di coscienza che generalmente chiamiamo sonno, & forse il primo vero
passo del ricercatore dello spirito, in questo agevolato anche dagli
esercizi ipnagogici.

Uscire coscientemente dal corpo le prime volte provoca nell’ aspirante
un subitaneo “cuore in gola”, uno spavento nel vedere il proprio corpo
fisico dall’esterno e la paura di non poter piu rientrarvi (con la conse-
guente deduzione che cio significherebbe la morte). Questa paura
causa un immediato rientro nel corpo, quasi come un colpo d’elastico,
e questo si puo lasciare qualche conseguenza di angoscia col rischio
di pregiudicare 1’esperienza nel futuro. E bene arrivare a questo stadio
“accompagnati”’, ma dobbiamo fare attenzione che 1’accompagna-
mento non puod giungere da una scuola pill o meno di carattere esote-
rico; ognuno di noi ¢ differente dagli altri, e gli esercizi piu sicuri (re-
spirazione e altro) devono essere solo individuali. Per questo I’accom-
pagnatore (chiamato spesso il “Maestro”) si trova nel piano etereo, e
ha seguito I’aspirante per molto tempo in incognito, fino al momento
in cui quest’ultimo non sia arrivato alla maturazione interiore che lo
ha messo in grado di poter compiere quel passo in perfetta sicurezza.
Ricordiamo che il piano astrale ¢ pieno di entita disincarnate che at-
tendono solo I’occasione propizia per trovare uno strumento fisico nel
quale infiltrarsi per poter dare sfogo ai bassi impulsi cui anelano.
Una cosa poi ¢ uscire dal corpo coscientemente e un’altra farlo a vo-
lonta e diventare cosi “cittadini di due mondi”. Prima di poter entrare
coscientemente nel piano astrale ¢ necessario superare un ostacolo im-
portante, fonte di paura e spesso di disorientamento, non comprenden-
done 1’origine e lo scopo. E il cosiddetto “Guardiano della Soglia™:
esso ¢ I’incarnazione di tutte le nostre cattive azioni passate che non
sono ancora state “purgate”, e deve essere affrontato da colui che de-
sidera entrare coscientemente nei piani superiori per arrivare alla com-
pleta conoscenza delle condizioni che vi regnano. Se abbiamo il co-
raggio di affrontare 1’orribile guardiano che incontriamo e che ¢

260



formato di sostanza astrale inferiore, otterremo ben presto 1’aiuto co-
sciente di un altro “Guardiano”, il quale pero personifica tutte le nostre
buone azioni. Quest’ultimo possiamo chiamarlo il nostro Angelo Cu-
stode, e appellarsi a lui in simili frangenti, con I’intenzione di vincere
e superare non appena possibile le conseguenze di dette nostre cattive
azioni precedenti, ¢ il modo migliore per superare I’ostacolo e vincere
la “paura del mostro”. L’insegnamento esoterico afferma che questo
Guardiano della Soglia non appare all’anima durante le sue esistenze
fra morte e rinascita, pur essendo presente, e si manifesta quando
I’aspirante vuole forzare, per cosi dire, I’evoluzione, trovandosi cosi
davanti ai debiti che vedrebbero di regola la loro scadenza in vite fu-
ture. Finché non avremo oltrepassato questa apparizione — descritta
come il “drago” nell’ Apocalisse di Giovanni — non saremo pronti a
conoscere le nostre vite precedenti e dovremo accontentarci della vi-
sione ordinaria riservata all’'umanita comune.

261



Invocazione contro la paura

Io Sono in seno alla Divinita:

da quasst osservo le vicissitudini della personalita
e comprendo che tutto ha un fine di Bene.

Il Male non ¢ che apparente,

perché ¢ Bene in divenire.

Nella personalita mi dibatto,

ho paura e mi preoccupo,

perché non so scorgere I'armonia che tutto comprende.
Non ho motivo di avere paura,

so che ogni cosa ¢ diretta dall'’Amore.

11 Signore é il mio pastore: non manco di nulla;
su pascoli erbosi mi fa riposare,

ad acque tranquille Egli mi conduce.

(Salmo 23: 1,2)

Amen. Cosi &

262



GLOSSARIO
del Cristianesimo Interiore

voce significato

Abuso del potere In genere causa un deficit a livello musco-

mentale lare o nervoso nella vita successiva

Abuso della sessua-  In genere causa un deficit fisico-motorio

lita nella vita successiva

Adamo Nome dato alla prima umanita androgina

Alimentazione Deve essere improntata alla massima inno-
cuita possibile

Amore In definitiva ¢ I’anelito che spinge tutta la

creazione al ritorno alla unificazione con
I’ Assoluto, essendo tutto quanto esiste una
separazione dallo stesso, cio¢ caratteriz-
zato dalla relativita

Androgino Capacita creatrice completa, che assomma
in sé le due polarita maschile e femminile
Androgino fisico L’uomo ancestrale aveva la possibilita di

generare un altro corpo senza avere biso-
gno della collaborazione di un altro indivi-

duo
Androgino spiri- In futuro, tramite il Matrimonio Mistico,
tuale ogni uomo sara una unita creatrice com-

pleta, potendo creare sia a livello fisico
(altri corpi) sia a livello spirituale

Anima Nuovo scopo che nella fase ascendente
dell’evoluzione soppiantera quella della
costruzione dei corpi; somma di tutte le
esperienze apprese in ciascun corpo.
Ad ogni corpo corrisponde percio una qua-
lita animica sviluppata:

263



Assoluto
Astrale

Auto-coscienza

Bibbia

Carattere

Centri di forza

Centro cardiaco

Centro coronale

Centro frontale

Centro laringeo

264

anima emotiva, dal corpo emozionale per
I’alimentazione dello Spirito Umano;
anima intellettiva, dal corpo vitale per
I’alimentazione dello Spirito Cristico;
anima cognitiva, dal corpo fisico per 1’ali-
mentazione dello Spirito Divino

La Causa Prima immanifestata

Sostanza componente il piano astrale e il
corpo emozionale. Si divide in piano
Astrale inferiore e piano Astrale superiore
La forma di coscienza di base, che fa da
sfondo a tutte le altre che via via noi con-
fondiamo con essa, attribuendola a pen-
sieri, emozioni, o al corpo

E il testo sacro per I’Occidente

Per carattere si intende la propensione per-
sonale a privilegiare un comportamento di
tipo Pratico, o Mistico o Intellettuale
Organi sottili detti anche “chakra”, con-
sentono la comunicazione fra il corpo fi-
sico e tutti i diversi corpi invisibili. Una
volta risvegliati, iniziano a ruotare in senso
orario

Centro di forza posto all’altezza della IV-
V vertebra cervicale, ¢ corrispondente con
la ghiandola timo e mette in comunica-
zione con il piano Astrale

Centro di forza posto nel cranio, & corri-
spondente con I’epifisi e mette in comuni-
cazione con lo Spirito Divino

Centro di forza posto all’altezza della I
vertebra cervicale, & corrispondente con
I’ipofisi e mette in comunicazione con lo
Spirito Cristico

Centro di forza posto all’altezza della VII
vertebra cervicale, ¢ corrispondente con la



Centro radicale

Centro sacrale

Centro solare

Chiaroveggenza

Comunicazione

Comunione

Consapevolezza

Corpo emozionale

Corpo fisico

tiroide e mette in comunicazione con lo
Spirito Umano e col piano Mentale

Centro di forza posto all’altezza del coc-
cige, ¢ corrispondente con le ghiandole
surrenali e mette in comunicazione con il
piano Fisico

Centro di forza posto all’altezza della V
vertebra lombare, ¢ corrispondente con le
gonadi e mette in comunicazione con il
piano Etereo inferiore

Centro di forza posto all’altezza della XII
vertebra toracica, & corrispondente con la
milza e mette in comunicazione con il
piano Etereo superiore

Capacita di indagare nei piani invisibili.
Puo essere passiva e indotta, se legata alla
fase discendente dell’evoluzione, ora supe-
rata, o volontaria, attraverso I’epifisi e
I’ipofisi, come anticipazione di una facolta
che in un futuro sara conquistata da tutta
I’umanita

Partecipazione agli altri delle conclusioni
dettate dalla percezione mediata

Unione intima con il mondo nella sua tota-
lita

Forza interiore che consente all’'uomo di
considerarsi un individuo. Pud anche es-
sere definita coma la coscienza obiettiva di
veglia

Campo d’azione della forza astrale indivi-
dualizzata. Da al corpo fisico I'impulso a
muoversi. Appartiene alla sfera lunare

E la parte a noi visibile dell’uomo e degli
altri regni naturali. Appartiene alla sfera
saturnia

265



Corpo vitale

Corrente centrifuga
del corpo emozio-
nale

Corrente centripeta
del corpo emozio-
nale

Coscienza

Cristianesimo Inte-
riore

Croce

Curare

Degenerazione

Destino

Dinamiche evolu-
tive

Dovere

Elohim
266

Campo d’azione delle forze eteree indivi-
dualizzate. Da la vita al corpo fisico. Ap-
partiene alla sfera solare

Parte costruttiva del corpo emozionale, che
governa le aspirazioni ed ha sede

nell’ Astrale superiore

Parte distruttiva del corpo emozionale, che
soggiace alle passioni ed ha sede

nell’ Astrale inferiore

Forza interiore che da le sensazioni e I’im-
pulso a muoversi nella direzione del pia-
cere. E una facolta dello spirito e trova ori-
gine nella manifestazione di Dio

I principi del Cristianesimo come matura-
zione interiore e non appoggiati esclusiva-
mente su autorita esterna o su reperti e ri-
cerche storiche

E il simbolo delle tre correnti viventi nei
regni naturali della Terra

Curare vuol dire prendersi cura del sin-
tomo, allontanandolo per un periodo pit o
meno lungo

Caduta della facolta generativa a livello
puramente fisico, con la conseguente per-
dita di contatto con i piani spirituali

La parte dei debiti/crediti derivati dal com-
portamento nelle vite precedenti, che si de-
vono pagare/riscuotere nella vita presente
Studio delle attivita umane nei vari ambiti
di vita e nelle tipologie individuali: della
Via Pratica, della Via Mistica e della Via
Intellettuale

In ambito spirituale ¢ I’adeguamento spon-
taneo alle leggi evolutive, senza alcun ri-
guardo all’interesse personale

Nome dato alle Gerarchie Creatrici



Entropia Forza evolutiva che tende a far fornare il
creato alla forma iniziale indifferenziata
Epoche Suddivisioni dei periodi evolutivi.
1l periodo della Terra viene suddiviso in:
epoca Polare
epoca Iperborea
epoca Lemuriana
epoca Atlantidea
epoca Ariana (attuale).
La prossima sara la penultima epoca, de-
nominata Sesta epoca, o0 Nuova Gerusa-
lemme
Ere Ciascuna Epoca ¢ suddivisa in sette Ere.
Le Ere dell’attuale Epoca Ariana sono:
era del Cancro
era dei Gemelli
era del Toro
era dell’ Ariete
era dei Pesci (attuale)
era dell’ Acquario
era del Capricorno
Ereditarieta La trasmissione della qualita di natura fi-
sica, che avviene dai genitori ai figli. E ri-
stretta all’ambito delle qualita fisiche
Esercizio riparatore ~ Esercizio serale, propizio ad ottenere il
perdono dei peccati
Esercizio rivelatore ~ Concentrazione da effettuarsi di preferenza
il mattino, appena svegli

Esoterismo Disciplina riservata ad una cerchia pit
avanzata

Essenza Prima qualita di Dio

Etere Sostanza la cui azione ¢ la forza antagoni-

sta dell’entropia. Sostanza componente il
corpo vitale e il piano Fisico-Etereo.
Nell’uomo ¢ negativo, nella donna ¢ posi-
tivo

267



Eva

Evoluzione

Fasi della Religione

Fede

Fenomeno
Figli di Caino

Figli di Set

Figlio

Fonte
Forza edenica

268

Il primo essere umano sessuato, formato
dall’androgino Adamo

La fase ascendente propriamente detta, che
inizia dalla seconda meta del periodo della
Terra e si protrarra nei futuri periodi di
Giove, di Venere e di Vulcano.

Scopo dell’evoluzione ¢ la costruzione
dell’anima quale alimento per lo spirito.
Lo sviluppo della Religione puo suddivi-
dersi in tre fasi:

- prima fase o religioni etniche, che condu-
cono dall’esterno I’uomo tramite la Legge
fino alla maturazione della seconda fase.
Jahve conduce questa fase dell’'umanita;

- seconda fase o religione universale, che
porta man mano 1’'uomo allo sviluppo
dell’ Amore e della fratellanza universale.
11 Cristo cosmico fa nascere dentro 1’indi-
viduo il Cristo bambino, inizio dello svi-
luppo interiore;

- terza fase o religione finale, quando tutta
I’umanita sara ri-unita nel Padre

Si presta fede, provvisoriamente, in attesa
di poter stabilire direttamente la verita
Qualsiasi movimento o effetto che avviene
La parte progressista dell’umanita, spinta
dalla Ragione

La parte conservatrice dell’'umanita, spinta
dalla Fede

Maggior Iniziato degli Arcangeli e della
sfera solare; in quanto tale ha raggiunto il
piano di Dio

Origine esterna di un insegnamento
Risiede nella colonna vertebrale dell'uomo
ed ¢ lo strumento degli Angeli e di



Jehovah per forgiarlo e renderlo docile alla
Legge. Regola i nervi simpatici

Forza egoica Risiede nella colonna vertebrale e, oppo-
nendosi alla forza edenica, permette all’in-
flusso luciferino di affrancarsi dal regime
jehovitico. Regola i nervi motori

Fuoco del Padre Risiede nella colonna vertebrale, ed & la
forza che permette, tramite la rigenera-
zione, a risalire verso la testa e utilizzare
I’energia creatrice in entrambe le polarita,
soppiantando la forza egoica e unendosi
alla forza edenica

Generazione Facolta di generare altri corpi

Genio E lo sviluppo delle qualita individuali svi-
luppate durante tutte le vite precedenti. Ri-
guarda I’individuo e non deriva dai geni-
tori

Gerarchie creatrici Gli scaglioni di vita che hanno preceduto
quella umana dal punto di vista evolutivo.
Le piu prossime sono:
gli Angeli, gli Arcangeli e i Principati

Gesu di Nazareth Maggior Iniziato del genere umano e della
sfera terrestre. Ha dato i suoi corpi fisico e
vitale al Cristo per consentirgli la Sua Mis-
sione fra gli uomini

Guarire Eliminare la causa prima del male, ¢ il ri-
sultato della guarigione. Si pu0 ottenere
solo considerando la questione di co-
scienza implicita nella malattia

Idea Fa nascere le forme e le emozioni, ma non
si deve confonderla con essa

Immacolata conce-  L’unione fra la polarita maschile e quella

zione femminile, la ragione e I’intuizione, che
produce nascita del Cristo bambino.
Questa unione ¢ definita anche il Matrimo-
nio Mistico, ed ¢ la rigenerazione che pone

269



Individualita

Iniziazione

Interesse
Intuizione

Involuzione

Ipnagogico

Istinto

Jahve
Legge

Lucifero

270

fine alla fase sessuata dell’evoluzione indi-
viduale

La parte imperitura dell’'uomo, identifica-
bile con il Sé. E composto dello Spirito
della Volonta o Divino, dello Spirito della
Saggezza o Cristico e dello Spirito dell’ At-
tivita o Umano

Via evolutiva piu difficile, ma molto piu
veloce, destinata agli uomini pitl avanzati.
Si conquista esclusivamente con il proprio
comportamento

E la legge fondamentale del piano Astrale
Proviene dal Sé, dal piano dello Spirito
Cristico, e se sviluppata ha facolta inte-
riore di guida al comportamento e fun-
zione conoscitiva superiore alla logica,
non ricadendo nelle limitazioni spa-
zio/temporali

La fase discendente evolutiva lungo i pe-
riodi di Saturno, del Sole, della Luna e la
prima meta dell’attuale periodo della
Terra. Scopo dell’involuzione ¢ la forma-
zione dei vari corpi

Stato che si trova a meta fra quello di
sonno e quello di veglia. E il momento mi-
gliore per eseguire gli esercizi spirituali
Guida indotta al comportamento, svolta
dallo Spirito-gruppo. Chi ¢ guidato
dall’istinto non ha facolta di scelta, e
quindi neppure responsabilita

Maggior Iniziato degli Angeli. Sovrintende
alla conservazione della specie

Si intende di solito la Legge di causa-ef-
fetto (karma). v/ la parola “Destino”

Era il secondo pil avanzato fra gli Angeli,
dopo Jahve. Si ribello all’autorita di



Maestro

Malattia

Malattia evolutiva
Malattia patologica

Malattia fisiologica

Malattia psicologica

Memoria consape-
vole

Memoria inconsape-
vole

Memoria perenne
Mente

Miracoli

Momento evolutivo

quest’ultimo perché non riusci ad adattarsi
alle nuove condizioni del periodo della
Luna

Chi chiedesse solo di credere alle sue pa-
role, € un maestro esterno e non fa crescere
I’allievo

Conseguenza di una inosservanza della
legge compiuta, per ignoranza, in prece-
denza

Guasto originario causato dall’andamento
evolutivo

Guasto dovuto alla responsabilita indivi-
duale

Dovuta all’interferenza dell’io alleato con
il corpo emozionale col campo legittimo
del corpo vitale

Dovuta all’interferenza dell’io alleato con
il corpo emozionale col campo legittimo
della mente

La memoria consapevole ¢ la registrazione
degli avvenimenti di una vita, alla quale la
mente razionale ha accesso e dei quali ¢
stata consapevole

Registrazione di tutto quanto ci ha circon-
dato nel corso della vita, anche se a noi in-
consapevole

Registra tutta la nostra evoluzione

Campo d’azione della forza del pensiero
individualizzata

Applicazione di leggi superiori a quelle
sotto le quali siamo soliti vivere e cono-
scere

L’altezza in cui un individuo si trova nel
suo percorso di evoluzione in un dato
tempo

271



Morte

Noumeno
Occultismo

Padre

Pensiero
Percezione im-me-

diata
Percezione mediata

Perdono dei peccati

Periodi

Personalita

272

Abbandono da parte della Vita del corpo.
Prevalgono allora le forze terrestri che
causano la decomposizione. Il momento
della morte ¢ I’arresto cardiaco

La Volonta e la Saggezza che stanno dietro
a qualsiasi Fenomeno

Insegnamento nascosto, perché adatto a
menti mature

Maggior Iniziato dei Principati e della
sfera saturnia; in quanto tale ha raggiunto
il piano di Dio

Sostanza componente il piano del pensiero
e la mente

Forma di conoscenza libera dai sensi, di-
retta, in comunione con tutto cio che esiste
Forma di conoscenza del mondo derivante
dalla mediazione dei sensi e dal cervello. E
limitata allo spazio-tempo

Non ¢ in contrasto con la legge di causa-
effetto, perché lo scopo di questa & I’inse-
gnamento; se dimostriamo di avere impa-
rato la lezione anche la legge di causa-ef-
fetto non servira pil, cioe saremo perdo-
nati

Suddivisione principali delle fasi evolu-
tive. I periodi sono:

periodo di Saturno

periodo del Sole

periodo della Luna

periodo della Terra (attuale)

periodo di Giove

periodo di Venere

periodo di Vulcano

La parte dell’uomo che ¢ peritura, in
quanto dura una sola vita. ¢ composta dal



Presente

Primo Cielo

Principio del fuoco
Principio dell’acqua
Principio dell’aria
Principio solido
Purgatorio

Ragione

Regno animale

Regno minerale
Regno umano

Regno vegetale

Religione

corpo fisico, dal corpo vitale, dal corpo
emozionale e dalla mente

Se inteso come il superamento dello spa-
zio-tempo ordinario, & la porta che puo
farci accedere all’al-di-1a

Esperienza post-mortem nella quale si ri-
vedono i fatti della vita trascorsa, gioendo
del bene elargito agli altri nel corso della
precedente vita. Avviene nel piano Astrale
superiore

Ebbe inizio del periodo di Saturno

Ebbe inizio nel periodo della Luna

Ebbe inizio del periodo del Sole

Inizio nell’attuale periodo della Terra
Esperienza post-mortem nella quale si ri-
vedono 1 fatti della vita trascorsa, sof-
frendo dei dolori causati agli altri nel corso
della precedente vita. Avviene nel piano
Astrale inferiore

Capacita conoscitiva derivata da un con-
tatto mediato dal cervello con la realta cir-
costante. E la fonte della logica e del pen-
siero speculativo

E composto del corpo fisico, del corpo ete-
reo e del corpo emozionale

E composto del solo corpo fisico

E composto del corpo fisico, del corpo ete-
reo, del corpo emozionale e della mente

E composto del corpo fisico e del corpo
etereo

Lo sviluppo della religione va di pari passo
con la sensibilita delle persone alle quali si
rivolge. Per il Cristianesimo Interiore rap-
presenta la relazione con se stessi attra-
verso un rapporto non dialettico, ma di co-
munione.

273



Respirazione consa-
pevole
Rigenerazione

Sacramenti

Satana

Sé

Secondo Cielo

Sessualita

Spirito

Spirito dell’ Attivita
o0 Umano

Spirito della Sag-
gezza o Cristico
Spirito della Vo-
lonta o Divino

274

Esercizio spirituale da effettuarsi prima de-
gli altri esercizi

Recupero della facolta creatrice spirituale,
tramite la trasmutazione delle forze comu-
nemente impiegate solo a livello della ge-
nerazione sessuale

Appuntamenti rituali che scandiscono, dal
punto di vista interiore, il cammino di svi-
luppo interiore, con valenza sia collettiva
che individuale.

Classe ritardataria fra i Principati, detta an-
che Spiriti Tenebrosi

La parte piu elevata delle componenti
dell’uomo, coincidente con le tre riparti-
zioni dello spirito

Esperienza post-mortem nella quale si in-
tegrano nella mente gli insegnamenti rice-
vuti per esperienza nel Purgatorio e nel
Primo Cielo. Avviene nel piano Mentale
inferiore

Fase provvisoria durante la quale la pola-
rita dell’energia creatrice nell’uomo ¢ stata
scissa, per consentirgli di creare parzial-
mente sia a livello fisico (tramite gli organi
generatori) che a livello psichico (tramite
il cervello)

L’essenza che ci da la facolta di dire “io”
La terza ripartizione dello spirito. Sede
dell’ Astrazione, piano di Jehovah

La seconda partizione dello spirito. Sede
dell’Intuizione, piano del Cristo

La partizione pil elevata dello spirito.
Sede della Coscienza Universale, piano del
Padre



Spirito Santo

Spirito-gruppo

Temperamento

Tempio interiore

Teoria della Rina-
scita

Teoria Materiali-
stica

Teoria Unicistica

Terzo Cielo

Vita

Maggior Iniziato degli Angeli e della sfera
lunare; in quanto tale ha raggiunto il piano
di Dio

Insieme di entita spirituali che dirigono
una specie a loro inferiore, guidandola
dall’esterno

Ogni Monade sceglie, prima di incarnarsi,
di equilibrare le sue esperienze terrene at-
traverso un temperamento Contemplativo,
oppure Operativo

1l corpo dell’uomo, abitato interiormente
dal Sé reso consapevole, diventa il vero
tempio abitato dalla Divinita interiore.
L’edificazione di questo tempio, attraverso
tutte le tappe, ¢ 1’oggetto del lavoro inizia-
tico

Afferma che la vita ¢ eterna e che 'uomo
rinasce in corpi via via perfezionantisi, allo
scopo di trasformare in attive le facolta di-
vine in lui latenti

Afferma che tutto cio che esiste ¢ ricondu-
cibile alla materia, e che la vita inizia con
la nascita di un corpo e termina con la
morte

Afferma I’esistenza dell’anima oltre che
del corpo, ma che la vita inizia (con
I’anima) alla nascita, e che alla morte
I’anima continua poi indefinitamente
Esperienza che segue il post-mortem nella
quale cessa la personalita, in quanto si
sono abbandonati tutti i veicoli che la com-
ponevano. Avviene nel piano Mentale su-
periore. Il puro spirito entra nel Grande Si-
lenzio

Forza non fisica, che vince la tendenza en-
tropica della materia costruendo il corpo

275



fisico, veicolo della sua manifestazione nel
piano fisico-chimico.
La vita ¢ di origine spirituale

276



SOMMARIO

Presentazione
Introduzione

L'INVISIBILE

1. La vita

2. La coscienza

3. La consapevolezza

4. La percezione

5. L'individualita e la personalita
6. L’esercizio rivelatore

MORTE E RINASCITA

. La Teoria Materialistica

. La Teoria Unicistica o Teologica

. La Teoria della Rinascita

. L’incarnazione

. Il concepimento e la gestazione fisica
. Durata della vita

L A~ 0 K~ W N =

. Nascita e Crescita
Ciclo di una Vita (schema)
Mantra propiziatorio al concepimento

Un possibile saluto al nascituro

I PIANI DI ESISTENZA
1. 1l piano fisico-etereo
Schema generale dei piani e sottopiani
2. 11 piano astrale
3. Il piano mentale
4.1l concetto di Anima

15
24
26
29
35
47

49
51
53
61
67
70
71
73
74
75

77
81
82
84
87

277



5. I piani spirituali

LA MALATTIA E LA GUARIGIONE
1. Origine e classificazione delle malattie
Preghiera per la guarigione
2. Alienazione mentale
2. L'equilibrio con 'ambiente
3. L'esercizio riparatore
Mantra di Guarigione
"L'arte di vivere": elenco esercizi

Un possibile saluto ad un essere amato

IL LATO NASCOSTO DELLA MALATTIA E

DELLA GUARIGIONE

La Malattia “Evolutiva”

La Malattia “Patologica”

Una Medicina degna dell’uomo
L’utilita del dolore

Il ruolo dell’ Astrologia

A te che soffri

NS

IL LABORATORIO INTERIORE
1. La colonna vertebrale

2.1l cuore, strumento di rigenerazione
3. La Nuova Gerusalemme

FISIOLOGIA OCCULTA
1. I principali centri di forza
2. I Fuoco del Padre

3. Ritenzione forzata del seme?

278

89

91

99

101
102
108
113
114
116

117
120
122
124
125
128

131

136
142

147
153

157



4.1 ventricoli cerebrali

IL VANGELO INTERIORE
1. L’immacolata concezione
2. I gradini sul sentiero

3. Il “Dramma Cosmico”
3. I Sacramenti: le iniziazioni rituali

UNIONE DI CUORE E MENTE
1. Transumanesimo

2. Intuizione vs. Ragione

3. L’aiuto del Cristo

4. Esercizi intuitivi

5. I limiti della Scienza

6. I limiti della Chiesa

ADDENDUM

STILE DI VITA
. Distacco

. Equanimita

. Compassione
. Spregiudicatezza
. Ottimismo

. Disponibilita
. Presenza

. Innocuita

. Ascolto

10. Sacrificio

O 00 9 N L A W N~

160

163
168

179
182

189
191
193
195
200
202

208
209
211
212
214
215
217
219
221
222

279



DAVANTI ALLE CRISI
1. Quando arriva la crisi
2. Quali strumenti usare
3. L’importanza delle crisi

DAVANTI AI SENSI DI COLPA
1. Il Peccato

2. 1l senso di colpa

3. Perdonare

4. ... E poi?

DAVANTI ALLA PAURA

1. Le dinamiche in gioco

2. La paura ¢ un bene?

3. Vivere nella paura: la curva discendente

4. Le paure dell’aspirante: la curva ascendente
Invocazione contro la paura

GLOSSARIO

280

225
228
231

233
242
246
252

255
256
257
260
262

263









I nostri intenti

1. Una Comunita dove il nucleo dal quale partire e al quale fare
riferimento sia l'individuo.

2. Una Comunita dove non esiste alcuna scala gerarchica, ma
vengono rispettate, accettate e valorizzate tutte le differenze.

3. Una Comunita dove la regola d'oro sia I'innocuita, applicata
a tutti i campi della vita: dalla ricerca, all'alimentazione, alla
giustizia, ecc.

4. Una Comunita dove la polarita del cuore sia sempre coniu-
gata con quella intellettuale, superando la competizione con la
solidarieta e la condivisione.

5. Una Comunita dove la ricerca scientifica sia vissuta come un
avvicinamento al sacro; dove scienza — il pensare, religione — il
sentire e 1’arte — il fare, siano contemporaneamente presenti
nelle attivita pratiche e negli studi accademici.

6. Una Comunita dove non si entri chiedendosi "cosa posso ri-
cevere", bensi "cosa posso fare".

7. Una Comunita che non vuole distinguersi esteriormente con
divise o abitudini particolari, ma che si ritiene inserita e inte-
grata in qualsiasi societa.

8. Una Comunita che non fa proselitismo e non vuole convin-
cere nessuno contro la sua volonta o tramite le parole, ma che
usa l'esempio come migliore via di convinzione e diffusione
delle proprie idee.

283



Luigi Zampieri

LA BIBBIA

T
W

INAMICHE

Luigi Zampieri

UOMO, CONOSCI TE STESSO
- L’Arte di vivere

Pagine 283

Le basi dell'insegnamento della
Nuova Era.

La costituzione dell’'uomo, i piani di
esistenza e il ciclo della vita da una
rinascita all’altra.

Luigi Zampieri
LA BIBBIA RACCONTA
- La vera storia dell’Evolu-
zione
Pagine 192

Analisi della Genesi biblica:
I’evoluzione dal big-bang ai giorni
nostri.

Cosa ci riserva il futuro?

Luigi Zampieri

LE DINAMICHE EVOLUTIVE
- Le Tre Vie

Pagine 143

Le Tre Vie del carattere:

la Via Pratica,

la Via Mistica,

la Via Intellettuale;

e il Momento Evolutivo personale.



Luigi Zamperi Luigi Zampieri

IL CRISTO E LA SUA MISSIONE
- 1l Piano di Salvezza

Pagine 207

Gesu di Nazareth e il Cristo.

La vita e le opere del Cristo-Gesu.
Gli scopi della sua Missione.

Il Mistero del Golgotha e la Resur-
rezione.

Implicazioni nella nostra vita.

Luigi Zampieri
POST-MORTEM

- La Vita dopo la vita
Pagine 126

Analisi di che cosa avviene alla
morte del corpo.

Gli stati di coscienza successivi.
Come & bene comportarsi quando
la morte arriva ad un nostro caro.

e Luigi Zampieri
\ ANGELI y ANGELIL LA NOSTR[\&
B Lo GRANDE COMUNITA CO-
R OMUN Loy SMICA
Pagine 180

Quali sono le Gerarchie celesti che
ci accompagnano nel nostro viag-
gio evolutivo, e quali ruoli svol-
gono?

285



P Luigi Zampieri

| LA RIVELAZIONE DI GIOVANNI
ONE - La Via Interiore

’ DI GIOVANNI Pagine 200

\

\

La Via Interiore

Una interpretazione dell’Apocalisse
il libro profetico piu occulto della
Bibbia.

La conclusione dell’evoluzione ter-
restre nell’eterea Nuova Gerusa-
HOEn lemme.

Luigi Zampieri
IL DRAMMA MISTICO
- Il percorso annuale
dell’ Anima
Pagine 190

Solstizi ed Equinozi: punti di svolta
rivelatori del percorso di crescita
interiore lungo il ciclo annuale che
si rinnova ogni anno.

Giancarla Zuliani - Luigi Zampieri
MANUALE DI ASTROLOGIA
SPIRITUALE

- Con i Modelli planetari
Pagine 137

La vera Astrologia e quella che ab-
braccia I'essere umano nella sua
fosSameeroor | B totalita: fisica, mentale e spirituale




La Comunita del Cristianesimo Interiore ¢ una comunita d’intenti,
che non prevede cioe alcun formalismo, iscrizione o associazione.
Chiunque legga i suoi testi di studio e senta che il loro contenuto ri-
suona nella sua interiorita puo considerarsi liberamente partecipe
della Comunita.

Il suo scopo e obiettivo ¢ quello di formare donne e uomini pilt con-
sapevoli della propria natura spirituale, prima di tutto, della direzione
che I’evoluzione richiede oggi, in secondo luogo, e della necessita di
rendere noti questi insegnamenti a chi fosse alla ricerca e si mo-
strasse maturo per riceverli, senza nulla chiedere in cambio.

La base dell’insegnamento ¢ il Cristianesimo interiore, ossia una vi-
sione piu avanzata della Dottrina Cristiana, adatta all’uomo d’oggi
che vuole comprendere e non piut obbedire. Non & perciod necessaria
alcuna abiura e nessun cambiamento di religione, per chi si ricono-
scesse in una, poiché considera ogni grande religione come necessa-
ria per un certo periodo storico.

Chi ritenga di non essere religioso trova anch’egli le risposte che sta
cercando — la cui mancanza probabilmente lo ha fatto allontanare
dalla spiritualita — instaurando un’armonia interiore conseguente alla
pacificazione della coscienza. Allo scienziato ricordiamo che scopo
della scienza non ¢ "trovare" la verita, ma "cercare" la verita, perché
qualora la si trovasse probabilmente la scienza avrebbe perduto il suo
scopo. Pertanto ¢ essenziale rimanere sempre con una mentalita
aperta di fronte a nuovi stimoli, anziché chiudersi in difesa di posi-
zioni che si danno, erroneamente, per definitive (come la storia stessa
della scienza ha pil volte dimostrato).

Quanto riportato negli insegnamenti non ha assolutamente la pretesa
di rappresentare la verita ultima, ma chiede solo di essere accolto con
mente aperta, allo scopo di aiutare a far trovare a tutti le “loro” rispo-
ste alle “loro” domande.

cordial-mente.it

287



