
1 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Luigi Zampieri 

Uomo, 
conosci te stesso 

L’Arte di vivere 

Non è quello che facciamo dentro un'organizzazione che ci interessa, 
Ma quello che, grazie ai suoi insegnamenti, ciascuno fa fuori, nel 
mondo. 



2 

 

 

 

 
 
 

 
 
 

 
 

 
 

 
 
 

 
 

 
 
 

 
 

 
 
 

 
 

Dedicato a Giancarla, compagna di vita e maestra di saggezza. 



3 

 

 
 

 
 

  

Guai a voi, dottori della Legge, che avete portato via la 

chiave della conoscenza; voi non siete entrati, e a 

quelli che volevano entrare voi l’avete impedito. 

Lc. 11,52 



4 

 

INVITO 
Il vecchio era seduto, quasi sprofondato nella sua poltrona, gli occhi 
socchiusi, da non si sa quanto tempo, nella penombra della sua 
stanza, il nodoso bastone abbandonato al suo fianco. 
Improvvisamente uno specchio di luce si allungò dalla porta d’in-
gresso, e un ragazzino entrò per curiosare. Si guardarono reciproca-
mente negli occhi, e infine il vecchio disse: “Vuoi che ti racconti una 
storia?”. “Certo”, rispose il monello, e, girati i tacchi, uscì dalla 
stanza. 
Tuttavia, quell’intrusione aveva risvegliato nel vecchio qualche cosa, 
l’input era stato dato; si alzò appoggiandosi al suo bastone, e si avviò 

verso il rubinetto dell’acqua, prese un bicchiere, lo riempì, e ne 
bevve un sorso per preparare le labbra a quanto si accingeva ad 
esporre.  
Sempre appoggiandosi al bastone riprese lentamente la via verso la 
sua poltrona, che scricchiolò accogliendo il suo pesante ritorno.  
Per noi, che stiamo assistendo a questa scena, il vecchio è quell’an-
tica tradizione, da tempo trascurata dai giovani di oggi, che sta aspet-
tando solo un nostro cenno per iniziare ad aprirsi; il bastone è la soli-

dità delle sue argomentazioni che, di nodo in nodo, si appoggiano le 
une alle altre, ciascuna conseguente alla precedente; l’acqua è lo 

scorrere di questa stessa tradizione nel corso dei secoli passati, 
pronta a dissetare chi la desiderasse; il bicchiere è questo libro, che 

vuole contenerla in una forma adatta alla nostra comprensione. 
Il vecchio, alla fine, si accinse a dare inizio al suo racconto … 
E noi, cosa vogliamo fare? Vogliamo, come fece il monello, girare i 
tacchi e lasciare l’impresa? 
 
  



5 

 

 
 

 
 

 
PRESENTAZIONE 

 
Essendo, come il testo chiarirà, ormai maturo l’uomo per accogliere 
determinati insegnamenti, dato che le risposte che le attuali scienza e 
religione gli sanno dare non gli bastano più, assistiamo alla nascita di 
un ....mercato (inteso in senso positivo, ma anche negativo) che si af-
fretta a riempire il vuoto che quella insoddisfazione provoca. In realtà, 
la religione non può più avere l’autorità che le è sempre appartenuta, 
perché l’uomo vuole oggi conoscere anziché obbedire, e la scienza che 
si attarda sempre più nel particolare non sa rispondere all’ansia di in-
finito che sgorga dall’animo umano. 
Sorgono allora innumerevoli pratiche ed associazioni spirituali, fra le 
quali è ben difficile discriminare quelle che intendono il suddetto mer-
cato nel senso positivo o in senso negativo. Vorremmo però riuscire a 
porre l’attenzione sopra una considerazione: i due termini “associa-
zione” e “spirituale” sono in realtà antitetici. Per associazione dob-
biamo intendere infatti una struttura ben definita, con regole e proce-
dure stabilite, una cosa cioè che ha una forma; ma la forma non è altro 
che l’ombra dello spirito, non può mai essere lo spirito. Il quale è 
quella forza che produce la forma e la disintegra, che la abita e che la 
dirige, ma che è altro da essa. L’idea fa nascere la forma, ma non può 
identificarsi con essa. Qualora lo si facesse, l’idea degenererebbe: lo 
scopo diverrebbe quello di salvaguardare la forma, a prescindere e an-
che a scapito dell’idea. 
È sempre rischioso perciò creare una associazione spirituale; lo si è 
visto in tutte quelle finora note: quando l’animatore, il fondatore non 
c’è più, il loro destino sembra essere la cristallizzazione nella forma. 
Ci si accapiglia per conservare lo spirito originario, senza accorgersi 
che facendo diventare le idee del fondatore come pietre inamovibili si 
ottiene esattamente l’opposto. Manca lo spirito che animava quelle 



6 

 

idee; resta solo un’idea, che priva dello spirito comincia a diventare 
ideologia, cioè cosa morta. 
Come facciamo allora noi a discriminare, a intravedere se dietro ad un 
insegnamento, ad un pensiero, vi è o non vi è la vita, lo spirito che 
cerchiamo? 
Dobbiamo, per riuscire in questo intento, fare una distinzione prelimi-
nare. Di solito, di fronte ad un testo (specialmente in simili argomenti) 
non discriminiamo fra due termini che, invece, andrebbero separata-
mente considerati: 
• la fonte, 
• l’autorità. 
Se veramente lo spirito che ci anima è quello di conoscere, non pos-
siamo non ricorrere ad una fonte di insegnamento. Essa può essere, 
come detto, la scienza o la religione, oppure qualcosa che le superi e 
integri, qualora esse non ci siano sufficienti. Comunque, sarebbe ine-
vitabile una fonte esterna a noi alla quale dare ascolto. Non è possibile 
evitare questo: l’unica cosa è ammettere che in questa fase è necessaria 
una certa fede, ma non cieca. Si presta fede, in attesa di poter verifi-
care la verità di quanto comunicatoci. Questo però lo potremo fare 
quando, grazie all’insegnamento ricevuto, avremo raggiunto un livello 
di conoscenza e coscienza superiori a quelle attuali. In altri termini, la 
fede così intesa è uno strumento per riuscire, domani, a farne a meno. 
Come dice S. Paolo: “tre cose durano attualmente: la fede, la speranza 
e l’amore; ma la sola che durerà in eterno è l’amore”. 
L’errore che comunemente si commette, infatti, è quello di abbinare 
alla fonte l’autorità, un’autorità che deve essere perciò degna di fede. 
Un tale atteggiamento, in realtà, si trasforma in un pregiudizio, che 
non può che chiuderci la via verso strade di possibile arricchimento. 
L’anelito che sentiamo verso la conoscenza o verso la devozione viene 
dalla nostra interiorità; è da qui che siamo in grado di stabilire la verità 
di quanto ci si propone: soltanto l’assetato può stabilire quanto una 
bevanda è stata in grado di dissetarlo. Facciamo dunque decidere a lui! 
Solo a lui possiamo legittimamente riconoscere l’autorità per farlo. 
L’autorità a cui fare appello, dunque, non potrà trovarsi che dentro 
ciascuno di noi, e il giudizio si baserà sulla capacità degli insegna-
menti contenuti in quello che leggeremo di appagare la nostra sete, e 



7 

 

di avviarci verso una autonoma via spirituale. “Li riconoscerete dai 
loro frutti”! 
Riguardo alla fonte, è necessaria qualche precisazione. Il testo che se-
gue si vuole considerare Cristianesimo Interiore; cosa intendiamo 
con questa definizione? Certamente in nessun modo attinente ad asso-
ciazioni o chiese portanti lo stesso nome. Il termine Cristianesimo ha 
per noi il valore di un’idea, di un archetipo, al quale nel corso dell’evo-
luzione umana hanno fatto riferimento (magari chiamandolo con nomi 
diversi) quegli Spiriti che vedevano una ben definita necessità 
nell’uomo: quella di superare tutte le divisioni interne ed esterne attra-
verso l’Amore, grazie all’azione del Salvatore Cristo Gesù in collabo-
razione con l’azione cosciente dello Spirito dell’uomo, tese al raggiun-
gimento della pace interiore e della fratellanza universale. 
Tutto questo rappresenta il Cristianesimo Esoterico nella sua acce-
zione più pura ed elevata, e sono gli insegnamenti di quei grandi Spiriti 
a rappresentare la fonte (sicuramente ridimensionata da quanto l’au-
tore è riuscito a capire degli stessi) del testo che segue. 
Da parte sua, l’autore è una persona anche troppo normale, che ha il 
solo merito di avere studiato quelle fonti, di avervi trovato l’insegna-
mento cui anelava, e di sentire perciò come suo dovere il cercare di 
comunicarlo anche ad altri, che aspirano alla stessa ricerca. Questo 
testo, perciò, non vuole essere un libro iniziatico, e non promette nes-
sun particolare potere a chi lo leggerà. Chi fosse attirato in maniera 
preminente dal cosiddetto fascino del mistero, probabilmente avrebbe 
sbagliato testo, dato che qui ci proponiamo di cercare di risolvere i 
misteri, e non di alimentarli. 
E a chi cercasse qualche esperienza straordinaria da un altrettanto 
straordinario maestro, sarebbe da chiedergli: cosa cambia, per te, se 
chi ti parla possiede o meno doti particolari? Dovresti comunque cre-
dergli sulla fiducia, sottoporlo continuamente a prove, e a te non ver-
rebbe niente in più. Non è questo l’importante; l’importante sta solo 
in ciò che sa far nascere, con le sue parole, in te. Se ti sa dissetare. 
Attendersi fenomeni insoliti o sorprendenti rischia di trasformarsi in 
un regresso anziché nel progresso che si vorrebbe, ricadendo nella ri-
cerca della guida esteriore: ciò che in realtà il Cristianesimo Interiore 
vuole sostituire con la maturazione della guida interiore. 



8 

 

D’altra parte, altre interpretazioni degli insegnamenti cristiani sosten-
gono che la salvezza dipende esclusivamente dall’azione divina, e che 
l’uomo ne è solo il destinatario, ma non un attore. Se così fosse, non 
servirebbero insegnamenti, ma semmai ammaestramenti tesi solo a 
farci accettare quanto altrove già deciso. No, noi rifiutiamo questa po-
sizione: l’uomo fa ora parte delle Gerarchie Creatrici, con la respon-
sabilità che ne consegue. 
C’è solo una cosa da fare: mettersi all’opera. Chi prende questa deci-
sione, ha già iniziato il suo cammino spirituale; vuol dire che prima di 
cercare le risposte, ha trovato le domande! 
 
A questo punto, ahimè, un altro problema può sorgere, quello del “va-
gabondaggio spirituale”. 
È difficile dire al ricercatore che per avanzare nella sua ricerca deve 
fermarsi…. Lo si può fare forse usando un’immagine. Chi vuole inda-
gare spesso salta di ramo in ramo, passando da una scuola o un’asso-
ciazione o un maestro o insegnante ad un altro; in questo modo, però, 
non approfondisce mai nulla, e l’unico risultato che otterrà, sarà quello 
di sentire idee le più diverse, ma nessuna lo toccherà mai davvero oltre 
l’entusiasmo iniziale. Si può dirgli che oltre alla dimensione da lui 
perseguita: quella “orizzontale” che spazia superficialmente, esiste an-
che quella “verticale” da lui trascurata. Come un albero deve prima 
“affondare” le proprie radici nella terra, così anche il ricercatore deve 
“approfondire” la sua ricerca fermandosi ad una scuola da lui scelta, 
dopo che i suoi insegnamenti ne hanno ispirato l’intuizione. Una volta 
saldo nelle radici, allora come l’albero potrà protendere i propri rami 
anche lungo la direzione orizzontale. Saprà allora comprendere e va-
lutare le differenze fra le varie scuole. 
 
 
 
 
  



9 

 

 
 
 
 
 

INTRODUZIONE 
 

Con Cristianesimo Interiore intendiamo l’esperienza e lo studio 
dell’aspetto più autenticamente spirituale ed esoterico del Cristiane-
simo. Le ricerche esteriori di ordine storico-culturale sono da rispet-
tare sinceramente, ma rischiano di credere e far credere di rappresen-
tarne tutto il possibile messaggio. Quando, entrando in una pinacoteca, 
ammiriamo i capolavori della pittura, se ascoltiamo un critico d’arte o 
sfogliamo una rivista del settore, troviamo ciò che la cultura, la didat-
tica ci dice: i mezzi che il pittore ha usato, legati alla sua scuola, al suo 
stile, alla sua epoca, ecc. Limitandoci a questo, però, non realizziamo 
che escludiamo la cosa più importante, la sola che probabilmente in-
teressava all’artista: il messaggio che tramite la sua opera voleva, con-
sciamente o intuitivamente, comunicarci; egli ha semplicemente usato 
gli strumenti che la sua scuola e la sua epoca gli consentivano, ma lo 
scopo era quello di comunicare qualcosa, ed è questo l’aspetto princi-
pale, che va colto. Sono stati versati fiumi di inchiostro sulla vita e le 
opere del fondatore del Cristianesimo; ma Egli non ci ha lasciato una 
sola parola scritta. Ci siamo mai chiesti il perché? La buona novella 
non è qualcosa da studiare sui libri, ma da vivere dentro noi stessi, che 
viene dal di fuori, o dal di là, dello spazio e del tempo; il Cristo è sceso 
nella storia, ma per aiutarci a uscire dalla storia. Il Cristianesimo este-
riore rappresenta soltanto la veste con cui quel messaggio si è mo-
strato; la veste avrebbe anche potuto essere leggermente o totalmente 
diversa: il messaggio sarebbe comunque sempre stato identico. È que-
sto Messaggio e questo atteggiamento, che illuminano il cammino che 
stiamo intraprendendo. 
 
Dire che dovremmo evolutivamente giungere ad “essere Dèi” (come 
ci esorta a fare S. Paolo), non è presunzione, ma semmai renderci re-
sponsabili di quello che ci aspetta. Non è presunzione, ma 



10 

 

responsabilità. È presunzione pretendere di avere come diritto di na-
scita la capacità di essere liberi e, in nome di questa libertà, di poter 
pensare, parlare, desiderare ed agire come si vuole senza interessarci 
di come ciò possa influenzare il mondo circostante. Dobbiamo invece 
sapere chi siamo, e che ogni nostro pensiero produce un effetto di cui 
ci rendiamo responsabili e di cui sopporteremo le conseguenze. Per 
questo non considerarlo non porta alla libertà, ma alla schiavitù. La 
libertà deve essere conquistata: non è un diritto acquisito alla nascita. 
Libertà significa responsabilità, e non il contrario. 
La responsabilità quindi deve guidarci nello stabilire quali sono le mo-
tivazioni che ci spingono verso questo studio ed essa ci dice che dob-
biamo farlo essenzialmente per motivi altruistici e di rispetto delle li-
bertà altrui. Tutto ciò che non rientra in queste due motivazioni, si 
trasforma in azione che va in direzione opposta a quella della nostra 
evoluzione e che quindi col tempo ci farà retrocedere anziché progre-
dire. 
 
L’uomo ha due vie per avanzare lungo questo progresso. In ogni uomo 
albergano due anime, per così dire: 
a) una anela ad alzarsi e a contemplare il cielo e l’opera divina; sente 
il bisogno di regole ed autorità (Maestri) da seguire fedelmente e che 
le indichino la via. Invidia chi può rinchiudersi in un eremo e condurre 
una vita di purezza, solitudine e preghiera, senza dare importanza alla 
vita fisica. Sente ciò che è bene e ciò che è male, e questo è tutto quanto 
di cui ha bisogno per decidere come agire. Rappresenta la fase discen-
dente della curva evolutiva, quando non avendo ancora sviluppato pie-
namente l’auto-coscienza, il desiderio era di tornare alla Fonte da cui 
si proveniva, per provare ancora l’annullamento di se stessi nella sua 
onniscienza. Essa guarda quindi all’alba della sua nascita, all’Oriente, 
ed è rappresentata biblicamente da Abele e da suo fratello Set. Essa è 
spinta dalla FEDE. 
b) l’altra si affanna, con spirito di iniziativa, a lavorare per migliorare 
la vita terrena. È insofferente a qualsiasi imposizione esterna, e pre-
tende di scegliere da sola la via da seguire e le decisioni da prendere. 
Detesta qualsiasi atteggiamento pio, che giudica esteriore se non ipo-
crita, non essendo in grado di comprenderlo. L’unica cosa di cui si fida 



11 

 

è il proprio ragionamento, e tutto ciò che non è spiegabile scientifica-
mente o logicamente è per lei solo superstizione. Rappresenta la diffi-
cile fase di risalita della curva evolutiva, dove grazie all’esperienza 
fisica l’uomo ha conquistato l’auto-coscienza. Essa guarda avanti, 
verso il futuro, all’Occidente, ed è rappresentata biblicamente da 
Caino, figlio di Eva e Lucifero, e perciò semidivino e creatore. Essa 
non è spinta che dalla RAGIONE. 
L’esperienza è lo scopo del “lavoro” che l’uomo compie sulla terra. 
Alcune filosofie non sanno considerare l’attività umana che come la-
voro, a causa della loro visione di tipo materialistico; ma l’attività più 
degna dell’uomo è quella della “creazione”: l’attività che rende degno 
l’uomo è quella del lavoro creativo. 
Il lavoro inteso in senso stretto diventa sempre un’attività soggetta ad 
un controllo esterno, anche quando è il lavoro cosiddetto autonomo, 
perché non può non essere inserito in un processo di produzione, che 
ha le sue regole e le sue esigenze. Alla fine, e lo si è visto, l’uomo, 
anziché essere il padrone del processo, si trasforma egli stesso in un 
meccanismo, in una rotellina del processo, in uno strumento per non 
dire in una merce in competizione con le altre merci. 
La creazione invece, per definizione, significa esattamente l’opposto: 
è qualcosa che prima non c’era e nasce dall’interiorità della singola 
persona. Il lavoro creativo cessa di essere tale quando si sottoponga a 
regole esteriori all’uomo-artista. Resta il fatto che una attività creatrice 
non è di per sé segno di un’azione svolta a fin di bene: molte attività 
criminali possono essere il frutto di un’inventiva creatrice. Il discri-
mine giace nella domanda: la mia creatività “si serve” degli altri per 
miei fini egoistici, o “serve” gli altri? Dal lavoro che ha quest’ultimo 
scopo, l’uomo ricaverà sicuramente l’esperienza utile a nutrire la pro-
pria anima, e a progredire nell’evoluzione. 

 

Forse è possibile ottenere l’approvazione sia della Fede che della Ra-
gione, rendendosi conto che la responsabilità di aspirare ad essere 
“Dei” rappresenta la volontà di Dio, e che la via verso l'interiorità non 
porta all'individualismo, ma può farsi canale per l'universale. 



12 

 

La scienza odierna preferisce non risolvere il problema della causa 
prima dei fenomeni, e ipotizza soluzioni improbabili, seppure sottil-
mente argute, sulla contemporaneità degli eventi, ad esempio tra psi-
che e soma, oppure tra moto stellare e avvenimenti terrestri. Forse così 
soddisfa il suo bisogno di auto ingannarsi, ma certamente non ricerca 
la verità. Eliminare la causa per concentrarsi solo sugli effetti non po-
trà far conoscere l’intera realtà; come non può farlo il confondere en-
trambi. 
Il Cristianesimo Interiore si prefigge di fondere queste due anime, 
equilibrandole. Rappresenta tuttavia la filosofia esoterica occidentale 
e come tale si dirige particolarmente a coloro che per credere hanno 
bisogno di capire. Ecco il motivo di queste pagine: le spiegazioni per-
ciò non sono fondate sulla fede, ma sulla logica. 
La scienza moderna (di indole occidentale) avanza per mezzo del co-
siddetto modello sperimentale, caratterizzato dalla obiettività e dalla 
ripetitività dei vari esperimenti, tesi a dimostrare l’attendibilità, se-
condo il suo punto di vista, delle varie teorie. Ma con questo sistema 
raramente nascono le teorie stesse: anzi, le più importanti sono certa-
mente dovute ad intuizioni che non sono caratterizzate da nient’altro 
che dall’opposto sia di obiettività che di ripetitività. 
Gli insegnamenti del Cristianesimo Interiore non sono basati su teorie, 
ma sulla esperienza di chi ce li trasmette. Resta il problema di poterle 
accettare da parte di chi ha bisogno di capire per credere. Esse perciò 
non chiedono fede cieca, ma si appellano alla ragione e all’intuizione, 
e danno una spiegazione logica e razionale del mondo e dell’uomo, 
che supera tutte le teorie finora formulate. Il ricercatore che si rende 
conto, d’altra parte, della contraddizione sopra richiamata insita nella 
scienza stessa, comprenderà come non ci vuole meno fede a seguire il 
metodo chiamato scientifico, di quella necessaria ad accettare provvi-
soriamente le spiegazioni esoteriche in quanto intellettualmente sod-
disfacenti, e coglierle in attesa di poterle gradatamente egli stesso spe-
rimentare, vivendole (il che rappresenta la vera conoscenza). 
 
Lo studio che intraprendiamo dev’essere inteso in maniera tale da non 
renderci orgogliosi di quello che impariamo, ma anzi sempre più 
umili, man mano che proseguiremo. E questo non tanto perché più 



13 

 

conosciamo più ci rendiamo conto di quanto ancora non conosciamo, 
ciò sarebbe ancora una forma di conoscenza fine a se stessa; ma perché 
questa forma di conoscenza risveglia in noi quell’altra forma, che non 
appartiene più alla mente, ma al cuore che di regola viene zittito dalla 
mente, il quale è ancora all’alba del suo risveglio e si sente partecipe 
del tutto. 
Come dice San Paolo: “La conoscenza gonfia, ma l’amore edifica”. 
 
Non sarà un argomento noioso, soprattutto perché quello che qui ci 
interessa non è l’acquisizione di concetti e di nozioni: non è una cono-
scenza di tipo intellettuale che ci interessa. Per quella basta leggere un 
libro, non serve l’esperienza. Quello che dovremo “scoprire”, più che 
studiare, sarà ciò che è sepolto in noi stessi; questo è il significato da 
ricavare dalla scritta sui templi antichi.  
 
Dovremo “sentire”, proprio perché dovrà essere un entrare nelle pro-
fondità di noi stessi, più che “sapere”. Con due parole, dovremo 
UNIRE IL CUORE CON LA MENTE. 
 
Cominceremo così il nostro cammino sul sentiero. 
  



14 

 

AVVERTENZA:  
Nella lettura del testo si troveranno ricorrere due termini, sui quali vale 
la pena spendere una precisazione. Il primo è: esoterico e il secondo 
è: occulto. Nel loro significato letterale, "esoterico" e "occulto" signi-
ficano rispettivamente "riservato ad una cerchia interna", in qualche 
modo elitaria, e "nascosto". Applicati ai nostri argomenti hanno sem-
pre significato un insegnamento da non divulgare, cosa che potrebbe 
mostrarsi incoerente quando questi facciano parte di un libro, che va 
per sua natura divulgato. È nostra intenzione usare questi termini uni-
camente per mostrarne l'origine, appartenendo a materie a suo tempo 
riservate e nascoste, ma che oggi devono essere divulgate in quanto 
non sono più valide le motivazioni per le quali erano tenute nascoste. 
Piuttosto, possiamo attribuire al termine “esoterico” un significato di 
indagine più profonda, da ritrovare nell’interiorità, anziché figurarci 
un insieme di pratiche e/o maestri che da fuori calino in noi, cosa im-
possibile, la loro saggezza. 
 
  



15 

 

 
 
 
 
 

L’INVISIBILE 
 

1. La vita. 
 
L’impresa ora è quella di parlare della vita, mistero sondato ma in-
compreso – anzi, incomprensibile - dalla scienza moderna, e per farlo 
dobbiamo rivolgerci ai mondi invisibili. Allo scopo di evitare per 
quanto possibile fraintendimenti, e nel contempo rendere quanto espo-
sto accessibile a tutti, l’intenzione è quindi di parlare della composi-
zione invisibile, la cosiddetta costituzione occulta, dell’uomo, par-
tendo dall’inizio.  
Voler rendere comprensibile a tutti quanto riportato, oltre a costituire 
un dovere di carattere etico per chiunque voglia comunicare qualcosa, 
non rappresenta una presunzione o un desiderio ....di cassetta (che non 
esiste), ma un’esigenza legata al tipo di messaggio. Purtroppo non 
tutti, attualmente, sono propensi a convertire il modo consueto di con-
durre la propria esistenza secondo la coerenza (non l’obbligo o la coer-
cizione) richiesta da quanto verrà qui detto. Chi lo è rappresenta il vero 
tesoro su cui vogliamo investire, e questo non dipende dalle diversità 
esteriori, e meno che mai dalla ricchezza o cultura. Ecco che quindi 
questo lui o questa lei, chiunque sia, deve essere in grado di compren-
dere detto messaggio, per farlo proprio. Chi sta scrivendo queste pa-
gine ha fatto altrettanto, non potendo nel modo più assoluto attribuir-
sene la paternità.  
Raramente il ricercatore interiore è una persona che si avvicina per la 
prima volta a questi studi: di solito egli deve continuare un lavoro in-
terrotto nelle sue esistenze precedenti. Per poter far questo, però, egli 
deve tenere ben aperta la mente, per vagliare, soppesare, scegliere; ma 
nel contempo deve anche saper ascoltare il suo cuore, quando gli di-
cesse che una via è la via ritrovata. Deve saper tenere aperte entrambe 
le porte della conoscenza: quella della ragione (mente), legata alla 



16 

 

presente esistenza, e quella dell’intuizione (cuore), più in contatto con 
la parte sommersa della nostra coscienza, in modo che non alzino stec-
cati fra di loro, ma al contrario che si integrino a vicenda. Ed è di ca-
pitale importanza non farsi condizionare dall’educazione o dalle con-
suetudini, nemiche non tanto della verità, quanto soprattutto dello svi-
luppo dell’emancipazione interiore. L’atteggiamento del ricercatore 
perciò dovrebbe essere il più possibile libero da qualsiasi pregiudizio: 
dovrebbe essere cioè spregiudicato come lo sono i bambini (ai quali 
“appartiene il Regno dei Cieli”). 
 
Cosa significa partire dall’inizio? Significa partire da ciò che già sap-
piamo per esperienza diretta, e allargare a mano a mano il nostro oriz-
zonte, con l’uso della ragione, fino a comprendere aspetti via via sem-
pre più profondi ed esaurienti. 
Per noi occidentali, infatti, è di capitale importanza capire quello che 
ci viene detto, usando la ragione e l’esperienza. 
La civiltà Occidentale odierna, è stata l’unica in tutta la storia 
dell’umanità che ha cercato di eliminare ad un livello che possiamo 
definire di massa l’aspetto spirituale-divino dalla concezione della 
vita, e questo perché la nostra consapevolezza è strettamente legata 
alla materia. 
È nato qui, infatti, il Materialismo. È di esperienza comune dire: “io 
credo solo a ciò che vedo!” 
 
Figlia di questo atteggiamento è sempre stata la scienza moderna, la 
quale grazie a questo modo di procedere ha raggiunto vette di sviluppo 
altrimenti impensabili. Ma proprio questo sviluppo è arrivato al limite 
in cui tale atteggiamento mentale non può più essere sostenuto. Ora è 
la scienza psicologica stessa che chiama chi crede solo a ciò che vede 
un “realista ingenuo”! Perché si è resa conto che la percezione è un 
fatto interiore e che ciò che percepiamo non è la realtà esterna, bensì 
una sorta di elaborazione interiore di impulsi che dall’esterno ci giun-
gono. In altre parole, ha spostato il confine fra l’oggettivo ed il sog-
gettivo. Come pure la scienza fisica, laddove ci si sta rendendo conto 
che l’obiettività dell’esperimento non è più così certa come appariva 



17 

 

esserlo una volta, dato che non è più trascurabile l’interazione fra 
l’esperimento stesso e lo sperimentatore o lo strumento che sta usando. 
Certi campi di ricerca della fisica e della psicologia hanno raggiunto 
livelli di esperienza e di uso di energie tanto sottili da avvicinarsi (per 
chi li conosce) agli insegnamenti del Cristianesimo Interiore intorno 
all’esistenza dei cosiddetti piani invisibili.  
Tutto ciò, però, non significa affatto che sia scontata la fine del mate-
rialismo e il riavvicinarsi della Scienza alla Religione; si rischia invece 
un nuovo tipo di materialismo, perché non ci si rende ancora bene 
conto che queste energie non sono un prodotto del corpo o della 
materia, ma semmai esattamente il contrario. 
SUPERARE LA MATERIA, CIOÈ, NON SIGNIFICA SUPERARE 
IL MATERIALISMO COME FILOSOFIA DI VITA, IL QUALE 
CONTINUA A REGNARE ANCORA. 
 
Nelle filosofie antiche, d’altro canto, la concezione del mondo risul-
tava rovesciata rispetto a quella che noi abbiamo ora. Ed è plausibile 
dedurne che quando queste filosofie nacquero anche la consapevo-
lezza del mondo fosse rovesciata nella coscienza dell’uomo antico ri-
spetto a quella di noi moderni. 
La dottrina indiana antica, infatti, chiama quella che noi definiamo 
realtà (derivandola dal termine latino “Res” = cosa; perciò quanto di 
più tangibile ci sia) col termine di “Maya”, che significa illusione. 
Vediamo perciò esistere due correnti di pensiero: 
In Oriente è illusione la materia, 
In Occidente è illusione tutto ciò che materia non è. 
 
I nostri insegnamenti, peraltro, rappresentano la scuola occidentale per 
eccellenza. Per questo motivo essi si presentano sotto forma razionale 
e dialettica (non potrebbe farsi comunque diversamente), tendendo a 
soddisfare il nostro tipo di mentalità e consapevolezza. La Chiesa este-
riore dice: “La fede è un dono”; e chi non possiede questo dono, chie-
diamo noi? A loro, che poi sono i più caratteristici della nostra cultura, 
vengono dati questi insegnamenti. Il fatto di puntare esclusivamente 
sulla fede proietta l'uomo fuori di sé, nell'oggetto della fede, dove egli 



18 

 

non può trovare Dio, che è raggiungibile solo da dentro, ma nient'altro 
che un idolo. 
Quale delle due precedenti correnti di pensiero è corretta? 
Noi diciamo che entrambe non sono totalmente vere, ma che en-
trambe hanno un fondo di verità.  
 

* * * 
 
Quando ci accingiamo ad approfondire la conoscenza del mondo, 
dell’uomo e dell’universo, ci imbattiamo subito in un mistero, la cui 
soluzione ci porta a quelle diverse concezioni di cui si parlava più so-
pra: questo mistero è la vita. 
Infatti, mentre per l’occidentale materialista la vita non è altro che un 
prodotto del corpo (o della materia), per l’orientale spiritualista essa è 
la matrice, l’energia, che forma la materia, preesistente ad essa. 
Prima di tutto, sembra importante chiarire i concetti di forza ed ener-
gia, perché se è vero, da un lato, che essi sono intuitivamente subito 
comprensibili, è anche vero che il loro esatto significato riguarda oggi 
ciò che la scienza fisica vuole esprimere quando li usa come termini. 
In fisica, la forza è calcolata dalla seguente formula: 
 

F = m  a , 
 

cioè la forza è concepita come la causa di una qualsiasi variazione di 
velocità (a) della materia (m) di un corpo. 
Che cosa ci dice in realtà la sua formula? Essa ci fa capire come tro-
vandoci davanti ad un fenomeno, il suo aspetto per noi più evidente, 
cioè la variazione di moto, nasconde qualcosa che non possiamo ve-
dere, ma che è la vera causa del fenomeno stesso: una forza, senza la 
quale il fenomeno non esisterebbe. La vera conoscenza della materia 
visibile non può prescindere dalla sua connessione con lo spirito invi-
sibile. 
La causa, allora, non è in quello che si muove, ma in qualcos’altro che 
agisce in o su di esso, causandone il movimento. Questo vale sia per 
la natura cosiddetta inerte, che per quella animata. La differenza sta 
nel fatto che questa forza agisce dall’esterno nella natura inanimata, 



19 

 

mentre quella animata possiede in sé questa capacità; vedremo come 
questo sia dovuto ad un diverso grado di evoluzione. 
Può sembrare un paradosso, ma siamo in grado di capire meglio la 
vita se osserviamo ....la morte. È difficile infatti discriminare fra ciò 
che vive e ciò che non vive limitandoci ad un esame esteriore, o ba-
sandoci su certi comportamenti (reattività - crescita - movimento, 
ecc.), perché possono spesso appartenere sia agli uni che agli altri fe-
nomeni. 
Siamo però certi che, di fronte a qualcosa che muore, possiamo affer-
mare che prima era vivente. 
 
Cosa avviene dunque alla morte? Noi vediamo che appena una forma 
vivente muore, inizia un processo, più o meno lungo ma inesorabile, 
che chiamiamo decomposizione. 
Se guardiamo spregiudicatamente a questo processo, non possiamo 
non ammettere che esso è la conseguenza di una forza che inizia ad 
agire quando un’altra forza (la vita) cessa la sua azione. E più precisa-
mente esso è il risultato di forze di tipo terrestre, inerenti la materia, 
che possono agire soltanto quando altre forze ....se ne sono andate. 
Infatti il risultato della decomposizione è l’omologazione della mate-
ria che prima appariva distinta e separata, a tutta quell’altra materia 
formante la terra. 
In altre parole, una forza che si opponeva a quella terrestre, teneva in 
un certo modo insieme un corpo, che risultava distinto dal resto del 
mondo unicamente grazie a questa forza, dato che quando l’azione di 
questa è cessata, la forza terrestre lo ha distrutto. È chiaro perciò che 
la forza che formava il corpo è una forza che si oppone a quella terre-
stre, è una forza che non è strettamente fisica, dato che può vincere 
la materia. 
Il secondo principio della termodinamica dimostra come nella materia 
dell'universo aumenti sempre più, col trascorrere del tempo, l'entro-
pia, cioè l’equilibrio energetico, l’omologazione. Constatiamo invece 
che la materia animata come tale procede nel verso opposto, mante-
nendo la distinzione e l’ordine. Ora abbiamo visto come l'energia che 
organizza la materia vitalizzandola non appartiene al piano fisico or-
dinario, la cui energia agisce soltanto quando quella non opera più, 



20 

 

provocando allora la decomposizione, ossia l'azione che aumenta l'en-
tropia. 
In realtà, parlando di entropia appare fuorviante l’uso ormai comune 
del termine “disordine”, perché facilmente lo si associa al caos, o al 
caso. Guardato dal nostro punto di vista si tratterebbe non di disordine 
vero e proprio, ma di risposta ad un ordine superiore (sempre supe-
riore, perché come noto l’entropia può solo aumentare, mai diminuire) 
rispetto all’ordine, o “campo”, che si sta osservando. Una forza che 
cattura il fenomeno e che sfugge al nostro sguardo se restiamo ancorati 
alla dimensione osservata. Ciò può spiegare anche il fenomeno miste-
rioso della fisica quantistica che viene definito “entanglement”: il col-
legamento istantaneo fra due particelle lontane fisicamente – ma che 
avevano precedentemente subito un mutuo scambio di energia (entro-
pia) – avverrebbe in una dimensione superiore a quella strettamente 
fisica, e quindi con un diverso stato spaziotemporale (o “campo”). 
L’entropia è quella forza universale che nel tempo tende a riportare 
sempre più qualsiasi forma al suo stato originario indiviso, ossia 
all’unità. Qualsiasi entità creatrice – l’uomo fra queste, sia pure ancora 
inconsapevolmente – agisce contro l’entropia attraverso l’attività 
mentale degli archetipi. Se non fosse per questa continua attività la 
creazione cesserebbe in poco tempo di esistere.  

Tutti i processi vitali sono pertanto di una duplice natura: mentre da 
una parte prevale l’attività contro-entropica, di tipo involutivo, che co-
struisce le forme in grado di ospitare la vita, dall’altra parte e paralle-
lamente prevale l’attività entropica di tipo evolutivo, con lo scopo di 
ricondurre la creazione, per sua natura duale, all’unità fondamentale 
del Tutto.  Nell’esistenza umana è ciò che comunemente definiamo 
“nascita” e “morte”. 

Possiamo a titolo di esempio pensare ad un elastico mantenuto in 
forma orizzontale tra due dita della mano: in questa situazione è attiva 
la sola forza unitaria di tipo entropico. Se però con l’altra mano ten-
diamo verso il basso l’elastico, prendendolo a metà della sua lun-
ghezza, interviene una seconda forza di tipo contro entropico, la quale 



21 

 

dev’essere mantenuta affinché l’elastico non torni alla sua posizione 
iniziale. Ebbene, le due forze devono essere entrambe attive – e con-
trapposte – se vogliamo che la forma ottenuta con l’intervento della 
seconda mano rimanga nel tempo. Non appena la seconda mano (che 
dà la forma) viene tolta, agirà la sola forza entropica, e l’elastico tor-
nerà come era prima.  

“La vita era la luce degli uomini”, dice l’apostolo iniziato Giovanni 
nel meraviglioso ed esoterico prologo del suo vangelo. Luce e Vita 
sono perciò intrecciate nella reciproca attività, la prima in una fase 
involutiva, quando penetra nelle forme per animarle onde consentire 
ad entità spirituali di abitarle (incarnazione); la seconda in una fase 
evolutiva, quando libera dalle forme le stesse entità, onde consentire 
loro di assimilare le esperienze fatte nella forma e arricchire così 
l’anima. La prima attività è di tipo contro entropico, la seconda di tipo 
entropico. L’Amore è la forza che dirige tutto questo processo, perché 
spinge all’unione tutte le dualità, e ricostituisce in questo modo, per i 
brevi istanti in cui le dualità si uniscono, il “ritorno al Padre” e alla sua 
successiva attività creatrice. Senza amore non vi sarebbe né involu-
zione né evoluzione. Vediamo nel dettaglio cosa ci dice Giovanni: 

Giovanni 1 
(4) In lui [nel Verbo] era la vita, 
e la vita era la luce degli uomini. 
(5) La luce splende nelle tenebre 
E le tenebre non l’hanno vinta (o accolta). 

. . . . . . . 

(8) Non era lui [Giovanni il Battista] la luce, 
ma doveva dare testimonianza della luce. 
(9) Veniva nel mondo la luce vera, 
quella che illumina ogni uomo. 
 
I versetti 4 e 5 si riferiscono alla luce anti-entropica costruttrice dei 
corpi, mentre i versetti 8 e 9 indicano la luce entropica edificatrice 
dell’anima. Rispettivamente abbiamo prima la luce riflessa, la “luce 



22 

 

degli uomini” perché è la sola che essi possono attualmente conoscere, 
che abita nella materia e che produce l’ombra: ma l’ombra non può 
comunque vincerla, in quanto deriva dalla stessa, e senza quella luce 
nemmeno l’ombra potrebbe esistere; poi abbiamo la luce diretta, che 
abita nello spirito e che passa attraverso la materia, trasmettendole una 
rinnovata carica vibratoria. Questa è la Luce che “illumina ogni 
uomo”, in quanto residuo della luce solare originaria dalla quale pro-
veniamo e alla quale dovremo tornare grazie all’azione del Cristo co-
smico e al conseguente risveglio del Cristo interiore per mezzo 
dell’Amore quale forza riunificatrice. 

Questa forza antagonista dell’entropia, capace di creare ordine nella 
creazione, in occultismo viene detta Eterea. Rischiamo così di svelare 
quel mistero scientifico che si chiama materia oscura? 
Qualsiasi corpo perciò è vivente se è pervaso da questa sostanza super-
fisica (non chimica), detta Eterea. Ciò può spiegare una moltitudine di 
fenomenologie, come ad esempio la pranoterapia, l’agopuntura (meri-
diani), la dinamizzazione dei preparati omeopatici, ecc., e in genere 
tutte le cosiddette terapie energetiche che spesso la scienza materiale, 
non potendole comprendere e misurare con i propri strumenti, nega 
(anche se dovrebbe andarlo a dire all’ammalato che ne ha invece spe-
rimentato il successo!).  
Come agisce quindi questa forza vitale quando è all’interno di un 
corpo materiale? Essa si esprime lungo linee di forza definite, facen-
dolo crescere, permettendo la riproduzione e l’alimentazione (assimi-
lazione ed eliminazione dei cibi energia funzionale del corpo). Una 
volta che l’energia vitale comincia ad organizzare la materia, la sua 
tendenza si esprime attraverso la ripetizione continua della forza pro-
dotta, senza variazioni o interruzioni, fintantoché dura l’influsso ener-
getico. Fu questo il caso della costruzione delle vertebre nella forma-
zione dell’uomo. 
Secondo gli insegnamenti esoterici ogni organismo vivente è tale in 
quanto oltre a possedere un corpo fisico, possiede anche un corpo vi-
tale (formato di etere) che è il campo di quelle forze che afferrano e 
organizzano la materia per formare quel corpo fisico che noi ordina-
riamente osserviamo. Useremo spesso questo termine: corpo; esso è 



23 

 

il campo d’azione di sostanza/energia il cui centro appartiene a chi si 
manifesta attraverso di esso, e lo usa, per cui può anche essere chia-
mato “veicolo”. 
Vi è una grande confusione al giorno d’oggi – e una grande discus-
sione – intorno al concetto di morte, dovuta al fatto che non si sa di-
stinguere fra il corpo, la forma, e il vitale. Dai tempi più remoti la 
morte è sempre stata identificata con il momento dell’arresto cardiaco, 
ma da quando la medicina tecnologica moderna riesce, tramite la cir-
colazione extracorporea, a mantenere artificialmente la circolazione 
attiva, si è deciso di identificare la morte con la morte cerebrale irre-
versibile. Ciò provoca moltissime conseguenze negative dal punto di 
vista spirituale, poiché si instaura così sia l’accanimento terapeutico 
quando lo spirito volesse “andarsene”, sia, dal lato opposto, l’espianto 
degli organi vitali, cuore compreso – mentre lo spirito abita ancora 
quel corpo. Una soluzione al problema può darla solo una scienza spi-
rituale, la quale distingue fra: 
l’impossibilità delle attività (coscienza, consapevolezza) della vita di 
manifestarsi in un corpo, e ciò avviene con la morte cerebrale;  
l’abbandono del corpo da parte della vita, e ciò avviene con l’arresto 
del cuore. 
Prova di ciò è il fatto che la decomposizione non ha luogo dopo la 
morte cerebrale, ma solo dopo che il cuore ha cessato di battere. Sono 
perciò le leggi della natura stesse a garantirsi, per prime, che nulla si 
compia contro la vita.  
L'impossibilità da parte della scienza materiale di risalire alla vera na-
tura sia della vita che della coscienza, crea confusione tra le due. Si 
pensa che l'una equivalga all'altra e si determina la morte - che appar-
tiene alla vita - alla cosiddetta morte cerebrale - che attiene invece alla 
sfera della coscienza, come esamineremo tra breve. 
Il corpo vitale, o semplicemente il vitale, è stato fotografato, per 
mezzo della nota camera Kirlian, e pesato. Infatti, esperimenti effet-
tuati sul letto di morte hanno dimostrato che nell’attimo del trapasso 
il peso scende improvvisamente di una certa quantità, che nell’uomo 
si aggira sui 21 grammi. Esperimenti successivi hanno chiarito che ad 
ogni specie animale corrisponde un proprio peso specifico. Questi ri-
sultati scientifici purtroppo non vengono spesso ripetuti, e nemmeno 



24 

 

divulgati, e viene il sospetto che ciò sia dovuto ad un certo imbarazzo 
interpretativo. 
Il vitale ha stretta attinenza con il Sole e la sua energia: all’equatore, 
infatti, le specie viventi sono più floride ed abbondanti, contrariamente 
a quanto avviene, invece, ai poli. Diciamo allora, e per il momento ci 
basti, che esso appartiene alla sfera Solare. 
L’esistenza di una forza di questo tipo, però, se può spiegare la vita 
come energia ed espressione, non è detto che sia sufficiente a spiegare 
anche altri fenomeni, che i nostri insegnamenti distinguono da essa. 
Infatti, la vita esiste dal regno vegetale in su: piante, animali e uomini, 
ma gli ultimi due hanno qualcosa in più che li distingue dalle piante. 
Esotericamente, il regno vegetale è considerato privo di coscienza, o 
meglio ha un tipo di coscienza molto ottusa, definita sonno. 
Come spiegare allora la coscienza oltre alla vita? 
 
 
2. La coscienza. 
 
La grande paura della morte non è tanto la cessazione della vita in sé, 
quanto la cessazione della coscienza. La visione materiale non fa di-
stinzione, ma la coscienza non è un prodotto della vita, così come la 
vita non era un prodotto della materia. Se fosse un prodotto della vita, 
non vi sarebbero esseri viventi privi di coscienza, come sono i vegetali 
(vedremo che una certa capacità di reazione agli stimoli degli stessi 
non è dovuto ad una loro forma di coscienza interiore), o con co-
scienza dalle caratteristiche diverse, come nelle varie specie animali e 
nell’uomo. La vita non ha strettamente bisogno della coscienza: si per-
petuerebbe forse meglio se non ci fosse. Perciò la coscienza ha origine 
differente e scopi differenti. 
Come per capire la vita siamo partiti da una situazione che ne era priva 
(la morte), per cercare di approfondire la conoscenza della coscienza1 
immaginiamo di trovarci in uno stato di assenza di questa, in uno stato 
cioè di torpore. E immaginiamo di essere, in questo stato, immersi 

 
1 Col termine "coscienza" qui si intende il suo significato psicologico di ca-
pacità di esperienza. 



25 

 

totalmente in un liquido (fingiamo di non avere problemi di respira-
zione) che sia esattamente della stessa temperatura del nostro corpo. 
In una situazione del genere, certamente non ci sveglieremmo dal no-
stro torpore, ma rimarremmo immersi, direi beatamente, in esso. Se 
invece per un cambiamento della temperatura, non importa ora stabi-
lire se interna od esterna a noi stessi, si instaurasse una differenza, al-
lora cominceremmo a sentire (il caldo o il freddo), nascerebbe cioè 
una sensazione, e cominceremmo a provare il piacere ed il dolore, con 
il conseguente impulso a muoverci nella direzione del piacere, perché 
più propizia alla nostra esistenza, spinti cioè dall’interesse che ci fa 
scegliere fra due situazioni antagoniste. 
In questo esempio avremmo sperimentato una ulteriore forza che, op-
ponendosi a quella eterea che fluisce incessantemente e senza solu-
zione di continuità, ci permette di sviluppare la nostra coscienza su 
questo piano fisico. 
 
Quest’altra forza, diversa, perché può opporvisi, dalla forza vitale, 
viene detta in occultismo forza astrale ed è presente negli animali e 
nell'uomo. Si passa così da una fase univoca (sfera solare a crescita 
continua) ad una fase alterna (sfera Lunare: lotta fra diversità). È 
vero perciò che la nostra coscienza è il prodotto della lotta fra il nostro 
vitale e l’astrale (o, come viene detto, corpo emozionale). Mentre il 
vitale si rinforza ed agisce con continuità, cioè con la ripetizione, 
l’emozionale si rinforza e manifesta con l’alternanza di situazioni an-
tagoniste. 
Questa caratteristica di alternanza propria di tutto quello che è lunare 
(ciclico), la troviamo anche nell’interno del corpo emozionale stesso, 
il quale è composto da due tipi fondamentali di correnti: 

• la corrente centripeta che governa le passioni (il basso), cor-
rente distruttiva; 

• la corrente centrifuga che governa le aspirazioni (l’elevato), 
corrente costruttiva che irradia. 

La forza astrale, quindi, arresta lo sviluppo fisico indotto dalle forze 
eteree, indurendo la materia organica che va plasmicamente organiz-
zandosi. 



26 

 

C’è una tendenza scientifica ad associare l’entropia alla coscienza; 
questo può essere per noi interessante, perché dimostrerebbe come la 
coscienza è inserita in un processo di sempre maggiore crescita, e che 
tale crescita è dovuta ad un suo ampliarsi verso dimensioni superiori. 
 
 
3. La consapevolezza. 
 
Abbiamo fin qui scoperto che l’uomo è un essere più complesso di 
quanto non si pensi comunemente. Esso è dotato infatti di vari corpi, 
o campi di forze diverse: oltre del corpo fisico che possiamo vedere, 
anche di un corpo vitale e di un corpo emozionale invisibili alla nostra 
percezione ordinaria, ma della cui azione possiamo vedere gli effetti 
sul piano fisico.  
Poniamoci ora una ulteriore domanda: che rapporti abbiamo noi con 
questi corpi? Come li riferiamo a noi stessi? Noi diciamo “il mio 
corpo”, “il mio corpo fisico, o vitale, ecc.” esattamente allo stesso 
modo con cui diciamo: “la mia automobile”, o “la mia casa”, le quali 
sono riconosciute senza dubbio come estranee ed esterne a noi. Cosa 
può significare questo? Significa che intuitivamente noi sappiamo be-
nissimo che i suddetti corpi non rappresentano la nostra vera e più 
profonda entità (o essenza), ma sono soltanto un qualcosa che le ap-
partiene. Altrimenti, se ci identificassimo perfettamente con il nostro 
corpo, non diremmo “il mio corpo”, ma semplicemente, riferendoci ad 
esso, “io”. 
Quando diciamo “io”, allora, evidentemente intendiamo qualcosa 
d’altro, che non concerne i corpi sopra riportati. L’uso di un “io” con 
quest’ultimo significato sarebbe in realtà sintomo di un malessere, sa-
rebbe cioè, letteralmente, alienante. 
Ma cosa intendiamo, allora, dicendo “io”? 
Intendiamo proprio la nostra essenza, nella quale possiamo piena-
mente identificarci, che non è quei corpi, ma che chiamiamo lo spirito, 
al quale perciò quei corpi appartengono, del quale sono veicoli di 
esperienza. Solo lo spirito è in grado di concepire l’“io”. 
Questi veicoli rappresentano la parte transitoria e peritura, mentre 
quella che noi definiamo “io” rappresenta la porta verso la parte 



27 

 

permanente ed eterna. Ricordiamo che la nostra innata aspettativa è 
di non morire! 
Il principio che inconsciamente intendiamo dicendo “io”, è il principio 
della mente, la quale rappresenta proprio la porta attraverso cui lo 
spirito entra in possesso dei suoi corpi o veicoli, esprimendosi nel 
mondo fisico attraverso essi. Ciò fra l’altro ci dà una prima spiega-
zione del motivo per cui noi chiamiamo “interiore” questo insegna-
mento: esso è legato, sia pure “riflesso”, come vedremo, alla nostra 
parte eterna, allo spirito. Che l'io non appartenga alla sfera fisica è di-
mostrato dal fatto che dal punto di vista neuro scientifico non esiste 
una sede ad esso preposta nel cervello: l'io si trova altrove. Chi consi-
deri il cervello come l'essenza della persona, si troverebbe nella stessa 
situazione del primitivo che, davanti ad un apparecchio radio, crede 
che le persone che sente parlare si trovino al suo interno. 
C’è un momento nella crescita del bambino in cui questo “io” si attiva. 
In quel momento (quando il bambino comincia a dire “io”, oltre che 
“no!”) la coscienza dell’individuo diventa individuale, cioè com-
prende pienamente la differenza fra sé e il resto del mondo, ciò che 
caratterizza la coscienza obiettiva di veglia, definita anche consape-
volezza2. La consapevolezza riguarda sempre il piano più basso di cui 
si hanno veicoli corrispondenti. 
Infatti il corpo emozionale ci dà solo un abbozzo di coscienza, che è 
più interiorizzata, ad immagini, o di sogno, mentre è proprio la mente 
a darci la cosiddetta coscienza di veglia. 
In realtà, il sonno non è esattamente descritto come perdita di co-
scienza. Non esiste alcuna perdita di coscienza, né con il sonno, né con 
la morte, né con qualsiasi altro mezzo: una volta divenuta consapevole 
la coscienza non può più andare perduta. Ciò che viene a mancare è il 
ricordo delle esperienze vissute in piani diversi da quello fisico-chi-
mico caratterizzato dallo spazio-tempo come lo conosciamo, perché la 
nostra ragione (come chiariremo meglio più avanti) vi è esiliata, e noi 
in stato di veglia abbiamo accesso soltanto al deposito dei ricordi di 

 
2 "Consapevolezza" deve essere intesa come capacità individuale di "sapere 
di essere". Attenzione, non semplicemente “sentire di essere”. 



28 

 

quanto ha sperimentato l’abbinamento fra ragione e veglia (che si po-
trebbe definire attenzione), detto memoria consapevole. 
Cionondimeno, esiste una memoria inconsapevole che registra tutto, 
compreso ciò che è sfuggito alla nostra attenzione; solo se riusciamo 
in qualche modo ad innalzare la mente oltre il piano fisico-chimico 
potremo avere accesso a quest’altra memoria. Noi siamo talmente abi-
tuati a doverci sforzare per riuscire a ricordare le cose che appena su-
perano la dose che ci serve per la sopravvivenza quotidiana, che siamo 
convinti che non possa essere che così. Gli insegnamenti esoterici di-
cono che questo è imputabile alla nostra limitata consapevolezza: esi-
ste una memoria che non dimentica nulla, ma registra, naturalmente, 
sia pure ancora inconsapevolmente, tutto.  
Siamo ora in grado di aggiungere anche la mente ai veicoli descritti 
in precedenza, costruendo il seguente schema: 
 

Personalità: MENTE Pensiero 
 CORPO EMOZIONALE Impulso 
 CORPO VITALE Energia– Vita 
 CORPO FISICO Forma  

 
Questi rappresentano la personalità, ossia la parte peritura che ci 
compone. 
È importante notare che ogni veicolo condiziona e adatta a se stesso 
anche gli altri; per questo il corpo fisico dell’uomo è diverso da quello 
degli altri regni della natura (eretto). 
I processi mentali, come detto, sono interiori; mentre il cervello è solo 
il supporto fisico che permette loro di esprimersi nel mondo esterno.  
Se seguiamo senza alcun tipo di supervisione i suggerimenti istintivi, 
che non provengono dall'"io", ne consegue un guasto, una decadenza 
nel fisico (e anche nella mente), a riprova del fatto che i veicoli o corpi 
sono fatti come strumenti dello spirito, e solo così essi adempiono alla 
loro corretta funzione, rimanendo quindi sani. 
Possiamo perciò concludere quanto detto fin qui affermando che nella 
dimensione solo fisica non c'è vita, ma questa nasce con l'inserimento 
della dimensione eterea nella fisica (Sole); nella dimensione eterea 
non c'è coscienza, ma questa nasce con l'inserimento della dimensione 



29 

 

astrale in quella fisico-eterea (Luna); nella dimensione astrale non c'è 
consapevolezza, ma questa nasce con l'inserimento della dimensione 
mentale in quella fisico-etereo-astrale (Terra). Ciò vale per l'uomo e 
la sua evoluzione. 
 
 
4. La percezione. 
 
Ricapitolando, l'interazione fra l’emozionale e il vitale dell’uomo pro-
duce la coscienza, che è messa a fuoco sul mondo esterno dalla mente, 
ottenendone la consapevolezza. 
La consapevolezza può svilupparsi perché la coscienza è una dote in-
sita nello spirito; se così non fosse, dalla lotta fra vitale ed astrale 
avremo solo un prevalere di una delle due forze, e conseguenti spinte 
in una direzione anziché in un’altra, ma senza alcuna iniziativa o im-
plicazione interiore. 
L’uomo pertanto sta sperimentando una duplice espressione di co-
scienza, le cui componenti attualmente egli non sa integrare. Da un 
lato egli contiene in sé l’originaria coscienza spirituale, che si sforza 
di dirigerne l’esistenza secondo le leggi che le sono proprie, che sono 
quelle dell’armonia cosmica, attinte dove essa esiste con le sue leggi, 
superiori alle limitazioni dello spazio e del tempo; dall’altro sviluppa 
durante l’esistenza fisica la dote dell’auto-coscienza e dell’emancipa-
zione dagli aiuti esterni. A scapito, però, come sarà più chiaro quando 
affronteremo l’evoluzione dell’uomo, della coscienza originaria. 
 
Entrambe queste forme sono tuttavia presenti, in diversa misura, nella 
sua interiorità, e sono riscontrabili anche ad una semplice osserva-
zione, purché si sappia dove dirigere l’attenzione.  
Ricorriamo ad un esempio per provare a dare conto di ciò. Per non 
correre alcun tipo di rischio restiamo sul sicuro, fedeli alla consegna 
di cominciare ....dall’inizio; parleremo dunque della cosiddetta realtà. 
Cosa è più tangibile, più sicuro, della realtà? Ciascuno di noi vede le 
cose che lo circondano, ed è sicuro quindi che esse esistono, che rap-
presentano qualcosa su cui fare affidamento. Qualsiasi argo-



30 

 

mentazione basata su di esse può a buon diritto essere descritta come 
dotata di solide basi. 
Esemplifichiamo dunque questa realtà attraverso una situazione di 
rapporto fra soggetto osservatore e oggetto osservato, nel seguente 
modo: 
 

dove i due dischetti disegnati rappresentano rispettivamente il sog-
getto e l’oggetto. Essi sono separati fra loro, così come la realtà che 
osserviamo è separata da noi. Non vogliamo infatti fare confusione: la 
realtà è tutto ciò che ci circonda.  
Facciamo a questo punto alcune considerazioni, osservando la figura. 
Chiediamoci: come avviene questa percezione che ci permette di co-
noscere detta realtà? Noi siamo in grado di vedere gli oggetti (fac-
ciamo il caso della vista, ma quello che diremo potrà tranquillamente 
estendersi a qualsiasi forma di percezione) perché i raggi luminosi li 
mettono in comunicazione con i nostri occhi. La retta della figura po-
trebbe quindi raffigurare i raggi luminosi che uniscono la superficie 
dell’oggetto osservato con la retina del soggetto osservatore.  Quando 
noi vogliamo descrivere la realtà che ci circonda, però, normalmente 
omettiamo l’esistenza di questo qualcosa che ci unisce ad essa. Può 
sembrare paradossale, ma da un certo punto di vista questo qualcosa 
potrebbe invece assurgere ad un’importanza maggiore rispetto all’og-
getto stesso che osservo: se non ci fosse la luce che mi mette in comu-
nicazione con esso, infatti, per me non esisterebbe né essa, né l’og-
getto. Anche quando osservo le stelle, così belle ma così lontane, non 
considero che i miei occhi sono in contatto con le stesse, attraverso i 
raggi luminosi che hanno toccato (migliaia di anni fa) la loro superfi-
cie, e che ora mi mettono in comunicazione con esse, toccando i miei 
occhi. 
Usualmente pertanto non rendo consapevole l’esistenza del mezzo che 
mi permette di vedere, e ciò rappresenta un primo elemento di dubbio 



31 

 

circa quello che fino a pochi istanti fa consideravo una base tanto so-
lida da fare da discriminante per una spiegazione capace di rappresen-
tare fedelmente la realtà. La distanza delle stelle, inoltre, fa sì che il 
luogo dove le vedo ora sia ingannevole, perché nel frattempo (le mi-
gliaia di anni) esse si sono naturalmente spostate: altro elemento di 
infedeltà. 
Se adesso ci chiediamo perché i raggi luminosi che colpiscono l’oc-
chio permettono di vedere gli oggetti, ci verranno immediatamente in 
mente le spiegazioni che, fin dalle elementari, abbiamo compreso be-
nissimo: la luce che mi mette in comunicazione con gli oggetti colpi-
sce la retina dell’occhio, si trasforma in un impulso elettrico che, at-
traverso il nervo ottico, va a sua volta a colpire la parte di corteccia 
cerebrale preposta alla vista. In questo modo vedo gli oggetti. Resta 
pur sempre da spiegare perché una corrente elettrica si trasforma in 
immagini. 
Se abbiamo ben capito, fuori di noi esistono raggi luminosi, che in 
verità creano una realtà senza soluzione di continuità, nel senso che la 
separazione fra noi e ciò che ci circonda è dovuto unicamente al fatto 
che ignoro gli stessi, e che quando giungono al cervello vedo soltanto 
che cosa li ha generati o riflessi. 
 
Devo a questo punto dubitare ancora di una cosa: oltre al fatto di non 
vedere quello che c’è (i raggi luminosi), quello che vedo, c’è? Le im-
magini infatti nascono nel cervello, e non sono che una elaborazione 
di quest’ultimo a seguito di impulsi di tipo elettrico. Se ci fosse un 
qualche punto debole in questa catena percettiva (oggetto - raggi lu-
minosi - occhio - nervo ottico - corteccia cerebrale) la percezione po-
trebbe risentirne, come nel caso del cieco. Facciamo l’esempio dei co-
lori: fin da piccolo, una certa frequenza dello spettro luminoso che 
viene elaborata dal mio cervello dandomi una determinata sensazione 
visiva, mi è stato insegnato di chiamarla, ad esempio, giallo. Poniamo 
che un’altra persona elabori in forma leggermente diversa quello 
stesso segnale elettrico: essa vedrebbe in modo diverso da me, proba-
bilmente vedrebbe un altro colore, ma lo chiamerebbe comunque 
come le è stato insegnato di chiamarlo: giallo. Vedremmo diver-sa-
mente, ma senza saperlo; anzi essendo convinti del contrario. Solo se 



32 

 

fosse possibile entrare nell’altro ce ne accorgeremmo. Le sensazioni 
sono uniche e interiori, ciò che lo scienziato della mente di oggi chia-
merebbe i “qualia”. 
La percezione, infatti, è interiore, e le immagini (allo stesso modo dei 
suoni, ecc.) nascono dentro di noi a rappresentazione della realtà; ma 
non dobbiamo confonderle con essa! 
Fra le tante dimostrazioni possibili, ricordiamo ancora quanto avviene 
se osserviamo la proiezione di una pellicola cinematografica: le im-
magini, staccate e a scatti (i singoli fotogrammi), diventano per l’os-
servatore un movimento fluido e continuo. Ebbene, questa non può 
essere altrimenti definita se non illusione ottica. Esiste un limite alla 
capacità percettiva, noto alla scienza psicofisica, che però in qualche 
modo noi integriamo, non restandovi succubi, per interpretare la 
realtà. 
Ciò sta a significare che c’è qualcosa dentro di noi che ci fa entrare in 
contatto con la realtà, al di sopra o nonostante i limiti dei sensi. E que-
sto ci permette di sollevarci un pochino il morale: dopo aver imparato 
a dubitare di questi ultimi, cosa che ci aveva messo in apprensione 
....levandoci la terra da sotto i piedi, venire a conoscenza che siamo 
invece in grado di percepire tanto sottilmente da rispondere a segnali 
che sfuggono persino ai sensi più efficienti, superando in qualche 
modo i loro limiti funzionali, non può che farci tornare la sicurezza in 
noi stessi. Ma ci toglie comunque l’ultimo residuo di fiducia che ave-
vamo nei sensi medesimi. 
Ci deve essere pertanto qualcosa dentro di noi che li supera, garanten-
doci un contatto con la realtà molto più fedele e sicuro, nonostante 
comunemente ne ignoriamo le dinamiche. Perché le ignoriamo? L’as-
sunto iniziale che abbiamo poi, nel corso dell’esposizione, demolito, 
era quello di considerare la realtà altra cosa rispetto a noi, cioè ponen-
dola fuori di noi stessi, dicendo che ci circonda. 
Dobbiamo, allora, a questo punto apportare alcune modifiche alla fi-
gura iniziale, nella quale vediamo chiaramente quanto percepiamo in 
ogni momento di veglia: un soggetto e un oggetto separati da spazio 
e da tempo. È la percezione dovuta ai sensi, cioè alla consapevolezza 
ottenuta dalla mente inserita nella materia, che noi definiamo perce-
zione mediata dai sensi. Il suo prodotto è la mente speculativa logico-



33 

 

razionale tipica dell’uomo moderno, che pone l’“io” al centro, e in 
contrapposizione, rispetto a tutto il resto del mondo circostante. 
L’uomo che vuole toccare per credere (ignorando che in ciò sta l’illu-
sione).  
 
Per avere accesso ad una diversa forma di conoscenza, capace di non 
essere condizionata dalle limitazioni sensoriali, riportiamo qui sotto la 
stessa figura, visualizzando ora però anche lo spazio-tempo che inten-
diamo superare; cioè, per noi, il foglio in cui sono disegnati i dischetti, 
come vedessimo il tutto in prospettiva: 
 

 
Superare la dimensione ordinaria su cui si basa la nostra percezione 
sensoriale, significa trovare uno spazio diverso che metta in comuni-
cazione il soggetto con l’oggetto. Costruiamo dunque questo spazio 
extra-foglio: 
 
 
 
                               
 
 
 
 
 
 
 



34 

 

La forma torica (che attraversa il foglio da sopra a sotto) rappresenta 
quindi per noi questa diversa possibilità di comunicazione fra i due. 
Osservandola attentamente, ci rendiamo conto che soggetto ed oggetto 
(i due dischetti) qui non sono entità separate, ma perdono in qualche 
modo la loro distinzione e si trasformano in sezioni del toro formate 
unicamente dall’intersezione con il foglio, ispirandoci la deduzione 
che in quell’altro spazio non esiste separatività fra di essi, e che questa 
è dovuta, nel nostro spazio, soltanto ai limiti dei sensi con cui perce-
piamo nello spazio/tempo ordinario. Quando, cioè, osserviamo dallo 
spazio/tempo fenomeni che questo nostro sguardo, in un certo senso, 
deforma. Questo ci porta a quel fenomeno misterioso per la fisica clas-
sica dell’entanglement quantistico. 
 

 
Possiamo a questo punto dire con San Paolo: "Ora conosco in modo 
imperfetto, ma allora conoscerò perfettamente, come anch'io sono co-
nosciuto": non ci sarà più differenza fra conoscere ed essere cono-
sciuto; sarà un'unica azione. 
Quest’altra percezione, libera dai sensi, la definiamo im-mediata, 
cioè diretta, non mediata dagli stessi. Essa produce la mente analo-
gico-intuitiva dell’uomo, spesso ostacolata dalla ragione, che gli per-
metterebbe di superare la consueta comunicazione con il mondo 
esterno, per entrare più intimamente in comunione con lo stesso. Pos-
siamo interpretare la frase "Non hanno occhi e non vedono" dicendo: 
non vedono perché non hanno occhi; sono legati alla percezione me-
diata dai sensi. 



35 

 

Le forme toroidi sono alla base di ogni struttura vivente, e le troviamo 
fin dall’antichità raffigurate sotto la forma del cosiddetto fiore della 
vita. 
L’ampliamento della memoria consapevole e lo sviluppo della perce-
zione im-mediata, si potranno avere solo con lo sviluppo del cuore3 al 
fianco di quello della mente, permettendo all’uomo di far fiorire le sue 
reali potenzialità. Che l’uomo non sia un’entità solo terrestre può mo-
strarsi anche considerando come, ancora rispetto al sonno, egli non 
possa generalmente restare sveglio per più di 84 ore consecutive: egli 
deve, in altre parole, trasferirsi per rigenerare le componenti della sua 
personalità negli altri piani, dato che la lotta fra il vitale e l’emozionale 
distrugge il fisico, che soltanto così si può rinforzare. Al risveglio solo 
l’esistenza di una memoria ancora inconsapevole non permette il ri-
cordo di questi viaggi extra-terrestri. 
Per “comunione” intendiamo quindi quello che sta dietro alla comu-
nicazione, che ne è, in un certo senso, l’anima: la conquista evolutiva 
di saper comunicare da anima ad anima, con o senza l’intermediazione 
del pensiero concreto. Questa facoltà può appartenere sulla terra solo 
all’essere umano, in quanto dotato di spirito interiore. La cosiddetta 
“intelligenza artificiale” – l’ultimo innamoramento della scienza tec-
nologica - non la può afferrare; farsi guidare da essa non può che por-

tare ad un abbassamento generale del livello mentale. Nessun genio, 
nessun vero artista, nessun vero sentimento, tutto ciò che rende l’uomo 
quello che in definitiva è se osservato in modo corretto, può apparte-
nere all’intelligenza artificiale.  
Etimologicamente “intelligenza” significa “saper discernere, sce-
gliere”; l’intelligenza artificiale sceglie fra le cose – per quante pos-
sano essere – che noi abbiamo già scelto per le sue elaborazioni, su 
una base di calcolo statistico, ma essa di per sé non sente nulla: è del 
tutto incosciente. Il genio umano quando fa una scelta attinge, il più 
delle volte inconsapevolmente, alle dimensioni spirituali, a quella 
parte di sé che abita nelle sfere celesti. Affidare perciò alla intelligenza 
artificiale le scelte sociali, politiche, economiche o addirittura 

 
3 Questo aspetto verrà meglio chiarito parlando di evoluzione in altro la-
voro. 



36 

 

artistiche, ecc., non può che condurre ad un vicolo cieco incapace di 
sviluppare quello che l’evoluzione attende da noi. Può andare bene per 
chi la vorrebbe utilizzare per scopi di controllo delle persone, ma ciò 
rappresenta esattamente la direzione opposta a quanto il nostro verso 
Sé si attende da noi per fare sì che proseguiamo nel cammino di ascesa 
verso le dimensioni superiori per unirci ad esso, e inaugurare la nostra 
partecipazione alle Gerarchie Creatrici celesti. Con le parole di Gesù, 
diremmo che sarebbe come da ciechi ci facessimo guidare da altri cie-
chi: finiremmo entrambi nel fosso. 
Essersi adagiato su una concezione di se stesso solo materiale rischia 
di portare l’uomo a un ridimensionamento della sua vera essenza, fa-
cendo nascere una umanità mutilata, tesa solo a sopravvivere senza 
faticare troppo; meglio se guidata dall’“esperto” di turno che le dice 
che cosa fare, che ha già fatto le scelte e che è pericoloso contraddire. 
Non siamo nati per fare questa misera fine: siamo nati per mettere al 
servizio dello spirito, la parte eterna di noi stessi, le esperienze che 
coraggiosamente siamo chiamati a fare nel corso di questa esistenza. 
Nascere oggi vuol dire saper fare una scelta in più: quella di reclamare 
la capacità autonoma di scegliere il nostro destino, attivando il pen-
siero superiore: l’intuizione che si esprime solo attraverso la facoltà di 
“comunione” (con noi stessi e con gli altri). L’intelligenza artificiale 
può essere un utile strumento al servizio dell’uomo, ma non il contra-
rio. 
 
 
5. L’individualità e la personalità. 
 
Abbiamo dunque visto che oltre al piano fisico che tutti conosciamo, 
esistono altri piani di esistenza non visibili, ma che svolgono la loro 
azione fin giù al piano fisico. 
Completiamo quindi così lo schema che abbiamo iniziato: 
 

MENTE Piano Mentale Uomo Veglia 
C. EMOZIONALE Piano Astrale Animali Sogno 
CORPO VITALE Piano Etereo Vegetali Sonno 
CORPO FISICO Piano Chimico Minerali Morte 



37 

 

Non possiamo però conoscere appieno l’uomo se lo consideriamo solo 
nei suoi veicoli (né tantomeno solo nel suo corpo fisico). È di moda ai 
nostri tempi parlare di uomo totale, ma dobbiamo stare attenti a cosa 
intendiamo: può intendersi semplicemente l’estensione della sua co-
noscenza al piano etereo, o a quello astrale, o più raramente anche a 
quello mentale, ma tutto ciò è parziale e fuorviante, se non lo conside-
riamo nel suo fondamentale rapporto col mondo dello spirito, che è 
quello delle cause, mentre gli altri rappresentano soltanto il mondo 
degli effetti. 
È infatti lo spirito che si riflette nei piani di manifestazione, usando 
per il proprio sviluppo i veicoli della personalità. Vogliamo ancora una 
volta tornare al nostro schema, aggiungendovi la tripartizione dell’En-
tità Spirituale così come viene insegnata nelle scuole esoteriche. In 
realtà, lo Spirito è indivisibile; questo viene fatto per motivi didattici: 
 
Possiamo dire adesso che, sia pure in modo molto schematico ed ele-
mentare, abbiamo un’idea comunque completa dell’uomo totale, nei 
suoi due aspetti, della personalità, l’io e dell’individualità, il Sé o 
essenza spirituale. Il vero uomo è il Sé, e quando è lui a dirigere il 
corpo, i vortici del corpo emozionale girano in senso orario e si attiva 
la forza centripeta verso l’esterno; quando invece sono i desideri bassi 
a comandare, è il corpo emozionale a dirigere, e si attiva la forza cen-
tripeta facendo girare i vortici in senso antiorario, dall’esterno rispetto 
al Sé. 
 

Individualità 
(parte imperi-
tura): 

SPIRITO della VOLONTÀ o DIVINO 
SPIRITO della SAGGEZZA o CRISTICO 
SPIRITO dell’ATTIVITÀ o UMANO 

 
Personalità 
(parte peri-
tura): 

MENTE 
CORPO EMOZIONALE o ASTRALE 
CORPO VITALE o ETEREO 
CORPO FISICO o CHIMICO-BIOLOGICO 

 
Ci sono alcune persone che non riescono ad accettare una concezione 
spirituale dell’uomo, né l’idea della rinascita, cioè la distinzione fra 
personalità ed individualità, e questo soprattutto per un malinteso 



38 

 

timore di perdita della propria identità. Che idea hanno queste persone 
dell’identità? Di una unione psico-fisica, sempre identica a se stessa, 
che caratterizzerebbe la consapevolezza che abbiamo di noi stessi. Se 
esaminiamo per un attimo questa idea, però, troviamo subito qualcosa 
che dovrebbe farci riflettere: le cellule del nostro corpo hanno una vita 
molto limitata; le uniche che durano sono quelle cerebrali, ma all’in-
terno di ogni cellula, a livello atomico, al massimo ogni sette anni la 
materia si rinnova, viene sostituita da altra. Quindi non può essere la 
materia, neppure quella che forma il cervello, a fare da base per quella 
supposta unità. Inoltre, anche un esame esteriore sul comportamento 
umano ci indica quanta grande differenza ci sia fra un bambino e un 
adulto, o un anziano: veramente, nell’adulto o nell’anziano non esiste 
praticamente più nulla della mentalità, delle idee del bambino. A volte 
la reciproca incomprensione, se non intolleranza, è enorme, tanto da 
farci chiedere: ma quell’adulto è mai stato, a suo tempo, anche lui un 
bambino? Solo un particolare "culto della personalità" può impedirci 
di vedere questo! 
Dunque, né a livello fisico, né a livello psichico riscontriamo quella 
identità che nell’idea dell'unica esistenza si vorrebbe salvaguardare. 
Se ci fermiamo a questi livelli, se tutto si riducesse ad essi, allora sì 
che dovremmo dubitare di poter avere una vera consapevolezza di noi 
stessi, come unità e identità individuali; è quindi vero il contrario: sol-
tanto con una concezione spirituale della vita possiamo capire perché 
noi ci sentiamo sempre lo stesso individuo. Altrimenti sarebbe come 
considerare che una scala a pioli fosse composta soltanto dai gradini, 
e ci dimenticassimo dei corrimano laterali che quelli unisce e sostiene: 
cosa sarebbero i primi senza questi ultimi? La scala non potrebbe esi-
stere, non sarebbe certamente una scala! Allo stesso modo, l’uomo è 
un individuo proprio perché non è composto unicamente dai corpi che 
uniti formano la sua personalità, che sono perituri e soggetti a muta-
menti continui, ma perché dietro ad essi esiste un qualcosa che li uni-
sce, anzi che li produce per il proprio avanzamento, e questo qualcosa, 
eterno, imperituro, è pertanto ciò che possiamo e dobbiamo conside-
rare il vero uomo. Questo qualcosa è lo spirito, e in esso noi conce-
piamo l’auto-coscienza, essendo la coscienza una sua caratteristica, ed 
è questo che dà l’idea di identità all’io, il quale è in realtà riflesso dello 



39 

 

spirito. Il senso identitario dell’uomo comune è fondato su due co-
lonne: una spaziale, dovuta alla distinzione io-non io, e una temporale¸ 
dovuta alla memoria. È questa la prova che detto senso appartiene alla 
dimensione spazio-temporale, cioè alla percezione mediata della 
realtà. Si tratta quindi della realtà illusoria che coinvolge anche il no-
stro senso d’identità. 
 
Al giorno d'oggi si sentono fior di psicologi esaltare la sfera emozio-
nale, non sapendo distinguere tra pensiero e desiderio; dicono: "segui 
l'emozione". Frase istigatrice e al tempo stesso vittima dell'iperstimo-
lazione del desiderio cui sono sottoposti i giovani al giorno d'oggi. Ne 
deriva che questi giovani bruciano il desiderio con aspettative che ri-
mangono poi inappagate e deluse, per cui cercano altre fonti in droghe, 
alcol, ecc., e perdono l'aspetto affettivo e di relazione. Ma la domanda 
è: "chi deve seguire chi?" Se ci analizziamo anche velocemente, ci 
rendiamo ben presto conto di come usiamo identificarci in molte sfac-
cettature differenti: ora desidero quella cosa, fra un momento non la 
desidero più e passo ad un'altra; ora mi appassiono ad un argomento, 
o ad una persona, e fra un momento non lo considero più; ora l'entu-
siasmo mi porta a compiere un'azione, e fra un po' detesterò quello che 
ho fatto. Questo che cosa vuol dire? Vuol dire che nessuna di tutte 
queste sfaccettature, di questi io, contrapposti e incoerenti, mi rappre-
senta veramente. È come se io fossi separato in mille pezzi, dei quali 
ora uno ora un altro prende il sopravvento, a scapito provvisorio di 
tutti gli altri.   
A volte si sente dire da taluni che per trovare se stessi hanno dovuto 
scavare nella propria ombra, trovare il loro lato più oscuro. Questo è 
un malinteso: se l'hanno trovato, non ha comunque a che fare con la 
loro vera natura; si tratta solo di una delle sfaccettature della loro per-
sonalità. La vera natura, l'essenza che queste persone stanno cercando, 
è l'essenza spirituale, che sta "dietro" e "al di sopra" di tutte le sfaccet-
tature della personalità.   
Il vero Io, che è il Sé, non appartiene a nessuna di queste sfaccettature, 
che sono solo superficiali ed esteriori. Non devo "scegliere", ma solo 
guardare dall'alto, senza giudicare. Il Sé non entra nella partita, perché 
significherebbe che è solo un'altra sfaccettatura: il Sé trae 



40 

 

insegnamento ed esperienza da tutte le attività della personalità, anche 
se cerca di indirizzarmi nella direzione dell'evoluzione. E il metodo 
per saperlo ascoltare, accogliere e, soprattutto, identificarsi in esso, è 
sviluppare l'intuizione.  
Tutto ciò che non è dialettico ma simbolico; che non tende alla sepa-
razione ma all'unità; che preferisce il "noi" piuttosto dell'"io"; che ci 
fa provare compassione anziché giudizio; che preferisce il servizio alla 
sopraffazione, ecc., appartiene al Sé ed è la via per l'evoluzione. Que-
ste però non devono essere regole da seguire, perché sarebbero ancora 
esterne e relative ad un io che "vuole evolvere". Sono piuttosto delle 
tabelle stradali di località: se le incontriamo, vuol dire che siamo sulla 
"buona strada"; ma devono nascere da dentro e risultare naturali. Il Sé 
è posto sopra alla Legge esterna, perché non ne ha bisogno avendola 
interiorizzata: agisce solo per Amore (agape). Il cammino interiore 
non è quindi da confondere in toto con il filone filosofico del solipsi-
smo, in quanto se è vero che la percezione è, e può essere, solo inte-
riore, non se ne deve dedurre con ciò che le leggi, e soprattutto le leggi 
morali, non siano un patrimonio evolutivo che comprenda tutto un po-
polo, per non dire di talune di tutta l’umanità. Dire che la legge si deve 
interiorizzare non toglie nulla al valore della legge in sé, ma al contra-
rio la considera come il livello minimo a cui tutti dovrebbero sotto-
stare. Una volta interiorizzata, il suo valore per l’individuo non sarà di 
certo diminuito, al contrario si dimostrerà sempre più esigente e raffi-
nata una volta aperta ai suggerimenti del Sé. 
La prima dote dello spirito in effetti è l'Essenza. L'uomo può dire "Io 
sono" e avere il senso di identità perché nella sua natura più profonda 
può collegarsi con l'Essenza Universale, che è la natura divina dalla 
quale - all'atto della Creazione - discendono la Coscienza e la Vita. È 
per questo che l'universo non è un semplice meccanismo composto di 
sezioni che interagiscono fra loro: tutte le singole componenti così 
come ci appaiono sono dovute alla nostra soggettiva percezione. L'u-
niverso, in ultima analisi, è oggettivo, ma la sola oggettività che real-
mente esiste è quella di Dio; oggettività che si manifesta negli esseri 
soggettivamente. Come leggiamo: "In Dio siamo, ci muoviamo e ab-
biamo la nostra essenza". 



41 

 

Secondo la psicologia accademica, il centro dell'individuo è l'"io", la 
parte auto-cosciente o consapevole, posto tra due parti inconsce: l'"es" 
da un lato, sede degli istinti e degli impulsi vitali, e il "super-io" dall'al-
tro, sede dei condizionamenti quali deposito delle regole morali che 
mirano a controllare gli impulsi dell'es. In questo senso il super-io di-
venta quel deposito dei divieti, dei "Non fare" propri dei Comanda-
menti delle religioni, che incontreremo più avanti in questo lavoro. 
Non il super-io, quindi, ci interessa, ma l'azione di quello che chiame-
remo il "Sé", in quanto espressione dello spirito nell'uomo, che mai 
giudica moralisticamente. Il comportamento di un animale in una de-
terminata situazione può essere preso come esempio del comporta-
mento della sua specie, da cui il termine corretto per definirlo è: 
"esemplare". Lo stesso non si può dire per l'uomo: ogni singolo forma 
una specie a sé, e il comportamento che segue dipende solo da lui. È 
la personalità che agisce, ma dobbiamo tenere conto che essa dura una 
sola vita (dal latino "persona" = maschera, cioè apparenza esteriore), 
mentre il vero uomo è lo spirito, che è interiore e perciò: "individuale", 
come il termine "individuo" suggerisce essere unico e indivisibile. Per 
sintetizzare: 
 
- "es" =  istinto   = esemplare animale; 
- "io" =  ragione  = uomo come persona; 
- "Sé" = intuizione (lo "Spirito di Verità" di cui parla l'evangelista Gio-
vanni) = uomo come individuo, di cui la persona è il riflesso. Ricor-
diamo e sottoscriviamo la seguente frase di Albert Einstein: "La mente 
intuitiva è un dono sacro, la mente razionale è un fedele servo ... Noi 
abbiamo creato una società che onora il servo e ha dimenticato il 
dono". 
 
La scienza spirituale ha questa visione diversa, e pone al centro la co-
scienza in quanto dote dello spirito che man mano si deve sviluppare 
nell'individuo accrescendone la consapevolezza, che viene acquisita 
grazie all'esperienza. Le regole in questo modo non sono provenienti 
dall'esterno in quanto convenzioni da rispettare e far rispettare, ma 
rappresentano quella parte di legge cosmica che viene via via 



42 

 

interiorizzata: la consapevolezza che si avvicina così alla conquista 
della Coscienza Cosmica. 
In questo processo l'uomo risente del fatto che la propria consapevo-
lezza è stata ottenuta, come si è visto, per mezzo della distinzione fra 
se stesso e il resto del mondo, facendosi mezzo della percezione me-
diata; egli dovrà capire che accrescere davvero la propria coscienza 
non dovrà significare imporla agli altri, ma dirigersi verso l'unità di 
comunione che caratterizza la vera coscienza cosmica spirituale.  
 
Non dobbiamo tuttavia cadere nel trabocchetto di confondere la co-
scienza con l'intellettualismo. L'intellettualismo è una degenerazione, 
un'involuzione del pensiero speculativo, che continua a girare sempre 
attorno a se stesso ponendosi continuamente domande, alle quali non 
chiede risposte se non in apparenza. Se, per disgrazia, si imbattesse in 
una, subito la seppellirebbe sotto altre domande. È il pensiero mediato 
che confonde se stesso col processo nel quale è decaduto, impedendo 
il lavoro di trasmutazione. È la luce riflessa che ripudia la propria ori-
gine radiante, perdendo così la sua reale intrinseca identità. 
 
Quanto fin qui detto tuttavia, per quanto possa sembrare complesso, 
non è ancora tutto, manca ancora un aspetto da approfondire: dob-
biamo avere un’idea dinamica di tutto questo. L’uomo, infatti, 
come tutto ciò che esiste nell’Universo, è un essere in evoluzione. 
Anche restando solo al suo corpo fisico, alcuni organi un tempo svol-
gevano un compito diverso dall’attuale, e uno diverso ancora svolge-
ranno in futuro. 
L’epìfisi, ad esempio, ghiandola endocrina situata nella testa, nell’an-
tichità dell’evoluzione umana era un organo di percezione. Ora è quasi 
dormiente. In futuro, essa rappresenta proprio quello che dobbiamo 
sviluppare a livello fisico per comprovare a noi stessi quanto qui 
stiamo ancora soltanto leggendo e dialetticamente apprendendo. 
L’uomo antico (lo vedremo meglio più avanti) possedeva una chiaro-
veggenza passiva, indotta, legata al sistema nervoso involontario. 
Esistono ancora oggi chiaroveggenti di questo tipo, legati al passato 
evolutivo (appartengono alla classe mistica o orientale), che però non 



43 

 

hanno il controllo di quello che vedono. Si sviluppano attraverso il 
plesso solare4, e sono i cosiddetti medium passivi. 
Lo sviluppo dell’uomo però deve portarlo ad espandere cosciente-
mente i propri poteri, perché solo così diventeranno lo strumento dello 
spirito e gli permetteranno di avanzare nell’evoluzione, sviluppando 
la chiaroveggenza volontaria attraverso l’epifisi e la vicina ipòfisi, 
facendo nascere la vista spirituale. In questo modo (col quale comun-
que è possibile accedere a piani inaccessibili al metodo precedente) si 
riuscirà ad indagare nell’interiorità dell’uomo, scoprendo le diverse 
dimensioni e quindi i diversi veicoli che lo compongono e che ab-
biamo descritto, e nel contempo a vedere il passato, rivivendo la storia 
dell’evoluzione umana. 
 
Quanto abbiamo fin qui letto e quanto leggeremo non è che un accenno 
della conoscenza che la vista spirituale può rendere accessibile. Essa 
presuppone, contrariamente al metodo legato al passato, una condotta 
di vita spirituale. 
Il primo passo è lo sviluppo del corpo vitale. Oggi tutto tende alla 
soddisfazione dell’emozionale. Esso è per sua natura instabile e fug-
gevole e non è possibile appagarlo del tutto. Appena soddisfatto un 
desiderio ne affiora un altro. Esso ci tiene schiavi. 
Soltanto con lo sviluppo del corpo vitale possiamo avviare quel tiro-
cinio esoterico spirituale che ci darà una evoluzione positiva, e che 
ci aprirà la possibilità di sviluppare i nostri poteri latenti. Ne risulterà 
anche il dono della pace interiore, che vince l’ansia di chi non sa dare 
una regola agli impulsi dell’emozionale. 
Per fare ciò, però, dobbiamo sviluppare il lato del cuore, e non pos-
siamo farlo, da occidentali, se prima non abbiamo soddisfatto in questa 
direzione la mente. Ecco lo scopo di queste pagine. 
Quando riuscissimo a fare nostro questo approccio multidimensio-
nale all’uomo e al mondo in cui egli è inserito, si schiuderebbero per 
noi delle porte capaci di condurre ad una comprensione fino a prima 
forse nemmeno sospettata. Facendo il confronto con la precedente 
concezione, quest’ultima apparirebbe subito nella sua totale 

 
4 Vedi il capitolo dedicato ai centri di forza. 



44 

 

insufficienza e incapacità di dare un senso all’esistenza e una spiega-
zione a quello che nella stessa avviene. Il mondo così considerato ap-
pare estremamente limitato e appiattito nell’unica dimensione spazio-
temporale contemplata, priva di possibili spinte o aspirazioni ad an-
dare oltre.  
Esiste invece un oltre quotidiano, che in ogni istante è presente, vicino 
a noi e a quanto stiamo facendo, pensando, desiderando. È attingendo 
a questo oltre che possiamo positivamente operare per migliorarci, fa-
cendo scendere le sue leggi anche nel qui ed ora. Le aspirazioni che 
questo nuovo approccio fanno sorgere sono quelle suggerite dal cuore, 
che ci fanno dimenticare di noi stessi (ossia della nostra separatività), 
permettendoci di inoltrarci nel sentiero previsto per il futuro, quello di 
sentirsi “uno con tutto e con tutti”, fuori dall’illusione egocentrica 
della percezione mediata. In ogni istante il presente contiene in sé, 
come un segreto, un’apertura verso questo al-di-là: siamo solo noi, 
nella nostra mente razionalmente ristretta, che impediamo a noi stessi 
l’accesso verso questo mondo salvifico. Ovviamente non dobbiamo 
intendere questo “presente” come una parte del tempo ordinario, altri-
menti il solo risultato sarebbe il menefreghismo, il “chi vuol esser lieto 
sia…”, col rischio di ottenere il grado di …barbone! È implicito nella 
ricerca del presente uno scatto di coscienza. È probabile che spesso 
suscitiamo la disperazione degli abitanti di quel mondo, che di certo 
fanno di tutto per portarci a vedere la luce, che di certo ci vedono in 
più occasioni ad un passo da questa realizzazione, e che quasi sempre 
finiamo per negarci. È inutile allungare la mano verso qualcuno, se 
questi a sua volta non protende poi anche la sua. È il concentrare la 
nostra attenzione sulla percezione e propriocezione mediate dai sensi, 
che ci impedisce di accedere consapevolmente alla percezione im-me-
diata che tutto comprende. Eppure è necessario fare uno sforzo e spen-
dere energia per restare in quella percezione. 
 
La nostra tendenza sarebbe quella di alzarci da terra, e di elevarci... 
lo vediamo quando andiamo via col sonno, cioè quando le energie 
spese per la veglia si esauriscono, e la veglia un po’ alla volta scema. 
Riuscire a non rimanere distolti dalla coscienza di veglia pur restando 



45 

 

consapevoli, ci permetterebbe di seguire la nostra coscienza quando 
abbandona il fisico, facendoci accedere agli stessi piani vitali. 
 
Possiamo immaginare le epoche passate durante le quali eravamo di-
retti dall'esterno, come la nostra interiorità fosse riempita da pensieri 
non nostri, che in qualche modo ci ordinavano quali dovevano essere 
i nostri comportamenti: la nostra natura ci portava allora ad obbedire, 
ed è inutile nasconderci che in ciò può prefigurarsi un sentimento di 
sicurezza, ora percepito maggiormente dalla corrente umana più in-
cline al carattere mistico. Quando divenimmo sordi a quest'ascolto, in 
seguito alla decadenza del pensiero di comunione in quello di comu-
nicazione, si creò un vuoto. Questo vuoto, ricordo inconscio di quella 
perdita, quasi ci spaventa, e sentiamo il bisogno di riempirlo: lo riem-
piamo allora con pensieri che sono, sì, nostri, ma non possono svolgere 
l'identica funzione di quelli perduti. Si trasformano allora in condizio-
namenti, in fissazioni, in disagi mentali che ci tengono schiavi. FARE 
SILENZIO è la medicina; ma silenzio interiore, capace perciò di ria-
prirsi - ora in chiave consapevole - all'ascolto, in percezione im-me-
diata, dei suggerimenti del Sé. Occorrerebbe non badare ai nostri gusti, 
idee, ecc., per focalizzarsi sull'oggetto o essere che ci parla. 
Non è certamente facile arrivare a questo, perché la mente, come ap-
prenderemo nello studio della Genesi, è l’ultimo veicolo che abbiamo 
sviluppato, ed è tuttora poco più che un abbozzo. L’esercizio ha pro-
prio lo scopo di permettere al Sé di iniziare a parlare al nostro io, di-
rigendone, finalmente, l’esistenza, e al pari stesso di accelerare lo svi-
luppo del veicolo mentale. Dire, come faremo più avanti, che conce-
pire pensieri equivale a concepire figli, in una diversa dimensione, è 
letteralmente vero: ogni pensiero che noi emettiamo costruisce una sua 
forma nel piano mentale, che ne risulta attiva ed operante, dotata della 
qualità che noi le abbiamo dato e della lunghezza di vita corrispon-
dente alla forza con cui l’abbiamo concepita. Essa interagisce con altre 
forme-pensiero, venendo attratta da quelle simili ed accrescendo così 
la sua importanza. Ecco un altro importantissimo motivo per cui ini-
ziare fin da ora a controllare il pensiero non risulterà essere mai troppo 
presto. Siamo responsabili dei pensieri che facciamo, e ciò che noi 



46 

 

stessi siamo dipende dai pensieri che usualmente emettiamo o atti-
riamo, dando loro il potere necessario all’azione.  
Abbiamo così visto come le quattro correnti evolutive che si stanno 
sviluppando sul nostro pianeta si differenziano fra loro: 
 
• il regno minerale, che possiede solo il corpo fisico; 
• il regno vegetale, che possiede corpo fisico e corpo vitale; 
• il regno animale, che possiede, oltre al corpo fisico e a quello vi-

tale, anche il corpo emozionale; 
• l’uomo, che oltre ai tre corpi precedenti possiede anche la mente. 

 
La croce è il simbolo delle tre correnti viventi: 
• il braccio inferiore rappresenta il regno vegetale, che cresce dalla 

terra e si innalza verso il cielo; esso è diretto dallo spirito-gruppo 
vegetale lungo correnti che partono dal centro della Terra e si di-
rigono verso l’esterno del pianeta, scorrendo lungo il tronco o gli 
steli delle piante; 

• il braccio orizzontale rappresenta il regno animale, il cui spirito-
gruppo circola circondando la Terra, e controlla gli animali scor-
rendo lungo la loro colonna vertebrale, che perciò è orizzontale. Il 
braccio orizzontale è diviso in due parti, a simbolizzare la divi-
sione sessuale, che non esisteva allo stato vegetale; 

• il braccio superiore rappresenta l’umanità che, con l’acquisizione 
della mente, si innalza verso i regni superiori. 

 
  



47 

 

6. L’esercizio rivelatore 
 
Esiste un esercizio, chiamato esercizio rivelatore, che ci può aiutare 
nell’ampliare la coscienza verso i piani superiori. Si compone di quat-
tro passaggi da eseguire possibilmente la mattina, appena svegli, in 
stato ipnagogico. 
Il passaggio preliminare consiste nello scegliere un oggetto su cui con-
centrarsi; è preferibile che sia di natura superiore e spirituale e il più 
semplice ed essenziale possibile, come un simbolo ad esempio. La 
scelta è libera e dipende dall’indole di ciascuno. 
 
Il primo passo è l’Astrazione: è esperienza comune che quando un 
pensiero “ci prende”, esclude tutti gli altri legati alla percezione dei 
sensi. Stiamo leggendo un libro, gli occhi e una parte del cervello ne 
scorrono il testo, ma noi non comprendiamo nulla perché la coscienza 
è rivolta ad un altro soggetto, ad un problema che ci assilla ad esempio, 
e ci vediamo costretti, se ci interessa il testo che abbiamo sotto gli 
occhi, a ritornare indietro e rileggerlo nuovamente con l’attenzione ad 
esso rivolta. Senza saperlo, siamo in questo modo passati dal pensiero 
legato alla percezione mediata dai sensi al pensiero in qualche modo 
svincolato da essi, il pensiero astratto. Certo, il pensiero astratto può 
contenere idee spirituali, ma anche idee del tutto materiali; è per que-
sto motivo che l’oggetto scelto dev’essere di natura superiore, cosa 
che attiva l’attività cerebrale connessa con i centri di forza della testa, 
in particolare del centro frontale. 
Il secondo passo è la Concentrazione: consiste nel mantenere fermo il 
suddetto pensiero almeno per una decina di secondi. L’esperienza dun-
que consiste nell’allenarci a mantenere la nostra attenzione in contatto 
stabile con l’oggetto che abbiamo deciso di utilizzare, senza che niente 
possa distrarci (o “divertire”) da tale decisione. Nonostante ciò che 
può apparire, è più facile a dirsi che a farsi, ed è necessario molto eser-
cizio per riuscirci. Tutta la mente deve essere occupata da esso, ma 
senza sforzo fisico; non stringere le labbra, strabuzzare gli occhi, chiu-
dere i pugni o mordersi la lingua. Lo sforzo è nel pensiero, e deve 
essere fluido, quasi spontaneo. 



48 

 

Col tempo si dovrà riuscire a mantenere l’idea della concentrazione 
più a lungo, entrando così nel terzo passo, quello della Meditazione. 
Evocheremo allora associazioni di idee sullo stesso oggetto, escluden-
dolo da qualsiasi altro. Lo esamineremo sotto diversi punti di vista, 
attraverso la sua struttura, la sua storia, gli effetti che può produrre, e 
così via. Dovremo riuscire a visualizzarlo sotto ogni punto di vista, in 
modo che non ce ne siamo altri che, in conclusione, possono venirci 
in mente. Magari ogni volta formeremo ulteriori associazioni di idee, 
ma è importante che in ciascuna di esse esauriamo quello che, per 
quella volta, riusciamo a connettere ad esso. 
Il terzo passo porta al quarto: l’Intuizione. Quando saremo abili abba-
stanza ad ottenere questo risultato, possiamo provare, alla fine del pe-
riodo, a rilasciare con un atto di volontà l’attenzione, ma senza riem-
pire il “vuoto” con altri pensieri o altre associazioni di idee: saranno 
essi a presentarsi alla nostra attenzione, che rimarrà tranquilla. Ci si 
presenteranno idee, immagini, ecc., inattese, improvvise, ma non do-
vute a uno sforzo personale, ma con una origine interiore proveniente 
da altri piani. Non più dall’io, ma dal Sé. Siamo a questo punto passati 
dal pensiero mediato al pensiero im-mediato. 
 
A questo punto non siamo più gli stessi di prima: abbiamo unito i due 
mondi, quello materiale e quello spirituale. Le istanze dei sensi (cupi-
digia, ingordigia, paura, invidia, ecc.) saranno per noi sempre meno 
attraenti. 
Solo esercitarsi in tutti e quattro i passaggi produrrà un risultato utile 
ai fini spirituali. 
 

  



49 

 

 

 
 
 
 

MORTE E RINASCITA 
 

Tutti noi vediamo, praticamente tutti i giorni, la vita che scorre davanti 
ai nostri occhi: nascita e morte ci si presentano, con tutto il loro carico 
di mistero. 
Da dove veniamo? Perché viviamo? Dove andiamo dopo la morte? Da 
quando l’uomo è tale, da quando cioè ha raggiunto la forma di co-
scienza detta obiettiva di veglia, ha cercato di rispondere a queste ine-
vitabili domande. 
Le risposte che si è dato sono state diverse, e di diversa portata. Tutte 
sono, comunque, riconducibili a tre teorie di base, che chiameremo: 

• la Teoria Materialistica, 
• la Teoria Unicistica, 
• la Teoria della Rinascita. 

Esaminiamole allora un po’ da vicino. 
 
 
1. La Teoria Materialistica. 
 
La Teoria Materialistica afferma che tutto ciò che esiste è riconduci-
bile alla materia (visione monistica del mondo). La vita, la coscienza, 
la consapevolezza sono soltanto un prodotto del corpo, e terminano 
alla morte. Essa può essere rappresentata con un segmento: 
 

|___________________| 
 

Quanto detto sulla forza antagonista dell’entropia nei confronti della 
vita è già abbastanza per demolire questa teoria. Possiamo aggiungere 
una considerazione analoga nei confronti del cervello: il cervello, in 
quanto organo fisico, è soggetto ovviamente all’entropia, ma la stessa 



50 

 

cosa non possiamo dirla se parliamo della mente e dei suoi prodotti. 
Nella nostra coscienza, in realtà, il cervello, che si nutre di sostanze 
fisiche, produce però qualcosa di immateriale: pensieri, immagina-
zione, arte, speculazioni filosofiche, ecc., tutte cose che non servono 
alla sopravvivenza fisica (anzi, che talvolta la contrastano) e che “nu-
trono” la mente, creandovi non maggior disordine, ma maggior ordine, 
ossia entropia negativa. Cosa impossibile se vogliamo rimanere a li-
vello fisico. La mente, in altre parole, non è materiale: risponde ad un 
ordine superiore. 
 
Esclusa questa teoria, concentriamo la nostra attenzione piuttosto sulle 
persone che la sostengono. Possono distinguersi in due grandi catego-
rie: 
•  l’agnostico, 
•  lo scettico. 
 
L’agnostico possiamo trovarlo fra quelli che dicono, come già ab-
biamo visto: “Io credo a quello che vedo”. Dicemmo che ora neppure 
la scienza pensa più in questo modo, definendo realista ingenuo chi lo 
facesse. L’agnostico è convinto che non è possibile indagare sui mi-
steri della vita e della morte, per cui non cerca. Chi si avvicinasse con 
spirito spregiudicato a questi argomenti, invece, in breve tempo si con-
vincerebbe del contrario; basterebbe sfogliare alcuni dei molti libri che 
al giorno d’oggi si trovano sull’argomento. Effettivamente, sembra 
piuttosto che l’unico modo per essere certi che non si può indagare 
sull’al di là, è astenersi dal farlo. 
Lo scettico, da parte sua, supera l’agnostico, dato che si potrebbe de-
scriverlo dicendo che è colui che dice: “Io non credo neanche se vedo”. 
Sarebbe superfluo commentare un simile atteggiamento, e quanto esso 
sia irragionevole, anche se di solito lo scettico è uno che abusa di ....ar-
gomenti razionali. È importante però notare che molto spesso lo scet-
tico adulto viene così preparato da una certa educazione avuta fin 
dall’infanzia. I bambini, infatti, fino a sette anni circa, sono natural-
mente in contatto con forze (ed esseri) più sottili, e non è raro che 
raccontino di giocare con “amici” invisibili. È proprio costringendoli 
a negare questa, che per loro è una realtà, qualificandoli per bugiardi, 



51 

 

dimostrandoci non soltanto increduli, ma anche deridendoli, o minac-
ciandoli, che cominciamo a formare lo scettico di domani. 
Un approccio spregiudicato a questi temi, invece, può aiutare a for-
marsi la convinzione che tutto ciò non può essere spiegato solo ma-
terialisticamente. Il punto di vista spirituale, cioè, la ricerca, deve 
essere coltivata, se vogliamo che produca frutto. In fondo, dire “non 
credo”, o dire “credo” significa esattamente la stessa cosa: “non so!” 
E di conseguenza la cosa più ragionevole da fare è cominciare a lavo-
rare per saperne di più, a ricercare. 
Il giardino dell’agnostico, non coltivato e trascurato, si riempie di er-
bacce inutili; quello dello scettico, da parte sua, diventa un arido de-
serto. 
 
Resta comunque il fatto che la Teoria Materialistica è insufficiente a 
spiegare i misteri della vita e della morte. Tanto che è costretta ad at-
tribuirli al caso, cosa assolutamente inaccettabile dalla ragione. 
 
 
2. La Teoria Unicistica o Teologica. 
 
Passiamo allora alla Teoria Unicistica, cioè dell’unica esistenza: essa 
non è più monistica, dato che afferma esistere sia un mondo materiale 
(la terra), che uno spirituale (i cieli, l’al di là). Possiamo rappresentarla 
con una semiretta: 
 

|___________________ . . . . . . . . . . 
 

perché afferma che alla nascita proveniamo, da zero, direttamente da 
Dio, e dopo una breve esistenza, in cui siamo messi nelle condizioni 
più disparate e disuguali, subiremo per l’eternità le conseguenze del 
nostro comportamento nella vita. Possiamo prima di tutto considerare 
che qualcosa che ha avuto un inizio e non abbia poi anche una fine (la 
semiretta) è in natura una aberrazione, non possedendo in sé la poten-
zialità per farlo. 
Questa teoria è assurda per almeno due motivi: 
1.  l’ingiustizia palese (differenti condizioni iniziali), 



52 

 

2.  l’attribuzione di un sentimento vendicativo a Dio. Molti di noi, si-
curamente meno buoni di Lui, non si sentirebbero di infliggere 
certe ....punizioni! 

 
Senza contare che una strettamente ortodossa interpretazione delle sa-
cre scritture farebbe secondo alcuni ammontare a solo 144.000 il nu-
mero di uomini salvati.  
Le religioni di questo tipo sono nate quando, evolutivamente, l’uomo 
doveva concentrarsi tutto sulla vita materiale (per sviluppare la co-
scienza obiettiva di veglia). All’umanità più progredita furono così as-
segnate le grandi religioni monoteiste, che predicano l’esistenza di 
una sola vita sulla Terra. Sono quindi religioni parzialmente materiali: 
il materialismo non è che una loro degenerazione. Ma questo è un ar-
gomento che affronteremo più avanti. 
Esse, tuttavia, danno una parziale risposta alle domande dell’uomo, 
ma hanno una visione statica dell’universo: la natura, l’uomo, Dio, 
restano al loro posto per l’eternità. 
Noi ricordiamo però le parole del Cristo, che disse: “Voi stessi farete 
le cose che io ho fatto, e anche di maggiori” (Gv.14,12), e : “Non sa-
pete voi che siete Dei?” (Gv.10,34 da Salmi 82,6). 
La scienza, da parte sua, ha dimostrato che tutto si evolve. 
 
L’insegnamento pubblico che danno queste religioni, in effetti, è sol-
tanto il loro ASPETTO ESTERIORE. Per i motivi evolutivi già ricor-
dati fu tenuto nascosto il più profondo significato, che ora l’umanità è 
pronta a ricevere: L’ASPETTO ESOTERICO o interiore. Facciamo 
notare con forza il fatto che se l’umanità è pronta per questo messag-
gio, significa che ne ha assoluto bisogno, e chiunque lo ostacoli, in 
buona o cattiva fede che sia, si mette automaticamente nella posizione 
delle forze ostacolatrici dell’evoluzione dell’uomo, che sono le forze 
negative e del male. 
 
Se vogliamo affrontare la conoscenza dell’aspetto esoterico delle reli-
gioni, dobbiamo abbandonare la Teoria Unicistica e rivolgerci a quella 
che abbiamo definita la Teoria della Rinascita. In realtà, è improprio 
definirla una teoria, dato che non è frutto di speculazioni mentali, ma 



53 

 

di esperienza viva, insegnamenti offerti da parte di chi è in grado di 
verificarne l’autenticità. 
 
Approfittiamo di quest’asserzione, per sottolineare ancora una volta 
che tutto quanto viene in queste pagine esposto non deve essere accet-
tato o considerato come una verità assoluta, dogmatica, valida una 
volta per tutte. Essa è appunto soltanto il risultato di indagini eseguite 
da chiaroveggenti positivi, che come tali hanno la possibilità di acce-
dere alla memoria perenne della natura. Essi pure, però, sono soggetti 
ad errore: il fatto di poter indagare nei piani sottili e di possedere la 
vista spirituale non è sufficiente di per sé a comprendere tutto quanto 
viene così esaminato, così come il fatto di possedere la vista fisica non 
ci mette in grado per il solo fatto di vedere, di conoscere esattamente 
il mondo fisico e il suo funzionamento. I dogmi restano validi soltanto 
per chi ha una mentalità con caratteristiche infantili; noi siamo qui tutti 
in ricerca della conoscenza, e la vera conoscenza non può essere scritta 
in nessun libro, ma può essere solo frutto di sforzi e conquiste perso-
nali, integrando le due fonti di conoscenza di cui siamo dotati: la mente 
ed il cuore. 
Altrimenti, ricadiamo nella domanda rimasta priva di risposta di Pon-
zio Pilato: “Che cos’è la verità?…”. 
 
 
3. La Teoria della Rinascita. 
 
Non ci resta perciò che indirizzarci alla terza teoria: la Teoria della 
Rinascita, che possiamo raffigurarci con una retta: 
 

. . . . . _______________________ . . . . . 
 
 
in armonia con quanto vediamo in natura, dove non c’è nulla che inizia 
o finisce improvvisamente, ma dove tutto si trasforma lentamente e 
progressivamente, per sempre. Gesù disse: “In verità, in verità, io ti 
dico, se uno non è nato di nuovo, non può vedere il regno di Dio. In 
verità, in verità, io ti dico, se uno non nasce da acqua e da spirito, non 



54 

 

può entrare nel regno di Dio. Quello che è nato dalla carne è carne; e 
quello che è nato dallo spirito è spirito... Nessuno è mai salito al cielo, 
fuorché il Figlio dell’uomo che è disceso dal cielo”. Il Figlio 
dell’uomo è lo spirito, il Sé. L'idea di un Dio superiore alla divisione 
manichea tra bene e male, viene considerato un approccio monistico 
in senso spirituale. Ma sfugge il fatto che in tale concezione rimane 
sempre la distinzione fra Dio creatore e le creature: diventa una sorta 
di dualismo verticale. Il vero monismo spirituale risiede nell'idea del 
Dio interiore, dove l'uomo stesso trova nella sua essenza più intima 
l'unione con Dio, che non significa affatto - come mostriamo altrove - 
annullamento in Lui. È inutile che la Chiesa si scagli contro il pantei-
smo e il paganesimo; in fondo i veri panteismo e paganesimo sono di 
chi cerca Dio fuori di sé.  "Fuori" Dio tace: oggi Egli vuole incontrarci 
"dentro". 
Questa teoria ha una visione dinamica, e riesce a rispondere in modo 
soddisfacente alle domande che l’uomo si pone. Cominciamo dunque 
ad esaminarla. 
Per meglio capirla, trascriviamo lo schema visto in precedenza relativo 
ai veicoli dell’uomo e ai corrispondenti piani di esistenza, ponendo 
però in risalto la differenziazione esistente all’interno del corpo emo-
zionale: 
L’antico aforisma ermetico “Come in alto, così in basso”, o legge di 
analogia, è sempre stata la guida migliore per affrontare questi temi. 
Da essa traiamo due aspetti, che terremo a mente: 
 

SÉ 
Spirito Divino 
Spirito Cristico 
Spirito Umano 

MENTE Piano Mentale 
CORPO EMOZIONALE  
SUPERIORE 

Piano Astrale Superiore 

CORPO EMOZIONALE  
INFERIORE 

Piano Astrale Inferiore 

CORPO VITALE Piano Etereo 
CORPO FISICO Piano Chimico 

 



55 

 

1. qualsiasi forma di vita che troviamo sulla Terra nasce da un seme; 
questa stessa regola vale anche per i corpi sottili, oltre che per 
quello fisico, l’atomo-seme del quale si trova nello spermatozoo 
fecondatore. Il seme racchiude allo stato potenziale l’insieme delle 
forze necessarie allo sviluppo di un corpo: quando le condizioni 
esterne sono favorevoli, queste forze entrano in azione trasforman-
dosi in forze dinamiche capaci di costruire, secondo le proprie li-
nee, quel particolare corpo; 

2. come il corpo fisico alla nascita è unito alla madre dal cordone om-
belicale, anche gli altri veicoli sono tenuti insieme da cordoni di 
sostanza uguale a quella dei rispettivi corpi. 

 
Muniti di queste considerazioni, seguiamo ora il cammino che per lo 
spirito dell’uomo evolventesi va da una esistenza all’altra sulla Terra, 
così come ci viene descritto da chi lo può osservare grazie allo svi-
luppo della più alta forma di chiaroveggenza positiva. 
Dobbiamo pertanto prendere il via da quell’appuntamento che tutti ci 
attende, e che molti paventano, cioè dalla morte. Dal punto di vista 
esoterico, la morte come viene ordinariamente intesa non esiste. Essa 
è piuttosto un passaggio, un trapasso, della nostra coscienza da un 
piano ad un altro. In altri termini, la morte in un piano è contempora-
neamente anche una nascita in un piano diverso (e viceversa). 
La morte per noi, pertanto, avviene quando i veicoli più sottili lasciano 
il corpo fisico. Il vitale è unito al fisico dal cordone argenteo, che parte 
dal cuore dove, durante l’esistenza fisica, ha sede l’atomo-seme del 
corpo fisico stesso. Questo atomo fu quello che, dopo la fecondazione, 
diede il via alla moltiplicazione della catena genetica, rimanendo in-
fine nel cuore. In questo atomo-seme sono impresse tutte le esperienze 
registrate della vita. Il vitale, infatti, è il deposito della memoria in-
consapevole, quella cioè che registra tutto quanto avviene nel corso 
della vita (anche quello che è sfuggito alla nostra attenzione, o che 
abbiamo rimosso). La memoria inconsapevole non dipende dall’effi-
cienza dei sensi; non dipende nemmeno dai sensi stessi. Essa si pro-
duce attraverso la respirazione: le energie eteree presenti nell’atmo-
sfera che ci circonda, sono impregnate delle immagini, suoni, colori, 
odori, sensazioni, ecc., che stanno dentro e fuori di noi in ogni istante. 



56 

 

Ogni volta che inspiriamo ed inaliamo l’aria, essa porta con sé tutte 
queste informazioni che, attraverso la piccola circolazione sanguigna, 
passano dai polmoni al cuore, ed ivi si imprimono nell’atomo-seme 
del corpo fisico. Il distacco dell’atomo-seme dal cuore causa l’arresto 
cardiaco. I veicoli più sottili lasciano così, con un movimento a spirale, 
il corpo fisico seguendo l'atomo-seme fisico lungo il nervo vago, per 
uscire poi dalla testa. 
Che cosa avviene in questo momento così particolarmente importante? 
Testimonianze sono state riferite da parte di chi è stato in procinto di 
annegare, o è caduto, salvandosi, da una grande altezza: molti di questi 
affermano di aver veduto, come in un film, i passaggi salienti della 
loro vita scorrere davanti agli occhi in un attimo. Ciò conforta quanto 
dicono gli insegnamenti esoterici basati sull’indagine chiaroveggente. 
È come se nel corso dell’esistenza una specie di bobina si avvolgesse 
al nostro interno, registrandone tutti gli avvenimenti. Alla morte, 
quando cioè il vitale si ritrae, questa bobina si svolge velocemente se-
guendo l’allontanarsi dei veicoli superiori ai quali rimane legata, e noi 
vediamo a ritroso le scene della vita trascorsa davanti alla nostra co-
scienza. Questo dura per un periodo massimo di 84 ore, ed è di grande 
importanza, come vedremo, restare concentrati su questo panorama. 
Solo se la nostra coscienza osserva attentamente queste immagini, in-
fatti, esse possono trasmettersi al corpo emozionale, e fare da insegna-
mento per lo spirito. È importantissimo, perciò, non disturbare la per-
sona appena trapassata durante i primi tre giorni e mezzo dopo l’arre-
sto del battito cardiaco. 
È umano e comprensibile il dolore di chi ha perduto una persona cara, 
e sembra troppo duro chiedergli, in quei momenti, qualcosa che può 
assomigliare ad un ulteriore sacrificio, cioè non esprimere in forma 
drammatica questo suo dolore. Tuttavia, può essere vissuta come un 
sollievo la consapevolezza che può fare ancora qualcosa per la persona 
amata, in contrapposizione con il dolore gravato da un pesante senso 
di impotenza di chi non ha queste conoscenze. Il sollievo maggiore, 
tuttavia, lo prova chi, grazie ad esse, riesce ad avere quella visione 
della vita che non la limita al suo apparire puramente esteriore, ma che 
sa ampliarla fino a comprendere la continuità di un’esistenza e di un 
rapporto solo provvisoriamente sospesi, come preparazione e presagio 



57 

 

di un passo in avanti nell’evoluzione e nella luce. Il dolore e la sua 
espressione, ne risulteranno allora addolciti, lasciando libero il trapas-
sato di non volgersi più di tanto indietro, e di guardare al nuovo destino 
che ora lo aspetta. 
 
Una volta trascorsi questi tre giorni e mezzo, egli lascia anche il piano 
etereo e abbandona il corpo vitale, così come prima aveva abbando-
nato quello fisico. Lo spirito entra allora nel piano astrale con la mente, 
il corpo emozionale e gli atomi-seme dei corpi vitale e fisico; di con-
seguenza la sua consapevolezza si sveglia sul piano astrale, perché ora 
il corpo emozionale è il suo veicolo più basso. Abbiamo già accennato 
alla divisione in due correnti dell’emozionale, che abbiamo chiamato 
centrifuga e centripeta. Non appena entriamo nelle regioni inferiori del 
piano astrale, si anima, per così dire, la forza centripeta, più legata alla 
Terra. Questa regione è nota come il Purgatorio. Qui le scene dell’esi-
stenza trascorsa scorrono ancora una volta davanti alla nostra co-
scienza, ma questa volta non vi assistiamo impassibili (non sarebbe 
possibile in questo piano, che è quello della sensazione e del senti-
mento). Ogni volta che troveremo un fatto in cui saremo stati causa di 
sofferenza per qualcuno, si attiverà la forza centripeta, per cui questa 
sofferenza si ripercuoterà dentro di noi, e sentiremo così sulla no-
stra pelle il male che abbiamo causato.  
A riprova di quanto antica sia la scienza che ora definiamo occulta, 
vediamo che nell’antico Egitto era costume scrivere vicino alla mum-
mia alcune formule che avevano lo scopo di “indurre il cuore (la me-
moria inconsapevole) a non testimoniare contro il defunto nella ceri-
monia della pesatura (giudizio)”.  
Contemporaneamente alla suddetta visione e alle conseguenze per la 
nostra coscienza, i vizi che avevamo in vita non si sono miracolosa-
mente estinti con la morte: la morte non può mai risolvere da sola 
alcun problema. Noi rimaniamo gli stessi, soltanto che ci manca il 
fisico, necessario alla loro soddisfazione. Così saremo costretti a lot-
tare per vincerli. 
Si noterà che in questo procedimento non c’è alcun tentativo di rivalsa; 
non è un Dio vendicativo che ci castiga. Saranno le conseguenze delle 
nostre stesse azioni che ci faranno da maestre. Per questo la morte è 



58 

 

dipinta con la falce e la clessidra: “ciò che semini a suo tempo racco-
glierai”. 
 
Le scene della vita scorrono circa tre volte più veloci di come si sono 
realmente verificate sulla Terra, ma in ogni modo la nostra perma-
nenza in Purgatorio è legata al tempo necessario a superare i nostri 
difetti. Fintantoché daremo nutrimento alla corrente centripeta, sa-
remo attirati nella regione inferiore e non potremo innalzarci a quella 
superiore. Esistono entità che praticamente non ne escono mai, se non 
dopo un periodo lunghissimo, rimanendo troppo legate alla Terra. Cer-
cheranno allora di trovare un corpo fisico che permetta loro di rivivere 
quel tipo di emozioni; le sedute spiritiche rappresentano per esse delle 
ottime occasioni per farlo, magari spacciandosi per qualche personag-
gio famoso che possa stimolare l’orgoglio e agevolare l’obbedienza 
del medium. Quando un’esperienza richiede un atteggiamento nega-
tivo (come questo tipo di sedute), è sempre bene evitarla, perché ciò 
può permettere ad un altro spirito di impossessarsi del nostro corpo; e 
una volta che ne ha la chiave può renderci facilmente schiavi. 
È molto importante sottolineare l’importanza di diffondere questi in-
segnamenti, anche rispetto all’impatto che potranno avere nell’esi-
stenza post-mortem. E questo a prescindere se ci abbiamo o meno cre-
duto nel corso della vita fisica. Comunque sia, quando ci troveremo di 
là, ricorderemo tutto questo, e ne riceveremo beneficio da più punti di 
vista. Ad esempio, staremo in guardia sulle immagini che vedremo, 
cercando di distinguere quelle da noi create coi nostri pensieri e desi-
deri (sapendo che avranno capacità creativa nel piano astrale), distin-
guendole da una realtà oggettiva e da reali abitanti di quel piano; sa-
premo che non si tratta del piano più elevato, e tenderemo a superarlo. 
In pratica, capiremo di essere morti, e ci accingeremo a vivere più con-
sapevolmente l’esistenza purgatoriale, aumentandone l’importanza 
evolutiva e accorciandone la durata. 
 
Quando infine abbiamo superato le prove necessarie e ci siamo alleg-
geriti della zavorra, ecco mettersi in moto la forza centrifuga, che ci 
permette di entrare nella regione superiore del piano astrale: il Primo 
Cielo.  



59 

 

Ancora una volta rivediamo la vita trascorsa, ma questa volta sono le 
gioie date agli altri a vibrare nella nostra interiorità. Saremo in 
grado di capire allora quanto bene è possibile fare in questo mondo 
fisico. 
Queste esperienze del Purgatorio e del Primo Cielo si imprimono 
nell’atomo-seme del corpo emozionale, e nelle successive rinascite 
fungeranno da voce della coscienza, che ci parla dal cuore come parte 
della memoria inconsapevole. Quando ci ritroveremo in situazioni 
analoghe a quelle trascorse, con la possibilità di rifare il male o il bene, 
ricorderemo, anche senza esserne pienamente consapevoli, le espe-
rienze passate nel Purgatorio o nel Primo Cielo, e saremo spinti ad 
agire più correttamente.  
È la grande saggezza delle divine Leggi di Natura che ci fa dimenticare 
le esperienze delle vite precedenti: quanti di noi potrebbero condurre 
una vita proficua, se appesantiti da rimorsi e ricordi spiacevoli, se non 
tragici? Ecco un insegnamento anche per l’esistenza quotidiana: il co-
siddetto “rimorso” in sé non è affatto una cosa positiva; può essere 
temporaneamente utile, ma una vita passata alla sua ombra non gio-
verà alla povera anima che vi soccombe. È molto più utile riconoscere 
i propri torti, porre rimedio nei limiti che ci sono consentiti, imparare 
la lezione, ma poi continuare a vivere, magari mettendo a frutto l’in-
segnamento così ricavato. Più avanti descriveremo un esercizio che 
potrà essere molto utile in questa direzione. 
Ecco il motivo per cui è veramente importante permettere al trapassato 
di osservare il panorama della sua vita subito dopo la morte: le espe-
rienze fatte faranno così da base per un effettivo avanzamento evolu-
tivo e spirituale. Dovremo, per quanto possa sembrare strano, pregare 
non perché non si debba soffrire dopo la morte nel Purgatorio, come 
sembra insegnare la Chiesa, ma invece perché questa sofferenza sia 
più acuta, se necessaria, in modo che si imprima indelebilmente nella 
memoria inconsapevole ed eviti maggiori sofferenze in futuro. Lo 
scopo dell’esistenza fisica è l’apprendimento: le lezioni che impare-
remo con il processo descritto avranno sempre bisogno di essere espe-
rimentate sulla Terra, almeno finché non avremo mostrato di averle 
superate sul campo.  
 



60 

 

Si lascia quindi, a questo punto, anche il piano astrale, e con la mente 
e gli atomi-seme dei corpi emozionale, vitale e fisico si entra nel su-
periore piano mentale, detto anche Secondo Cielo. Qui le esperienze 
incamerate nell'anima grazie a quanto sofferto nel Purgatorio, sono in-
tegrate nella mente come idea-base della rettitudine. 
In occultismo questa fase viene chiamata il Grande Silenzio. Dopodi-
ché lo spirito sente finalmente di essere ritornato, dopo un lungo pel-
legrinaggio come figliolo prodigo, alla Casa del Padre, che è la sua 
vera patria. Qui "si rientra in sé", e cessa qualsiasi relazione con la 
personalità: lo spirito rimane nudo. L'iniziato solo non sospende la 
continuità di coscienza, non conoscendo "la seconda morte"; egli in-
fatti si identifica con lo spirito, l'eterno "Io sono".  
Nell'Apocalisse Giovanni scrive (Ap. 2,11): "Il vincitore non sarà col-
pito dalla seconda morte". Che cosa è questa seconda morte? La morte 
è l'abbandono di uno stato, di una forma di coscienza; fino a che noi 
ci identifichiamo con la personalità, perdiamo la coscienza della nostra 
vera essenza: lo spirito. Alla morte del corpo fisico (prima morte) non 
corrisponde un istantaneo abbandono della coscienza legata alla per-
sonalità: tutto il processo che ne segue, legato al riesame delle espe-
rienze fatte attraverso i veicoli di quella stessa personalità, è ovvia-
mente ancora legato ad essa. Solo col "cessare della manifestazione 
attiva" nel nostro percorso interiore dopo la morte, questa coscienza 
sarà abbandonata definitivamente, e se l'individuo non avrà sviluppato 
la coscienza adatta, sperimenterà per forza ancora una volta una forma 
di morte, per risorgere poi come puro spirito: "la prima resurrezione" 
(Ap. 20,6). 
Per chiarire meglio questo importante concetto facciamo uno schema 
con i due percorsi: 
- il percorso attraverso le varie rinascite compiuto dallo spirito:  
- il percorso di una personalità, cioè di una vita:  
 
 
 
 
  

Piani spirituali

Piani materiali 

   Prima morte Seconda morte 



61 

 

4. L’incarnazione 
 
Come nell’esistenza nel piano fisico durante questa vita la nostra ca-
pacità di conoscere la realtà viene limitata dai sensi fisici, così anche 
nel post-mortem il fatto stesso di restare legati ai fatti della vita prece-
dente mostra come ci si costruisca una realtà soggettiva nei piani 
astrale e mentale, non riuscendo a percepire oggettivamente la realtà 
di quei piani, almeno fino all’arrivo nel Terzo Cielo.  
Lo "stagno di fuoco", cioè i piani materiali (e di sofferenza) spetta 
nuovamente a coloro che "non saranno vincitori", cioè a chi avrà an-
cora necessità di tornare a incarnarsi. Scopo di Giovanni è di mostrare 
la via della Liberazione da questa necessità, che è lo scopo del vero 
Cristianesimo, con la conquista della coscienza della "vita eterna", 
come esamineremo più dettagliatamente in seguito. 
Per tutti gli altri dopo un certo tempo ci sarà il risveglio nel Terzo 
Cielo, dove per il Sé, solo con gli atomi-seme dei veicoli fisico, vitale, 
emozionale e mentale, resterà la sensazione d’essere o autocoscienza 
come forma di coscienza. 
Soltanto gli Iniziati possono scorgere quanto avviene nelle regioni più 
sottili di questo piano. Spesso persone che hanno sviluppato la chiaro-
veggenza positiva, ma che non sono state iniziate, raccontano le loro 
osservazioni sui piani invisibili in modo non corrispondente al nostro 
racconto che segue, mentre quello finora narrato corrisponde perfetta-
mente. Ciò è dovuto proprio al fatto che esse non possono inoltrarsi 
oltre, e vedono alcune entità che, dopo la morte, rimangono per un 
certo periodo nei piani del mondo astrale, e poi tornano, attraverso una 
rinascita, sulla terra, ed altre che invece spariscono dalla loro visuale. 
Queste sono quelle che, più regolarmente, proseguono nel loro viaggio 
in piani ancora più sottili. 
Nel piano mentale superiore cessa la manifestazione attiva, dato che 
in questo piano - detto Terzo Cielo, o classicamente Pleroma, tempo 
e spazio si annullano. 
In Esodo 3:14 Mosè chiede a Dio: "Chi devo dire che sei?". La risposta 
è: "Io sono Colui che c'è, che sono sempre con te"; alla domanda di 
Mosè Dio risponde: se mi vuoi conoscere, non mi devi chiedere come 
mi chiamo, come io fossi altro da te. Io sono sempre con te: il solo 



62 

 

modo per conoscermi è guardare dentro te stesso; in te stesso mi tro-
verai, non fuori, nello spazio/tempo! 

* * * * * 
Sospendiamo ora per un attimo il nostro racconto, per fare alcune con-
siderazioni. 
La molla che spinge attualmente l’uomo ad agire dal suo corpo emo-
zionale è l’interesse: senza di esso egli non è disposto a vincere la 
forza d’inerzia dominante sul piano fisico. 
Abbiamo anche detto che all’uomo moderno sono finora date le due 
Teorie: quella Materialistica e quella Unicistica. Vediamo quindi ora 
come esse si sposano con l’interesse. Essendo quest’ultimo la molla 
che fa agire, lo scopo dell’azione non può che essere il tentativo di 
raggiungere un appagamento; chiamiamolo felicità. 
Per il materialista, che concentra tutto sul piano fisico, al punto da ri-
fiutare l’esistenza anche solo teorica di altri piani di esistenza, la feli-
cità può essere solo fisica; cioè il materialista rinuncia alle gioie 
dell’anima per il piacere dei sensi. Chi non aspira a questo non è vero 
materialista, magari a dispetto di quanto egli stesso afferma e sostiene. 
La nostra concentrazione solo sulla dimensione fisica ci induce a non 
saper cogliere le differenze esistenti fra il piacere, la gioia e la felicità. 
Ecco una tabella che può essere utile: 
 

veicoli 
sfera di  

co-
scienza 

stru-
mento 

spinta interiore  

Sé  
Natura  
intuitiva 

Felicità/ 
Infeli-
cità 

"Fratellanza  
Universale" 

Spirito Corpo mentale 
superiore 
Corpo mentale 
inferiore Natura  

dialet-
tica 

Gioia/ 
Tri-
stezza 

"Difendi il tuo 
gruppo" 

Anima 
Corpo  
emozionale 
Corpo etereo Natura  

istintiva 
Piacere/ 
Dolore 

"Conserva te 
stesso" Corpo 

Corpo fisico 
 



63 

 

Unicamente il piacere è inerente alla dimensione fisica, mentre la gioia 
riguarda quella dell'anima e la felicità quella dello spirito. Questi sen-
timenti possiamo considerarli come il prodotto, il risultato dell'azione 
corretta nelle dimensioni corrispondenti. Il piacere è il premio per il 
corretto uso delle forze fisiche, e il suo abuso o trascuratezza ne pro-
voca la mancanza e il sentimento opposto: il dolore. La tristezza è 
conseguenza della mancata attenzione verso la dimensione animica; 
depressione, pessimismo, si vincono coltivando la dimensione ani-
mica. L'infelicità infine è il risultato della non apertura al nostro vero 
Sé, la nostra dimensione spirituale. 
Siccome il piacere non può appagare l’animo, ad ogni piacere soddi-
sfatto si sostituisce ben presto un altro, nella continua ricerca di qual-
cosa che ....manca: Il fatto è che lo si ricerca dove non può essere. È 
facile per il materialista in questa sua continua sete di piacere arrivare 
ad abusare delle leggi di natura. Le leggi di natura dovranno pertanto, 
prima o poi, ripristinare l’equilibrio rotto. 
Il fedele, da parte sua, cioè colui che segue invece la Teoria Unicistica, 
nella sua visione parzialmente materialistica divide la vita terrena da 
quella celeste, confinando così la felicità spirituale oltre la vita. Egli 
appartiene alla classe che non ha ancora sviluppato appieno l’auto-
coscienza, necessitando ancora di una guida esterna, di una legge che 
regoli la sua esistenza. Conquisterà la felicità (il Paradiso), soltanto 
se obbedirà ai comandamenti, cioè alla legge, appunto. Siccome, però, 
è spinto anch’egli dall’interesse, tenderà a giustificarsi di fronte ad 
essa. Non gli interesserà molto fare qualcosa di positivo, ma piuttosto 
di obbedire alla lettera, pedissequamente, ai divieti della legge. I co-
mandamenti, infatti, dicono di “non fare…”. 
Entrambe queste categorie sono perciò soggette alla legge, e affidano 
ad essa, più o meno consapevolmente, il compito di condurli. 

 
* * * * * 

 
È solo durante l'incarnazione che l'uomo ha la possibilità di estinguere 
i propri debiti karmici, e questo è precisamente il suo scopo e il suo 
insegnamento, come disse il Maestro: "Quello che legherai sulla terra 
sarà legato in cielo, e quello che scioglierai sulla terra sarà sciolto 



64 

 

anche in cielo". Vediamo allora, proseguendo il nostro racconto su 
quanto avviene fra una nascita sulla Terra e un’altra, come agisce la 
legge.  
In genere, dopo secoli di permanenza nei piani spirituali, l’entità evol-
vente sente il desiderio di fare un passo avanti nel suo sviluppo, e si 
prepara di conseguenza ad una nuova rinascita. Aiutata da altre entità 
spirituali più avanzate, e comunque dotata di una visione globale delle 
proprie necessità evolutive, concorre a scegliere il destino della vita 
futura, a grandi linee, sulla base dei debiti e dei crediti accumulati in 
precedenza, e secondo quanto avanzamento viene deciso di investire 
in questa tappa. La sua visione per compiere questa scelta può parago-
narsi a colui che sta esaminando dall’alto un panorama: questi non si 
attarda davanti ai piccoli particolari, non si concentra nei dettagli, ma 
abbraccia con lo sguardo d’insieme tutto quanto il suo occhio riesce a 
percepire, fino all’orizzonte, e può in questo modo accogliere nel suo 
animo l’armonia generale di quello che sta così osservando, cosa im-
possibile da farsi da parte di chi sta invece passeggiando in una delle 
stradine che si vedono dall’alto. In questo modo decide il suo futuro 
per la prossima vita, e si incarna, cioè ridiscende, scegliendo la fami-
glia e l’ambiente più consoni allo scopo. 
Questa aspirazione a tornare sulla terra può paragonarsi all’alpinista 
che, abbandonata la pianura, cerca con tutte le sue forze di raggiungere 
una cima, a volte anche attraverso un percorso difficile e pericoloso. 
Lasciata la pianura dietro di sé, giunge finalmente sulla vetta, e la 
prima cosa che fa è di volgere nuovamente lo sguardo in basso per 
ammirare il panorama: in altre parole, si rituffa con lo sguardo verso 
la pianura stessa, che prima di iniziare la scalata era bramoso di ab-
bandonare. 
Lungo questo percorso in discesa che attraversa di nuovo tutti i piani, 
ogni atomo-seme viene attivato e attirerà secondo le proprie linee di 
forza dalla sostanza corrispondente il materiale in prestito che formerà 
così i nuovi veicoli della esistenza in preparazione. Il tipo di materiale 
scelto, cioè i tratti caratteriali e somatici della futura personalità, di-
penderà perciò dalla qualità degli atomi-seme, e dunque dal livello 
evolutivo raggiunto in base alle esperienze acquisite nelle esistenze 
precedenti, e raffinate nel processo post-mortem. 



65 

 

Il primo atomo-seme ad attivarsi è quello della mente, che inizia così 
la sua gestazione. Questo veicolo fu l’ultimo ad essere stato messo in 
evoluzione, ed è di conseguenza quello più primitivo e immaturo, poco 
più che un abbozzo: ha bisogno di una gestazione più lunga rispetto 
agli altri componenti la nostra personalità. 
Il futuro corpo mentale inizia così piano piano a formarsi, e l’esperto 
chiaroveggente vedrebbe una forma a campana costituita di sostanza 
mentale, con l’atomo-seme della mente al suo interno, posizionato in 
prossimità della parte superiore della campana medesima. Il fatto che 
sia in gestazione non significa affatto che non risenta dell’ambiente e 
degli eventi con cui viene in contatto nel corso della sua formazione, 
anzi, ne sarà molto condizionato anche dopo che sarà “nato” come 
veicolo di coscienza. 
La campana mentale quindi galleggia nel piano mentale, finché, col 
suo “peso” (se così di può dire) inizia a “scendere” fino a raggiungere 
il piano sottostante, il piano astrale. Nel piano astrale si attiva quindi 
l’atomo-seme del corpo emozionale, che comincia, in modo analogo 
a quanto abbiamo visto rispetto al corpo mentale, ad attirare sostanza 
astrale e a dar inizio alla gestazione del veicolo di coscienza corrispon-
dente. Il corpo emozionale, pur non essendo perfezionato come il fi-
sico, è tuttavia più formato rispetto al corpo mentale, avendo iniziato 
la propria evoluzione in un periodo precedente rispetto ad esso; ne 
consegue che la gestazione sarà più breve. Esso sarà, in un certo senso, 
la prosecuzione del corpo emozionale delle vite precedenti. 
Il corpo emozionale è un veicolo molto sensibile, per cui durante la 
gestazione risentirà in modo particolare dell’atmosfera emotiva e af-
fettiva che circonderà la futura madre, cosa che si riverbererà facil-
mente nella qualità del corpo dopo la nascita nel piano fisico. 
Le cose sono un po’ più complicate quando la campana, con i suoi due 
strati di sostanza mentale e di sostanza astrale, “scende” nel piano suc-
cessivo: il piano etereo. Il corpo vitale, formato di etere, è molto più 
antico, essendo stato preceduto solo dal corpo fisico lungo il corso 
dell’evoluzione; ne discende che è quasi completamente strutturato, 
essendo una copia perfetta del corpo fisico stesso. Tanto che alcune 
Scuole lo definiscono, impropriamente, il “doppio eterico”. Esso ini-
zia pertanto solo dopo i due veicoli precedenti la sua gestazione. È a 



66 

 

questo punto che l’anima incarnantesi si avvicina e si lega alla futura 
madre; la famiglia e l’ambiente della prossima vita essendo già stati 
scelti nel Secondo e nel Terzo Cielo. 
Lo strato di sostanza eterea si aggiunge a quelli precedenti nella cam-
pana, e con l’aiuto di Forze Angeliche superiori inizia a formare quella 
che sarà la Matrice del corpo fisico, che entra nell’utero della futura 
madre. È il corpo fisico cioè ad essere una copia di quello vitale, e non 
l’opposto. 
  



67 

 

5. Il concepimento e la gestazione fisica 
 
Solo a questo punto ha inizio la gestazione del futuro corpo fisico, nel 
momento del Concepimento. Durante l’accoppiamento sessuale fra il 
futuro padre e la futura madre, entra in gioco l’atomo-seme del corpo 
fisico, il quale si trova nello spermatozoo che avrà la capacità di fe-
condare. 
Il corpo fisico è lo strumento più perfetto che abbiamo per avanzare 
nella nostra evoluzione, ed avendo quasi del tutto compiuta la sua evo-
luzione, è l’ultimo ad entrare in gestazione. L’atomo-seme fisico per-
tanto si attiverà, e inizierà a moltiplicarsi dando l’impulso di forma-
zione del futuro corpo, che si svilupperà lungo le linee di forza dettate 
dalla matrice eterea. Metà del corredo genetico del futuro bambino de-
riverà così dal padre, e metà dalla madre. 
Dopo circa 20 giorni dal concepimento, la campana si chiude alla base: 
da quel momento l’anima non potrà più uscirne, se non attraverso il 
processo che possiamo definire come “morte”. 
Alla coscienza dell’anima che deve nascere nel mondo si presenta più 
o meno a questo punto nuovamente un panorama, nelle linee essen-
ziali, della vita che l’attende. Essa non si trova più nelle dimensioni 
celesti, dove aveva accettato le lezioni da imparare e soffrire in questo 
mondo, e può a questo punto essere soverchiata da un sentimento di 
paura, rifiutandosi di procedere oltre. Questo suo ritrarsi può causare 
un disallineamento fra i centri energetici che collegano il corpo vitale 
col corpo fisico, rischiando di non essere in grado di controllarne nor-
malmente i movimenti nel corso della prossima esistenza. Risulta per-
ciò chiaro quanto sia importante che l’ambiente famigliare che attende 
una nuova nascita sia armonioso e le dia la sensazione di essere bene 
accolta e desiderata. 
 
Come tutti sanno, la gestazione del corpo fisico dura circa nove mesi. 
Sono le energie celesti di elemento acqueo che ne accompagnano lo 
sviluppo in tutto questo periodo, attraverso tre fasi: 
Giorno 0: Sono le forze del segno acqueo del Cancro ad entrare in 
azione, sotto la guida degli Angeli di Gabriele. Tutte le tradizioni an-
tiche hanno riferimento a queste energie celesti in relazione 



68 

 

all’ingresso dell’anima nell’arengo della vita terrestre; per gli antichi 
Egizi esse erano rappresentate dall’immagine dello scarabeo. 
IV Mese: Le sole forze acquee non possono costruire un corpo adatto 
alla vita terrestre, perciò quattro mesi dopo, al secondo segno d’acqua: 
lo Scorpione, le fore marziane di Lucifero tramite Samuele invadono 
il campo. Scorpione è in analogia con la VIII Casa, la Casa della 
Morte: da questo momento l’anima incarnantesi perde il contatto con 
i piani spirituali: muore allo spirito (legge dell’oblio). 
VIII Mese: Al terzo segno d’acqua, Pesci, termina la gestazione, e il 
nascituro lascia le acque materne per prepararsi, sotto il segno succes-
sivo, il marziano Ariete, al IX Mese, ad affrontare il mondo. 
Possiamo ragionevolmente affermare, sulla base di quanto esposto, 
che il corpo fisico e gli altri veicoli rappresentano il nostro passato e 
nello stesso tempo lo strumento che abbiamo in mano per superarlo, 
se sappiamo ascoltare la voce della coscienza, che dal cuore ci parla. 
Il destino di ciascuno di noi, allora, dipende dal suo trascorso, così 
come il futuro dipende dal presente. Un uomo è tanto più legato dal 
destino, quanti più debiti ha da pagare in base ai suoi comportamenti 
precedenti. Come già abbiamo avuto modo di dire, gli insegnamenti 
che riceviamo durante l’esistenza post-mortem debbono essere messi 
in pratica in una vita inserita nello stesso piano che li ha causati, cioè 
sulla Terra. L’uomo così non è affatto libero per diritto di nascita: la 
libertà è un diritto che occorre conquistarsi e meritarsi. Quanto più 
siamo evoluti, tanto più saremo liberi.  
 
Il determinismo, secondo cui tutto è scritto senza lasciare margine 
alla libertà dell'uomo, che diventa così solo una illusione, porta a con-
cludere che l'universo non è altro che una macchina, della quale cia-
scuno è solo un ingranaggio dal movimento obbligato, che non può 
uscire dal suo "destino" senza alterarne o bloccarne il funzionamento. 
L'unico Dio possibile in una tale situazione è il dio panteistico che 
risulterebbe privo di amore e di volontà, anch'esso prigioniero del 
meccanismo che ha messo in moto. E averci dotati di intelligenza e di 
libertà risulterebbe, a questo punto, una inutile crudeltà, ammesso che 
un creatore possa inserire nella sua creatura doti che egli stesso non 
possiede.  



69 

 

Alla concezione suddetta è anche legata la casualità, perché manca in 
sé di finalità prorogandosi indefinitamente. Un Dio diventa allora su-
perfluo come superflua diventa la causa e la finalità. Può risultare 
estremamente comodo affermare da una parte che Dio non esiste, e 
dall'altra che tutto è predeterminato dalla catena di cause-effetto mec-
canicistiche, per cui noi non abbiamo alcuna responsabilità non es-
sendo liberi veramente di scegliere. Ma ciò è contraddittorio se viene 
sospinto dall'idea di sfuggire al senso di responsabilità (che però esi-
ste, e come mai?), che ognuno nutre in sé. Da dove deriva la sensa-
zione di colpa che l'uomo trova in se stesso? Se tutto deriva da cause 
incontrovertibili, anche la mente dell'uomo ne sarebbe un risultato, e 
non potrebbe covare idee contrarie alle leggi universali, prodotto delle 
medesime cause. Per di più quelle sensazioni dell'uomo non sono 
cause accidentali o straordinarie, ma universali e comuni a tutti gli 
esseri umani. Ecco che è sufficiente guardare dentro noi stessi per 
escludere l'idea stessa del determinismo, idea estranea alle leggi uni-
versali, ma che l'uomo può produrre proprio perché la sua libertà gli 
consente di concepire liberamente, cosa che sarebbe impossibile in 
caso contrario.  
Per liberarci, non dovremo limitarci all’osservanza delle leggi, ma do-
vremo essere evoluti al punto di diventare noi stessi la legge, condi-
videndola cioè profondamente. Non obbedire solo per paura del ca-
stigo, ma perché è giusto. Avremo allora superato la fase in cui agi-
remo unicamente spinti dall’interesse, e saremo entrati in quella che 
ci fa spontaneamente agire per dovere, o per amore. 
Se di fronte ad un’offesa noi reagiremo offendendo a nostra volta (oc-
chio per occhio, dente per dente), anche se saremo in regola con la 
legge esterna non supereremo il tipo di legame che abbiamo con la 
persona che ci ha offeso. Esso dovrà durare in modo sempre più acuto, 
finché non impareremo che la violenza e l’offesa possono produrre 
soltanto violenza ed offesa. 
Il Cristo ci dice: “Ama il tuo nemico”, e “Porgi l’altra guancia”; quanto 
incomprese sono sempre state queste parole! Esse sono rivolte non ai 
deboli, ma ai veri forti, a coloro cioè che in questo modo riescono a 
liberarsi veramente, usando l’unica arma possibile a tale scopo: 
l’Amore. 



70 

 

Ecco quindi che la conoscenza della Teoria della Rinascita può aiu-
tarci a vivere meglio, e a sviluppare in modo più efficace la nostra 
evoluzione spirituale, che è lo scopo per cui viviamo su questa Terra, 
nasciamo, soffriamo e moriamo. Solo questa visione della vita può ri-
spondere appieno e in maniera soddisfacente alle inevitabili domande 
dell'uomo. 
 
 
6. Durata della vita 
 
Generalmente parlando, la durata di una esistenza terrena è quella pre-
determinata all'inizio del processo di rinascita. Vi possono essere tut-
tavia due eccezioni, dipendenti entrambe dall'esercizio della volontà e 
dalla quota di libero arbitrio con cui dobbiamo sempre fare i conti par-
lando dell'essere umano. Queste eccezioni hanno caratteristiche oppo-
ste, l'una derivando da una deviazione negativa, che accorcia la durata 
della vita, e l'altra da una deviazione positiva, che la può allungare. 
Il primo caso ricorre quando l'individuo si allontana dalla strada ini-
zialmente prescelta, con comportamenti che fuggono dalle esperienze 
o responsabilità previste, soprattutto privilegiando l'egoismo e allon-
tanandosi dal possibile apprendimento sia di insegnamenti utili allo 
sviluppo spirituale, sia di riparazione di debiti karmici. In tali casi l'e-
sistenza terrena risulterebbe dannosa se proseguita, anziché utile, e un 
avvenimento improvviso - un incidente, una morte violenta - soprav-
viene a troncarne il proseguimento. 
Parliamo ovviamente di casi "di scuola", cosa che non ci autorizza af-
fatto a giudicare qualsiasi morte di questo tipo come conseguenza di 
un particolare comportamento; noi non possiamo mai determinare se 
tale epilogo possa dipendere da quanto stiamo qui studiando, o se fosse 
invece già previsto a priori per qualche necessità karmica e/o evolutiva 
programmata fin dall'inizio. 
 
Il secondo caso è, come detto, opposto al precedente, e riguarda chi 
abbia invece adempiuto talmente bene, e in anticipo, agli obblighi pre-
visti, da non avere più nulla da imparare dal programma prestabilito. 
Questi si dimostra perciò idoneo ad un apprendimento supplementare, 



71 

 

per effettuare il quale la vita può attendersi un raccolto spirituale ad-
dizionale: essa quindi potrà essere prolungata al fine di raccoglierne 
l'utilità. Ricordiamo che lo scopo per cui rinasciamo è sempre la cre-
scita animica, e le leggi karmiche rispondono prima di tutto a questo 
obiettivo, che è la loro vera finalità e motivo d'essere. Chi ricade in 
questo secondo caso ottiene così di accelerare enormemente la propria 
evoluzione, anticipando esperienze che, altrimenti, sarebbero desti-
nate ad esistenze future.  
È ovvio che anche qui non dobbiamo generalizzare o personalizzare; 
purtroppo certe vite lunghe possono trasformarsi in maledizioni se vis-
sute in modo contrario allo sviluppo spirituale. La nostra capacità di 
indagine in questo campo non è in grado di abbracciare nel suo in-
sieme tutto il panorama di intrecci karmici che richiederebbe una sua 
completa valutazione e comprensione. Resta il fatto che possiamo de-
durre che vivere spiritualmente conviene anche da un punto di vista 
pratico e concreto. 
 
 
7. Nascita e Crescita. 
 
Avanzando nel nostro studio, troveremo sempre di più l’applicazione 
della Legge di Ricapitolazione, che si sviluppa sotto regole ferree che 
prevedono, all’interno di ogni ripetizione, la medesima sequenza det-
tata dall’Analogia. 
Vedremo analizzando la Genesi in altro lavoro che i diversi corpi nac-
quero evolutivamente in periodi diversi: la stessa sequenza si eviden-
zia nella nascita di ciascun individuo. Quella che abbiamo chiamato, 
e che ordinariamente chiamiamo nascita, in realtà si riferisce esclusi-
vamente a quanto la nostra consapevolezza – formatrice del linguag-
gio che usiamo – è in grado di cogliere, cioè la nascita del corpo fisico. 
In quel momento però gli altri veicoli individuali sono ancora in ge-
stazione, e matureranno via via durante la crescita. 
Abbiamo così: 
 
anni 0: nascita del corpo fisico 
anni 7: nascita del corpo vitale 



72 

 

anni 14: nascita del corpo emozionale 
anni 21 nascita della mente. 
 
Dobbiamo tenere presente che prima della maturazione di ciascun 
corpo, le sue funzioni negative sono svolte dalle energie del corrispon-
dente piano, e che non dobbiamo considerare l’anno indicato come 
fosse una scadenza assoluta: molto dipende anche dal livello evolutivo 
generale e individuale. 
Da quanto detto, possiamo trarre alcune importanti indicazioni per cre-
scere ed educare i nostri figli. 
Anni 0-7. Infanzia: corpo fisico maturo, sviluppo del vitale, corpo 
della memoria. Il bambino assorbe come una spugna tutto ciò che vede 
intorno a sé, ma non ha ancora sviluppato una mente critica. È perciò 
inutile “insegnargli” le cose, ma sarà decisivo l’esempio.  
Per il bambino sarà perciò importante sviluppare l’imitazione, e una 
sana educazione non dovrebbe trascurare il rispetto per le cose sacre 
(che non sono necessariamente quelle religiose), ma grazie al compor-
tamento che vede attorno a lui. 
Anni 7-14. Fanciullezza: corpo vitale maturo, sviluppo dell’emozio-
nale, ma ancora con la mente in abbozzo, senza perciò una sicura guida 
interiore. Sarà importante l’autorità, ma senza le punizioni fisiche, 
che risvegliano la natura passionale. In questo periodo sarà importante 
l’esempio dato nel settennio precedente. 
Il ragazzo dovrà qui sviluppare l’obbedienza, e molto dipenderà 
dall’idea di sacro con cui sarà stato educato. 
Anni 14-21. Adolescenza: corpo emozionale maturo, sviluppo della 
mente. L’adolescente deve imparare a guidarsi da solo; l’autorità deve 
perciò lasciare il posto ad una relazione paritaria: al consiglio. 
Sarà la libertà, la prova che l’adolescente deve imparare a superare. 
Le più recenti scoperte mediche hanno mostrato come fino a 20 anni 
circa di età le connessioni neurali del cervello sono ancora modifica-
bili e non definite, cosa che conferma gli insegnamenti qui riportati. 
La mente sta al cervello come la vita sta alla biologia: ecco una chiave 
per comprendere realmente i fenomeni psicofisici. Coscienza e Vita 
sono facoltà inerenti lo spirito, che si manifestano in forme e tempi 
diversi durante l’evoluzione. 



73 

 

Piano Mentale 

Regione del  

Pensiero Astratto 

Visualizzazione 

del panorama 

della vita passata 

Piano Mentale 

Regione del  

Pensiero Concreto 

Piano Astrale 

 

Piano Fisico 

Regione Eterea 

Piano Fisico 

Regione Chimica 

 

Raccolta del ma-

teriale per un 

nuovo Corpo 

Emozionale 

Raccolta del mate-

riale per un nuovo 

Corpo Vitale 

Nascita del Corpo Vitale (Infanzia) 

a 7 anni circa 



74 

 

Mantra propiziatore al concepimento  
(preghiera a Jahvè) 
 
Jahvè, noi ci rivolgiamo a te, supremo Signore degli Angeli, 
e a te Gabriele, suo fedele messaggero fra gli uomini, 
per chiedere assistenza e protezione 
nell'atto di unione che stiamo per compiere. 
 
Voi che avete assistito e accompagnato l'incarnazione 
di tutti i grandi esseri che ci hanno aiutato nella nostra evoluzione, 
compiacetevi di guardare anche a noi, molto inferiori rispetto ad 
essi, 
ma ugualmente desiderosi di accogliere uno spirito che vuole na-
scere sul piano fisico. 
 
Concedeteci di concepire con spirito di preghiera, 
in modo di attirare col nostro amore un'entità che vuole venire al 
mondo, 
per scambiare l'esperienza e l'affetto reciproci 
unendo il suo destino al nostro. 
 
L'Amore, forza creatrice che diede e dà continuamente forma al 
mondo, 
è la forza che ci fa unire in questo momento. 
La gioia dell'unione si possa trasformare dando frutto 
sotto la vostra benedizione. 
 
Amen. Così è 
 

  



75 

 

Un possibile saluto al nascituro 
 
(dai genitori assieme) 
 
Caro/a figlio/a, (……………….) sarà il tuo nome. 
Ti diamo il benvenuto/a (………………..) in questa famiglia, 
che ti sta aspettando con amore e gioia. 
Impareremo a conoscerci, a rispettarci e ad amarci, reciprocamente. 
Ti ringraziamo di entrare a far parte del nostro destino, e ti promet-
tiamo di impegnarci per fare in modo che il tuo destino sia il mi-
gliore possibile, accompagnandoti e affiancandoti fino all'età ma-
tura. 
Vieni quindi senza timori a questa nuova avventura del tuo spirito. 
Vieni al mondo. 
 
(dalla mamma) 
 
Caro/a (……………..), affrontiamo insieme quel momento gioioso in 
cui, dopo essere stati intimamente uniti, potremo finalmente vederci 
gli occhi negli occhi, e io potrò teneramente abbracciarti: la tua na-
scita. 
 
(dai genitori assieme) 
 
Tua mamma e tuo papà ti aspettano. 
Amen, così è 
  



76 

 

  



77 

 

 
 
 
 
 

I PIANI DI ESISTENZA 
 
 
1. Il piano fisico-etereo 
 
Abbiamo già fatto un po' di confidenza, esaminando la differenza fra 
la percezione mediata e quella im-mediata dapprima, e lo sviluppo dei 
diversi veicoli o corpi dell'uomo poi, delle cosiddette dimensioni visi-
bile e invisibili. Sembra ora giunto perciò il momento di approfondirne 
di più la conoscenza. 
Già sappiamo che la parte della realtà della quale siamo consapevoli è 
quella che, per questo, definiamo "visibile" (nella quale cioè abbiamo 
la nostra consapevolezza), in contrapposizione al resto che ci è ancora 
ordinariamente "invisibile". La formazione delle immagini del piano 
visibile avviene nel cervello attraverso i processi mentali interiori; ne 
consegue che dette immagini sono sempre soggettive, anche se non le 
riteniamo affatto tali. In fondo, il foglio o lo schermo sul quale il let-
tore sta leggendo queste righe sono, in un certo senso, illusioni in 
quanto oggetti, perché tutte le sensazioni che egli ne ricava nascono 
nel suo cervello. Questo significa che la materia non esiste? Non arri-
viamo a dire ciò, perché dovremmo allora giustificare il fatto che tutti 
leggono lo stesso testo, ma sosteniamo che il cervello e i sensi elabo-
rano i segnali che la materia invia.  
 
La scienza sta cercando di trovare la particella ultima della materia, 
arrivando ad analizzare atomi e strutture subatomiche. È evidente che 
noi non percepiamo questo mondo microscopico; cosa vedremmo se 
potessimo farlo, e l'elaborazione suddetta cessasse? Se i nostri sensi 
non avessero i limiti studiati dalla psicofisiologia e vedessimo senza i 
"salti percettivi" spazio-temporali che li caratterizzano, non saremmo 



78 

 

in grado semplicemente di distinguere gli oggetti, perché vedremmo i 
singoli atomi e le particelle che li circondano (dell'aria, ecc.); ve-
dremmo cioè solo un oceano di punti in movimento fra loro indistin-
guibili o quasi. 
Quanto detto concerne il piano fisico; ma sappiamo come fra le parti-
celle costituenti gli atomi vi sia molto spazio, che la scienza considera 
vuoto. Se così esso fosse, mancherebbe, e infatti manca, la compren-
sione dell'origine e azione dell'energia che gli atomi muove. La vista 
eterea mostra che sono i prismi di etere che vorticando trascinano at-
torno a sé le particelle che costituiscono gli atomi. È la "forza vitale": 
a rigore, tutto è vivo! Quelle che noi definiamo di solito "forme vi-
venti", sono tali e si distinguono dalle altre perché il centro dal quale 
la spinta vitale si muove si trova all'interno delle stesse, anziché pro-
venire dall'esterno come avviene nella cosiddetta materia "inerte". 
L’attuale ricerca scientifica si concentra, senza sospettarlo, nel piano 
etereo quando studia le particelle componenti l’atomo: gli stati suba-
tomini. 
La decisione di escludere l’esistenza dell’etere, o meglio la “prova” 
scientifica, deriva dal famoso esperimento di Michelson-Morley del 
1887. Lo scopo dell’esperimento era quello di misurare il cosiddetto 
vento d’etere, ossia il flusso di etere cosmico che si supponeva riem-
pisse lo spazio – e che avrebbe dovuto avere fra le altre cose la fun-
zione di trasportare le onde luminose, sonore, ecc. – flusso che doveva 
essere provocato dal movimento in esso della Terra. Si pensava cioè 
che il vento d’etere dovesse muoversi alla stessa velocità del pianeta, 
ma per reazione in direzione opposta. 
L’esperimento consisté nella misurazione di andata e ritorno di un rag-
gio luminoso, diretto dapprima in direzione del movimento terrestre, 
e poi nella direzione opposta; se ci fosse stato il vento d’etere, il tempo 
misurato nella stessa direzione, cioè controvento, sarebbe stato diverso 
(perché ostacolato dal vento d’etere, appunto) di quello relativo alla 
direzione contraria, che avrebbe dovuto essere agevolato e accelerato. 
Poiché la suddetta differenza non si verificò, si desunse che l’etere non 
esiste. Da quel momento l’etere è uscito dal novero della ricerca e delle 
elaborazioni scientifiche. Gli insegnamenti esoterici che parlano 
dell’etere, però, ne fanno una descrizione che non corrisponde all’idea 



79 

 

a partire dalla quale era stato concepito l’esperimento di Michelson-
Morley. Si pensava che l’etere, come detto, fosse ovunque nell’uni-
verso, che ne fosse il substrato stazionario per così dire, ma in realtà 
esso non è affatto omogeneo, ed è parte dell’atmosfera terrestre, è nella 
sua aura come lo è nell’aura di un essere vivente, perciò si muove as-
sieme alla Terra. Di conseguenza, non c’è alcun vento d’etere da mi-
surare, poiché l’aura eterea del pianeta si muove assieme ad esso. Te-
niamo presente che si sta qui parlando di etere chimico, che non è il 
supporto della luce solare.  
Diamo uno sguardo alla questione eterica da un punto di vista spiri-
tuale. Le onde eteree, quando “entrano” nella dimensione fisica pro-
ducono nei suoi atomi una frequenza ondulatoria proporzionale alla 
misura delle onde stesse. Se l’etere, come ritiene la scienza accade-
mica ancora oggi, non esistesse, e la particella “fotone” di energia non 
ondulatoria colpisse la materia, non sarebbe in grado di dare forma a 
quest’ultima, passandole attraverso come un proiettile, e produrrebbe 
solo momentanei vortici che nel giro di qualche millesimo di secondo 
collasserebbero in se stessi, come è stato calcolato se fosse valida la 
teoria matematica della fisica classica. Anzi, dobbiamo considerare 
che  anche le forme fisico-chimiche inerti sono costituite da particelle 
che, secondo le ultime scoperte scientifiche, altro non sono che stati 
eccitati di un campo, il quale assume così un’importanza superiore a 
quello della materia in se stessa. 
Diciamo altrove che nel periodo del Sole, il “Fiat lux”, vide l’inizio 
della vita nella nostra evoluzione (“la vita era la luce degli uomini”, 
dice l’apostolo Giovanni); ora, essendo l’etere il mezzo di trasmis-
sione della vita nella materia, ed essendo stata, per quanto riguarda 
l’umanità, la luce creata nel periodo del Sole, possiamo comprendere 
perché tutte le “forme viventi” mostrano lo sviluppo morfologico le-
gato all’applicazione della successione di Fibonacci, o alla sezione au-
rea, che sono la conseguenza della continua spinta ondulatoria eterea 
nella materia attorno ad un nucleo, o “centro di gravità” microco-
smico. Il Sole di oggi, erede dell’antico Sole, vivifica infatti maggior-
mente le parti terrestri più colpite dai suoi raggi. Poiché la caratteri-
stica dell’etere è la memoria, le forme viventi hanno la tendenza, nella 



80 

 

loro crescita, a ripetere appunto la sequenza di forme lungo linee spi-
raliformi della successione di Fibonacci.  
 

 
 
L'idea di più piani di esistenza ci deve dare un'immagine del fatto che 
le diverse dimensioni non sono una dopo l'altra, o a fianco l'una dell'al-
tra, ma che si interpenetrano fra loro, in modo che il piano fisico è il 
più piccolo, interpenetrato da tutti gli altri, e così via. La differenza fra 
i vari piani, in effetti, non è dovuta che al diverso tasso vibratorio e al 
diverso angolo dell'asse di rotazione della sostanza che li compone: 
non c'è perciò distinzione reale e "nobile" fra sostanze cosiddette in-
feriori e superiori, poiché tutto è formato da una sola sostanza-base 
(radice) che vibra differentemente mossa, in definitiva, dallo spirito. 
Ogni piano si suddivide in 7 sottopiani, secondo una legge cosmica 
applicata universalmente. All'interno di questi sottopiani vigono le 
stesse leggi; ad esempio nel piano fisico troviamo la legge di inerzia, 
che richiede uno sforzo per produrre qualsiasi cambiamento, mentre 
nel piano astrale tutto è in movimento continuo spontaneo. 
Una struttura che riguarda tutti i piani è la loro suddivisione in due 
regioni distinte, che comprendono al loro interno 3 sottopiani, più un 
sottopiano centrale, secondo lo schema generale che segue.  
I tre sottopiani inferiori di ciascun piano sono formazioni evolutive 
nate via via che la manifestazione cosmica diventava crescentemente 
cristallizzata e materiale; servono cioè a trasmettere nei livelli più 
bassi le spinte, le azioni, gli influssi che sono propri dei sottopiani su-
periori. 
 
 



81 

 

SCHEMA GENERALE DEI PIANI DI ESISTENZA 
 

piani di esistenza qualità  veicoli dell’uomo 

Piano di Dio 
del Sistema Solare 

Logos  

Piano del Puro Spirito Mònade  

Piano della Potenza 
o della Volontà 
 

Onniscienza  

Spirito  
della  
Volontà o 
Divino 

 
 
 
Sé 
 
  

 

 

 

 

 

 

Piano del Verbo 
o della Saggezza 

 

Spirito  
della  
Saggezza o 
Cristico 

 

 

 

 

 
Memoria Pe-
renne 

 
Piano Mentale 
 
 
 
 
 
 
 

Pensiero  
Astratto 
 
 
 
Pensiero 
Astratto 

Idee  
germinatrici 
delle forme 

Spirito  
della  
Attività o 
Umano 

Idee  
germinatrici 
della vita 
Idee  
germinatrici dei  
desideri 



82 

 

 
Piano Mentale 
 Pensiero  

Concreto 
(forme- 
pensiero) 

Focus 

Corpo  
mentale 

Io 
sono 

Archetipi dei  
desideri 

 
 
Perso-
nalità 
 
 
  

Archetipi della 
vita 
Archetipi delle 
forme 

 
Piano Astrale 
(forme astrali) 

Potere 
dell’anima 

Corpo  
emozionale 

Luce 
dell’anima 
Vita dell’anima 
Sentimento 
Desideri 
Impressioni 
Cupidigia 

Piano Fisico 
(forme fisiche) 

Regione  
eterea 

Etere  
riflettore 

Corpo  
vitale 

Etere solare 
Etere vitale 
Etere chimico  

Regione  
chimica 

Gas 
Corpo  
fisico 

Liquidi 
Solidi  

 
 
 
2. Il piano astrale 
 
Mentre il corpo vitale è una esatta controparte del corpo fisico, ripro-
ducente (anzi, "producente") tutti gli organi dello stesso, che si estende 
di qualche centimetro oltre i suoi bordi, lo stesso non si può dire del 
corpo emozionale, composto di sostanza astrale. Nel corpo emozio-
nale la composizione varia continuamente, sia da un individuo ad al-
tro, sia all'interno di uno stesso individuo, secondo i sentimenti e i de-
sideri del momento. Inoltre, essendo solo alla sua seconda fase evolu-
tiva (periodo della Luna, periodo della Terra) non è strutturato, e non 
possiede organi definiti: una certa sostanza componente si sposta di 
continuo lungo l'ovale che lo delimita, oltre i confini del corpo fisico. 



83 

 

La "qualità" di questa sostanza può variare a seconda che sia posta in 
moto dai sottopiani inferiori o superiori del piano astrale. Questa è in-
fatti la differenza fra le due regioni: in una prevalgono le forze centri-
pete, cioè che ricadono nella parte più bassa (regione inferiore) e 
nell'altra le forze centrifughe, cioè che sospingono verso la parte più 
elevata (regioni superiori). Un impulso, un desiderio che definiamo 
anche nel linguaggio comune come "basso", attira a sé sostanza della 
regione inferiore; all'opposto, una aspirazione, un moto dell'animo ele-
vato, attira a sé ed è formato di sostanza superiore. La Legge di At-
trazione è quella che caratterizza infatti il piano astrale e la sua so-
stanza. 
Tutti i desideri e le aspirazioni dell'uomo si formano in questo piano, 
attirandone sostanza e formandovi corrispondenti "forme-astrali", che 
sono gli oggetti del piano astrale. Questo ci fa capire che quando emet-
tiamo un desiderio, esso configura la sua forma astrale, la quale attira 
a sua volta forme astrali in sintonia con se stessa. È a questo punto 
che, secondo la natura del desiderio o dell'aspirazione, queste forme 
astrali ricadono sotto la regione inferiore o superiore, attirando la forza 
centripeta che distrugge o la forza centrifuga che edifica. In questo 
modo la natura preserva il bene e annulla il male. È altrettanto vero, 
peraltro, che forme astrali inferiori molto forti e ripetute acquistano il 
potere di rinforzarsi a vicenda. Da qui la nostra responsabilità. Gli spi-
riti deboli sono in un certo senso catturati dalle forze inferiori, e non 
sanno imporsi sulle stesse attirando le forze superiori. 
Quante volte ci è capitato di dire: "l'importante sono le azioni; i pen-
sieri e i desideri da soli non fanno mai male a nessuno!". Ebbene, dob-
biamo ricrederci: esiste anche una ecologia astrale e mentale, e i nostri 
pensieri e desideri possono contribuire a formare un "clima" tale da 
indurre altri, magari deboli o influenzabili, ad esserne condizionati. 
Formare circoli che si uniscono - anche a distanza - concentrandosi su 
pensieri positivi ed elevati può fare solo del bene, sia individualmente 
che collettivamente. 
Il piano astrale è il mondo del sentimento e del colore. Quanto ab-
biamo detto più sopra sulla soggettività della percezione dei colori va 
inteso nel senso che abbiamo accesso ad essi solo interiormente, 
quando ci connettiamo a quel piano – consciamente o inconsciamente 



84 

 

che sia – attraverso le sensazioni del corpo emozionale. In realtà, i 
colori esistono, e hanno vita propria, nel piano astrale, ove l’artista 
accede quando mette in moto la propria ispirazione. Ciò che “nasce” 
dentro di noi, la sensazione emotiva che accompagna la visione di un 
colore, è una risposta allo stimolo emozionale che giunge dal piano 
astrale, by-passando l’aspetto meramente frequenziale presente nel 
piano fisico a livello cerebrale. 
 
 
3. Il piano mentale 
 
Se guardiamo allo schema generale precedente, possiamo notare 
quanto segue:  
1. dei 7 piani nei quali si svolge tutta la nostra evoluzione (dal piano 
di Dio al piano fisico), il piano mentale è quello centrale; 
2. dei 7 piani che contengono i nostri veicoli (dal piano spirituale della 
Volontà al piano fisico), il piano mentale è ancora al centro, come se-
gue: 
 
- spirito della Volontà o Divino 
- spirito della Saggezza o Cristico 
- spirito dell'Attività o Umano 
- mente 
- corpo emozionale 
- corpo vitale 
- corpo fisico 
 
In altre parole possiamo affermare che la suddivisione in regioni su-
periori e inferiori che già abbiamo trovato analizzando i singoli piani, 
si ripete qui allargando lo sguardo ad una loro visione d'insieme. E il 
sottopiano "Focus" è il centro di tutta la nostra evoluzione. 
Questa suddivisione è essenziale: vuole dire che sopra di essa tro-
viamo quella che possiamo chiamare la "Vera Realtà", eterna, e di 
conseguenza la nostra vera essenza spirituale: il Sé: al di sotto invece 
ciò che noi riteniamo essere la realtà, ma che è la "Grande Illusione" 
("Maya") nella quale conosciamo il mondo e troviamo la nostra 



85 

 

personalità, la nostra parte peritura nella quale usiamo identificarci du-
rante la vita terrena. 
Ogni forma dei piani fisico-etereo, astrale e mentale è inferiore e co-
struita e proiettata con finalità evolutive temporanee dai piani spiri-
tuali superiori. Ogni forma suddetta è "tenuta insieme" per questi scopi 
attraverso gli Archetipi: forze che pongono in vibrazione, come mo-
delli viventi, gli atomi dei piani inferiori per il tempo dato necessario. 
Al cessare della loro azione le forme si disintegrano. 
Possiamo affermare che gli archetipi rappresentano l’origine di tutta 
l’illusione (“Maya”) che noi reputiamo reale, delle forme che compon-
gono i piani ad essi inferiori. In altre parole, tutte le “forme” (del piano 
fisico-etereo, del piano astrale e del piano mentale) sono conseguenza 
delle forze archetipiche, le quali, a loro volta, rispondono a volontà 
che stanno sopra di loro. 
Dal punto centrale dei piani in cui svolgiamo la nostra evoluzione, gli 
archetipi emanano vibrazioni che fanno nascere le linee di forza at-
torno alle quali gli “oggetti” dei piani inferiori si costruiscono e man-
tengono la loro forma. Si tratta però di forme non reali, per così dire, 
in quanto non appena l'azione degli archetipi dovesse cessare esse si 
disintegrerebbero, confessando con ciò la loro transitorietà. Inoltre, 
dette forme sono progettate per un determinato periodo di tempo, ces-
sato il quale gli archetipi cessano di vibrare con la conseguenza appena 
descritta. L’azione dell’entropia per questo scopo è il loro agente nel 
piano fisico. Ciò che la scienza moderna sta sempre più comprovando, 
è infatti la comprensione che tutto è vibrazione, o suono. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Archetipi  

FORZE 
(identificazione,  

vera Realtà) 

FORME 
(relazione,  
oggettività) 



86 

 

Nello schema qui sopra possiamo vedere come nel mondo delle Forme 
nasce la possibilità della relazione, in quanto cadendo sotto l’illusione 
di considerare il mondo “fuori” da noi, siamo costretti a relazionarci e 
a impegnarci per sopravvivere. “Vedere” significa “illusione”: 
“Hanno occhi e non vedono”. Da questo esercizio, ricaviamo crescita 
di coscienza e consapevolezza. 
Nel mondo della Forze, invece, tutto rientra nella soggettività, fino alla 
Soggettività Unica, sola Vera Realtà a cui dovremo – grazie alle espe-
rienze fatte nel mondo delle forme – un giorno arrivare col massimo 
di coscienza acquisita. 
La regione del pensiero concreto contiene l’attività dei seguenti Ar-
chetipi: 
Archetipi dei desideri (detta anche in occultismo Regione Aerea); 
Archetipi della vita (detta anche Regione Oceanica); 
Archetipi delle forme (detta anche Regione Continentale). 
 
Un'altra considerazione importante possiamo fare sulla differenza fra 
i piani superiori e quelli inferiori: noi stessi, con tutte le nostre azioni, 
emozioni e pensieri, utilizziamo sostanza di questi piani e la model-
liamo continuamente, tanto che negli stessi, nel post-mortem, pos-
siamo trovare - come fossero reali - la realizzazione dei più frequenti 
pensieri dell'umanità: il cattolico vi troverà il paradiso o l'inferno, se-
condo le sue aspettative; l'ateo convinto si troverà nella massima e 
spaventosa solitudine e desolazione, e così via. Si tratta di costruzioni 
che, prive di sostegno archetipico, durano poco, ma mantengono per 
un certo tempo la loro presa su chi ha concorso a costruirle, e questo 
si trasforma in un ritardo evolutivo, perché nascondono la verità e 
prima o poi vanno superate. Non è da escludere che forme di potere, 
anche di natura terrena, si possano basare sulla loro influenza, perdu-
rante anche per più di una incarnazione! La visione della Grande Illu-
sione può tuttavia essere superata del tutto solo da chi può accedere 
con la coscienza ai piani spirituali, cioè dall'iniziato; tutte le altre 
forme di chiaroveggenza sono limitate ai piani inferiori, e risentono 
perciò fatalmente, più o meno, dell'illusione che li caratterizza. Vero 
è che all'interno di ognuno di noi vibra lo spirito, che tramite l'intui-
zione si sforza di farci sentire la voce della Vera Realtà.  



87 

 

Uno schema ulteriore ci può essere d’aiuto nella distinzione fra le di-
verse funzioni psichiche dell’essere umano:  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
4. Il concetto di Anima 
 
Il concetto di anima appare molto vago per una cultura che segua dot-
trine provenienti dalle varie Chiese che si rifanno ad un cristianesimo 
tradizionale, soprattutto se vogliamo attribuire al termine un signifi-
cato proprio, distinguendolo da quello dello spirito. Per un cristiano di 
questo tipo, l’anima è quel quid da aggiungere al corpo, che lo distin-
gue dagli altri animali; quid che lo caratterizza nascendo all’atto del 
concepimento – o della nascita corporea – e che durerà eternamente. 
D’altra parte, l’idea di una sola vita non può produrre un pensiero dif-
ferente da quello descritto, del quale non si avverte neppure una ne-
cessità stringente, in quanto la distinzione fra anima e spirito appare 
solo un esercizio semantico, buono forse per qualche pedante teologo.  
Se però ampliamo appena lo sguardo verso un concetto che comprenda 
un numero superiore di esistenze terrene, sorge subito l’interrogativo: 
come può lo spirito, per sua natura incorruttibile, trarre profitto dalle 
esperienze che svolge attraverso i propri veicoli, o corpi, modificando 
conseguentemente se stesso? Ecco che a questo punto lasceremo allo 
spirito le sue caratteristiche (ammesso che siano quelle corrette), per 
attribuire un nome diverso a quella parte che descriva il suddetto pro-
fitto evolutivo; parte a cui daremo il nome, appunto, di Anima. 
L’anima dunque nascerebbe man mano che i vari veicoli fanno espe-
rienza, e si svilupperebbe col passare delle varie incarnazioni degli 
stessi, fornendo una specie di alimento allo spirito. 

 

Spirito Umano 

 

Corpo mentale 

 

Corpo emozionale  

 

Superconscio (intuizione); Sé 

 

Conscio (ragione); io 

 

Subconscio (istinto); es  



88 

 

A questo punto, però, nasce un ulteriore interrogativo: abbiamo sem-
pre detto che qualcosa che nasce (sia pure un quid) deve ad un certo 
punto morire, mentre qui ci troviamo l’anima che nasce, e che perdu-
rerebbe poi per sempre, ripetendo l’incongruenza teologica che ab-
biamo sottolineato parlando delle varie teorie della vita. Ma non è dif-
ficile rispondere affermando che l’anima nasce, ma anche è destinata 
a morire quando in futuro trasferirà le sue conquiste nello spirito, 
dando termine all’arricchimento che i vari corpi avranno acquisito per 
trasferirlo nella parte, questa sì eterna, dello spirito.   
L’anima quindi sarebbe di natura individuale: ciascuno sviluppa la 
propria anima nel corso della propria evoluzione. Mentre lo spirito è 
di natura onnicomprensiva, e l’arricchimento finale si riverserà nella 
coscienza del Tutto cui partecipa da sempre e per sempre. Lo spirito 
di per sé non ha quelle che potremmo chiamare qualità; le qualità può 
acquisirle grazie a quanto riceve, come una specie di nutrimento, 
dall’anima grazie alle esperienze fatte nei corpi della personalità. Ogni 
corpo porta un tipo di qualità che sviluppa nel corso delle varie tappe 
evolutive; e siccome ogni corpo è nel contempo un prodotto di una 
delle tre suddivisioni in cui usiamo distinguere le azioni dello spirito, 
siamo in grado di definire il seguente schema: 
 

aspetto dello  
spirito 

veicolo  
d’esperienza 

anima  
corrispon-

dente 
qualità ricavata 

Lo Spirito  
Divino 

corpo  
fisico 

Anima  
Cognitiva 

Autocoscienza 
(bene) 

Lo Spirito  
Cristico 

corpo  
vitale 

Anima  
Intellettiva 

Intelligenza (vero) 

Lo Spirito 
Umano 

corpo  
emozio-
nale 

Anima  
Emotiva 

Sentimento (bello) 

 
È necessario fare una ulteriore considerazione: abbiamo detto che gli 
atomi-seme dei diversi veicoli assommano in sé tutte le esperienze che 
abbiamo vissuto dal momento della loro nascita in poi. È quindi ne-
cessario fare attenzione a non confonderli con l’anima relativa, perché 



89 

 

essi non sono, in realtà, che dei registratori, ma non sono in grado di 
trasmettere le qualità di cui stiamo parlando; queste derivano dall’at-
tivazione delle qualità animiche che derivano dall’assistere da parte 
del Sé alle registrazioni che si svolgono nei vari piani durante il post-
mortem. Senza l’Anima Cognitiva non potremmo acquisire l’autoco-
scienza e il concetto del bene e del male e della compassione che ne 
deriva; senza l’Anima Intellettiva non potremmo distinguere il vero 
dal falso e lo sviluppo della conoscenza; senza l’Anima Emotiva ci 
sfuggirebbe l’apprezzamento amorevole che produce il sentimento, e 
l’innata ricerca che abbiamo verso il bello.  
Queste tre qualità arricchiscono lo spirito, e si possono sviluppare solo 
durante l’incarnazione. 
È pertanto più pertinente descrivere noi stessi come anime, piuttosto 
che come spirito, tenendo sempre presente tuttavia che lo spirito è 
all’origine e al termine di tutta la nostra evoluzione. 
 
 
5. I piani spirituali 
 
Al di sopra del sottopiano "Focus" vibrano i piani spirituali. Ricor-
diamo costantemente a noi stessi che tutti i piani si interpenetrano, e 
che essendo questi i più elevati comprendono "in se stessi" anche tutti 
gli altri, giù fino al piano fisico. In essi vivono i nostri aspetti spirituali, 
ma vivono anche quelle Entità benefiche alle quali usiamo rivolgerci 
nei nostri momenti di bisogno; non consideriamole perciò lontane, in-
capaci di ascoltarci, quasi inaccessibili: sono in verità più vicine a noi 
dei nostri piedi alle nostre mani. Se lontananza c'è risiede unicamente 
in noi, in quella percezione mediata che giudica tutto in termini spazio-
temporali, che la devozione sincera ha anche come compito di aiutarci 
a superare. 
 
Man mano che ci allontaniamo dalla Fonte dell'universo e attraver-
siamo i piani di manifestazione troviamo una sempre maggiore sepa-
razione e complessità. Questo avviene finché non nasce evolutiva-
mente l'uomo, cioè quell'essere nel quale lo spirito è arrivato ad abitare 
direttamente, divenendo "interiore". Da quel momento il processo 



90 

 

deve iniziare ad invertirsi, risalendo man mano le dimensioni e i piani, 
fino a ritrovarsi, in futuro, consapevoli di e in quell'UNO che tutto 
comprende. Non sarà una perdita di coscienza, ma una moltiplicazione 
che trarrà le esperienze fatte fino ad allora come un prezioso e utile 
bagaglio da usarsi per il futuro che ancora ci aspetterà.  
Il Sé ha in se stesso innaturata la sensazione d’essere o auto-coscienza, 
che deve però essere resa cosciente attraverso il processo di risveglio 
della consapevolezza. Questa auto-coscienza è tuttavia sempre pre-
sente nello sfondo della nostra coscienza, anche se via via noi la con-
fondiamo coi nostri pensieri, coi nostri desideri e col nostro corpo.  
La nascita del Sé, infatti, può avvenire solo attraverso l'esperienza ma-
teriale e in tutti i piani; dovrà essere conquistata con la consapevolezza 
ad oggi ancora centrata nella divisione dell'io. La via per riconquistare 
l’unità deve perciò passare attraverso l’interiorità, poiché fuori esiste 
solo la divisione. Quando però si parla di interiorità, subito appare la 
dottrina filosofica chiamata “solipsismo”, il più delle volte carica della 
critica secondo la quale si vorrebbe con essa definire reale solo ciò 
che viene percepito interiormente, rimanendo inconoscibile 
all’esterno di noi stessi ed essendo frutto del nostro mondo interno, del 
nostro “io”, ma non avendo alcuna validità per gli altri, che diverreb-
bero per il soggetto alieni e ininfluenti. Una critica di questo tipo nasce 
dall’idea che la sola realtà sia quella esteriore, e ciò che nasce inte-
riormente ne sia una rappresentazione dovuta a qualche condiziona-
mento, di qualsiasi natura esso sia. Fino ad un certo punto, il solipsi-
smo può venire incontro alle idee del Cristianesimo Interiore, come a 
quelle, cui viene spesso raffrontato, delle dottrine orientali; ma dob-
biamo allora considerarlo da un versante diverso: la “realtà interiore” 
è la realtà reale, alla quale tutti dovrebbero cercare di accedere, e 
DOVE SI INCONTREREBBERO NELLA REALTÀ UNICA OG-
GETTIVA: quella spirituale. Mentre il mondo fenomenico esterno è 
quello sì solo frutto della nostra percezione, dovuto all’illusione dei 
sensi fisici. La vera realtà, in definitiva, è rinvenibile solo accedendo 
ai piani spirituali interni alla coscienza. 

 



91 

 

 
 
 
 
 

LA MALATTIA E LA GUARIGIONE 
 
 
1. Origine e classificazione delle malattie. 
 
Cerchiamo a questo punto di portare sul piano dell’applicazione pra-
tica gli importanti insegnamenti che abbiamo fin qui esaminato. 
Una certa malintesa idea di spiritualità ha per molto tempo portato chi 
sentiva dentro di sé il richiamo verso il cielo a trascurare, anzi a casti-
gare il corpo, considerato avversario dello spirito. Da quello che ab-
biamo visto, e che si può meglio vedere nel racconto della Genesi (v/ 
libro: La Bibbia racconta) i veicoli sono un’emanazione dello spirito, 
sono i suoi strumenti, senza i quali egli stesso non potrebbe acquisire 
quell’esperienza che è lo scopo per cui nasciamo e viviamo in questo 
mondo. Particolarmente il corpo fisico è lo strumento più perfezionato 
che esso può usare. Mantenerlo sano è perciò opera sacra, e tale 
nell’antichità veniva considerata. 
 
Se vogliamo chiederci quali istruzioni il Cristo diede a chi voleva es-
sere suo discepolo, possiamo racchiuderle nei due noti mandati: 
 

• “Predicate il Vangelo”, 
• “Guarite gli ammalati”. 

 
L’approccio agli insegnamenti del Maestro da un punto di vista esote-
rico, rappresenta il solo modo di comprenderne appieno il significato: 
nei Vangeli in più di un’occasione troviamo confermato questo modo 
di insegnare che distingue fra ciò che viene detto a tutti e quanto viene 
invece successivamente spiegato in una cerchia ristretta, ma non è an-
cora da divulgare. Ora i tempi sono maturi per questa divulgazione, e 
se cerchiamo il vero significato delle parole che pronunciò il Cristo 



92 

 

durante la sua incarnazione sulla Terra, dobbiamo quindi saperle in-
terpretare, superando la veste esteriore. Se noi riassumiamo il suo 
mandato in questi due comandamenti, non significa che essi sono al-
cuni comandamenti, ma invece che rappresentano i comandamenti. In 
qualche modo, predicare il Vangelo (traducibile in: conoscenza) e 
guarire gli ammalati (cioè interessarsi della salute), debbono compen-
diare tutto il resto, devono cioè essere esaustivi. 
E questo è un aspetto; ne esiste poi un altro che consegue al primo: se 
sono esaustivi, essi devono anche essere per così dire collegati fra 
loro. Se non sono due presi a caso o soltanto in rappresentanza degli 
altri, ma rappresentano invece i due, devono in qualche modo influen-
zarsi fra loro, per ottenere l’insieme, la totalità che rappresentano. 
Infatti, quando noi ci sforziamo (come ordinariamente facciamo) di 
tenerli separati, non riusciamo a fare perfettamente, e neppure soddi-
sfacentemente, né l’uno, né l’altro. 
Se, invece, li consideriamo come le due facce della stessa medaglia, 
ecco che possiamo ricavarne la chiave per intervenire. 
 
Abbiamo già avuto modo di vedere come il destino di una esistenza lo 
costruiamo con le nostre mani, portandoci dietro i debiti e i crediti che 
noi stessi abbiamo accumulato nelle vite precedenti. Abbiamo detto 
infatti che lo scopo di questa vita non è il raggiungimento della felicità 
o della giustizia (cose impossibili ad ottenersi in questo mondo, perché 
quando si realizzassero lo scopo della sua esistenza sarebbe raggiunto, 
e noi potremmo andare oltre, in quella che Gesù ha chiamato "la vita 
eterna"), ma l’accumulo di esperienza, gli insegnamenti che i nostri 
atti compiuti nella dimensione fisica-oggettiva ci portano nella fase 
soggettiva che arriva dopo la morte, e le nuove situazioni ad essi legate 
che le esistenze successive ci presentano come conseguenza. Il fatto 
però di non poter qui raggiungere la felicità e la giustizia, non deve 
farci "abbandonare la partita", perché è proprio l'aspirazione a rag-
giungerle che ci trasforma, rendendoci atti ad edificare quell'altro 
mondo, dove morte e dolore non hanno più alcun motivo per esistere. 
Ora morte e dolore esistono, e c'è una parola capace di riassumere tutto 
questo: la Legge. La legge è legata alla conoscenza (all’accumulo di 
esperienza); andare contro la legge ci causa una lezione vitale, ed è 



93 

 

questa che spesso si traduce in una malattia. La malattia pertanto è 
legata ad una inosservanza della legge compiuta, per ignoranza, in pre-
cedenza. Ecco che abbiamo così collegato la conoscenza con la salute. 
La malattia contiene in sé la nostra storia, e la sua soluzione è la mis-
sione della nostra anima. 
Quando il Cristo dice: “Predicate il Vangelo (cioè diffondete la cono-
scenza) e guarite gli ammalati”, intende dire proprio questo: la malat-
tia può curarsi soltanto con la conoscenza della causa che l’ha origi-
nata, e con la conseguente conversione di comportamento. La malat-
tia diventa allora un fatto di coscienza. 
Il piccolo io dell’uomo conseguente alla coscienza di veglia, è giunto 
all’attuale consapevolezza grazie al suo distinguersi e separarsi dal re-
sto dell’universo; in fondo, “io” non è altro che un pensiero, un atteg-
giamento, una particolare concezione di relazione con l’esterno, do-
vuta alla mente speculativa razionale-obiettiva, che esclude la visione 
d’insieme del “toro” che abbiamo descritto all’inizio. Egli si vede al 
centro del mondo, in alterità con lo stesso, che egli percepisce media-
tamente. L’Io spirituale, il Sé che vede invece il mondo per mezzo 
della percezione im-mediata, in comunione con tutto e senza senso di 
separatività, viene escluso dalla mente razionale, e l’intuizione che le 
è propria ne risulta soffocata, impedendo l’accesso consapevole alle 
direttive del cuore. Anziché integrare il cuore con la mente, l’uomo 
diventa così un soggetto dis-integrato, privo della guida interiore che 
sarebbe capace di condurlo, attraverso la legge, oltre la legge. Egli ne 
diventa in questo modo invece sempre più sottomesso. Chi non sog-
giace all’egoismo dell’io, e non si comporta guidato solo dalla paura 
di non avere abbastanza, allora la vita stessa gli darà tutto quello che 
gli occorre, e anche di più. Chiunque lo abbia esperimentato può testi-
moniarlo. Sembra la cosa più facile del mondo, ma ci vuole un corag-
gio eroico, quasi sovrumano per applicarla. 
 
L’arte terapeutica è sempre stata concepita, nelle civiltà precedenti la 
nostra, come un modo e un’opportunità di trattare con la divinità. Se 
consideriamo ora come viene invece quotidianamente considerata la 
malattia, sia dai malati che dai medici, troviamo esattamente l’atteg-
giamento opposto ad un risveglio di coscienza: essa viene 



94 

 

comunemente attribuita a qualcosa di esterno, di estraneo a noi, che 
ha la colpa del suo insorgere, e la guarigione viene affidata ad altri (il 
medico - l’esperto), qualificando i malati come pazienti (termine che 
suggerisce opportunamente un atteggiamento di passività)! La Chiesa, 
da parte sua, ha disatteso i mandati del Maestro, arrogandosi il primo 
(“Predicate il Vangelo”), e delegando il secondo (“Guarite gli amma-
lati”) ad altri. La vera guarigione, invece, si può ottenere solo se con-
sideriamo la malattia nella sua reale funzione: richiamare ad un di-
verso comportamento; essa è un fatto del tutto spirituale. 
Negli ultimi tempi stiamo assistendo ad un graduale spostamento 
dell’indagine medica dal piano strettamente fisico, sempre più verso 
quello psicologico. È infatti abbastanza recente la diffusione dell’at-
tribuzione a cause psico-somatiche delle malattie. Queste possono in 
effetti essere ora considerate sotto tre diversi punti di vista: 
 
1. quello fisico, che considera il male dovuto unicamente a guasti di 

tipo chimico, e lo cura chimicamente; 
2. quello psico-somatico, che considera ineluttabile e indistinguibile 

il legame fra corpo e mente, tanto che il male di uno si ripercuote 
sull’altro. La cura dovrà perciò essere capace di considerare en-
trambe queste componenti; 

3. quello psicogeno, che attribuisce alla psiche (comunque venga 
considerata) il potere di guastare, se essa è in condizioni di disagio, 
il corpo, onde trasmettere un messaggio della sua malattia. Per gua-
rire, quindi, non servirà tanto curare l’aspetto fisico, ma occorrerà 
intervenire su quello psichico. 

 
Superfluo dire che lo studioso di esoterismo accetta più volentieri 
quest’ultimo aspetto, in quanto dà al mondo psichico la preminenza su 
quello fisico, cioè risale al mondo delle cause, considerando il piano 
terrestre il mondo degli effetti. 
Tutti e tre questi aspetti, però, sono adatti solo per curare, e non per 
guarire. Dobbiamo infatti distinguere questi due termini tra di loro: 
curare vuol dire prendersi cura del sintomo, leggendone il dolore, sia 
esso fisico o psichico, allontanandolo per un tempo più o meno lungo. 
È logico che quanto più agiremo in profondità (verso il livello 



95 

 

psichico), tanto più durevole sarà il risultato; guarire, invece, significa 
eliminare la causa prima del male, in modo da renderne impossibile 
il ritorno o il pieno manifestarsi. 
 
Ma perché abbiamo detto che la medicina moderna, nei tre aspetti de-
scritti, è più adatta a curare che a guarire? Proprio per quello che in 
precedenza abbiamo visto: perché in definitiva cerca fuori di noi la 
causa della malattia. 
Per la medicina fisica essa sarà dovuta a virus o microbi presenti 
nell’aria, oppure a situazioni ambientali ostili; oppure ancora a cause 
definite ereditarie, cioè ereditate da altre persone. Dal punto di vista 
esoterico però, l’ereditarietà riguarda soltanto il corpo fisico, e non la 
sfera psichica, che appartiene interamente alla nostra personalità; en-
trambi, tuttavia, ricadono sotto la legge del destino, legata ai nostri 
comportamenti trascorsi. Per quanto riguarda microbi o virus conta-
giosi, è il vitale, quando è in salute, a rappresentare il più potente ed 
efficiente antibiotico esistente, perché sono le sue forze radianti che 
impediscono l’accesso dei microbi o quant’altro di indesiderato nel 
nostro organismo. Ciò può spiegare la predisposizione, per la quale 
alcuni soggetti sono attaccati dalla malattia e altri ne risultano immuni. 
La medicina più avanzata è alla continua ricerca, inoltre, degli agenti 
chimici di tutto, compresi i sentimenti e gli impulsi dell’anima; effet-
tivamente talvolta un enzima o una qualsiasi sostanza endocrina ap-
pare come legata ad essi, come la scienza esoterica conosce da tanto 
tempo. Se si vuole ottenere un risultato fino al piano fisico, infatti, 
bisogna adoperare uno strumento fisico, ed è quanto lo spirito fa attra-
verso queste sostanze. L’errore è credere che siano queste la causa del 
sentimento che stiamo studiando, mentre non sono altro che i mezzi 
che permettono a quest’ultimo di manifestarsi al livello fisico. Lo 
stesso dicasi per i geni e il DNA, il cui codice genetico non è ormai 
più considerato quella sentenza senza appello come era visto prima 
dell’epigenetica, venendo sostituito dal codice epigenetico, che può 
subire mutazioni nel corso della vita, innescate dall’ambiente esterno, 
ma anche dall’ambiente interiore e dallo stile di vita. 
 



96 

 

Per le medicine psicologiche, invece, si indagherà sul passato del ma-
lato, cercando situazioni ambientali di rifiuto, scatenanti la sintomato-
logia. Il problema, però, è perché vengono rifiutate determinate situa-
zioni. La concezione classica materialistica pone l’essere umano, alla 
sua nascita, in una situazione di tabula rasa, cosicché le cause più re-
mote vengono ricercate nell’infanzia, e, visto che evidentemente qual-
che volta ciò si dimostra insufficiente, perfino nel periodo pre-natale. 
Come vedremo, questo non è scorretto dal punto di vista occulto, il 
problema è che le cause non sono le condizioni ambientali in se stesse, 
altrimenti a situazioni identiche corrisponderebbero reazioni sempre 
identiche; esse sono invece rappresentate dall’eredità del passato di 
quella individualità che si è incarnata nella personalità di questa parti-
colare esistenza, che necessita per la propria evoluzione di fare deter-
minate esperienze, in relazione con determinate persone. Lo scopo non 
deve essere quello di eliminare le cause, ma quello di trarne la le-
zione utile.  
Davanti alla malattia l’azione corretta consiste nel guardare quello 
che ci capita, perché ha una richiesta verso di noi. Rifiutarlo, cioè non 
coglierne l’invito a guardarlo, ci priva della conoscenza, dell’espe-
rienza che ne era la causa motivante. Se invece lo accettiamo (che non 
significa subirlo), non contrastandolo e non lottando contro di esso, e 
lo osserviamo, ne cogliamo il messaggio che gli è implicito, e perciò, 
avendo esaurito il suo scopo, lo superiamo. Ed esso cambierà. Soltanto 
così si raggiungerà la guarigione. Il messaggio però non è da cogliere 
non tanto, o non solo, in modo astratto/razionale, basato su un ragio-
namento freddo e senza coinvolgimento, perché lo scopo della soffe-
renza è rendere sensibile la coscienza della causa karmica. La co-
scienza non è il prodotto di un pensiero razionale, ma il risultato di 
una esperienza. Se riesco a risalire con un ragionamento alla causa, ma 
la cosa rimane a livello meramente concettuale, la coscienza in quanto 
prodotto della memoria indelebile – sia pure inconscia – non viene 
incisa e l’insegnamento non rimane. Non mi devo perciò preoccupare 
perché mi sembra di non avere fatto il ragionamento in grado di con-
durmi consapevolmente alla causa, ma piuttosto di vivere l’esperienza 
e attraversarla. Se riesco mentalmente a risalire alla causa, ho uno stru-
mento in più in mano, a patto però di sentire interiormente le conse-



97 

 

guenze del fatto causante. Altrimenti il fatto stesso di vivere la soffe-
renza innescherà il processo di coscienza, sia pure in modo molto più 
lento. Ho perciò due armi a disposizione: la prima che consiste nell’ac-
cettare la sofferenza in quanto sono consapevole che ha in sé uno 
scopo positivo, e questo vale per il passato; la seconda nell’esecuzione 
di un esercizio che esamineremo fra poco, che si prefigge appunto di 
“anticipare” la sofferenza, mostrando di non averne più necessità e di 
averne incorporato l’insegnamento nella coscienza, e questo vale per 
il futuro. 
 
Relazione e religione sono, etimologicamente, la stessa parola, la 
prima rappresentando un rapporto di tipo esteriore (con gli altri), la 
seconda di tipo interiore (con noi stessi). L’uomo moderno instaura un 
rapporto dialettico, cioè di tipo mediato, non solo con gli altri, ma an-
che con se stesso. Per guarire, deve ricostruire un rapporto autentico 
(comunione) in entrambe le direzioni: i problemi relativi al rapporto 
con gli altri celano problemi di rapporto con noi stessi, e viceversa. 
 
Puntare sulla responsabilità del malato rispetto alla sua malattia, non 
significa però colpevolizzarlo, ma chiarire le cause prime di ciò che 
lo fa soffrire, con il duplice risultato di poterlo meglio accettare e 
meglio vincere. 
Non dobbiamo quindi rifiutare l’aiuto esterno per superare la malattia, 
costringendoci all’isolamento per diventare più responsabili. Il mo-
mento della sofferenza è assai delicato, e spesso chi soffre ha bisogno 
di aiuto; l’importante è non fargli credere di essere dipendente da altri 
nella guarigione (anche la medicina moderna ha scoperto il ruolo at-
tivo del malato), e soprattutto di essere estraneo alla sua malattia. Una 
volta chiarito questo, è necessario aiutarlo, anche con le medicine 
chimiche se necessario. Sotto quest’ottica, medicina ufficiale e medi-
cine alternative, o complementari, non fanno la differenza: non è il 
tipo di medicina che risolve, ma il modo di concepire la malattia! Dob-
biamo poi considerare l’effetto karmico sui conoscenti, amici o parenti 
della persona colpita dalla malattia; oltre che su medici e/o guaritori. 
Un’obiezione comune è: ma è il suo destino e noi non possiamo/dob-
biamo fare nulla. In essenza, lo scopo per cui siamo incarnati è fare 



98 

 

esperienza dell’amore attraverso la relazione con gli altri che il karma 
ci pone davanti. Il karma negativo di tutti noi deriva dall’esserci sot-
tratti a questa esigenza. Perciò non aiutare un’altra persona che sta 
soffrendo “per non alterare il suo karma”, appesantisce il karma no-
stro, non avendo imparato la compassione amorevole. Nemmeno Gesù 
si sottraeva quando gli era richiesta una guarigione. 
 

* * * * * 
 

Vogliamo ora, dopo avere esaminato la malattia in rapporto alla con-
cezione che ne ha la scienza materiale, fare una classificazione dal 
punto di vista occulto. Le indagini chiaroveggenti sembrano compro-
vare che la maggior parte delle malattie, e in genere dei dolori di cui 
soffre l’umanità, sono imputabili all’abuso della forza creatrice, sia a 
livello fisico (sessualità) che a livello spirituale (potere mentale), es-
sendo queste le due polarità attraverso cui essa si esprime. È infatti la 
creatività mentale e la capacità di disobbedire alla legge, a caratte-
rizzare l’uomo in natura, ed è proprio tutto questo che lo pone sotto 
la legge di conseguenza (destino), che spesso si esprime con la malat-
tia. 
Possiamo esaminarne alcuni casi, non senza aver prima avvertito che 
sono casi ....classici, e che ogni caso singolo è poi colorato da una serie 
infinita di variazioni assai difficili da cogliere. Questi casi, insomma, 
ci serviranno solo da guida, e non come giudizio sul prossimo che sta 
soffrendo. Teniamo presente che generalizzare, in queste cose, rappre-
senta il modo più sicuro di sbagliare. Il solo uso consentito è di appli-
carle nella conoscenza di noi stessi. 
L’abuso della sessualità, e quindi della cupidigia a livello astrale, si 
ripercuote sull’atomo-seme del corpo fisico (che ne ha subito le con-
seguenze), e quando questo attirerà materiale per la formazione del 
cervello e della laringe (il polo opposto della medesima energia crea-
trice) nel processo di rinascita, avrà difficoltà a radunarlo nel modo 
corretto. L’abuso di una polarità della forza creatrice, quindi, farà con-
seguire una deficienza mentale o dell’uso della parola. 
L’abuso del potere mentale, cioè il suo uso a scapito di altri e della 
verità, porta come conseguenza una incapacità a vedere 



99 

 

obiettivamente nei piani spirituali durante il processo di rinascita, e ciò 
provocherà una costruzione del veicolo fisico difforme dalla norma, 
con conseguenze di deficit a livello muscolare o nervoso. 
Ecco che allora la conformazione psicofisica che abbiamo alla nascita 
non dobbiamo considerarla un premio o un castigo (a seconda dei casi) 
rispetto al nostro comportamento pregresso. Essa altro non ne è che la 
conseguenza rispetto all'applicazione delle leggi naturali: è il risultato 
delle energie che noi stessi abbiamo messo in moto. 
 
Ecco una preghiera che potrebbe aiutare: 
 
Padre, aiutami a volere la Tua Volontà, 
Figlio, aiutami a sentire il Tuo Amore, 
Spirito, aiutami a vivere la Tua Purezza. 
Così da risvegliare ciò che in realtà Io sono, 
e ristabilire l'armonia in me, 
ripristinando la salute al mio corpo, 
la sensibilità alla mia vita, 
l'aspirazione alle mie emozioni, 
e la serenità alla mia mente 
. 
Un’altra patologia che si manifesta a livello psichico, è quella deri-
vante da una cosiddetta fissazione mentale. Gli eventi nel piano fisico 
hanno per scopo l’insegnamento di determinate lezioni: non è tanto 
importante l’evento in sé, quanto l’insegnamento che ne possiamo 
trarre, e ciò ci suggerisce l’unicità di ogni istante di vita e l’importanza 
conseguente di viverlo nel modo più completo e consapevole. La me-
moria consapevole è lo strumento che serve a questo scopo. Talvolta 
invece accade che la dinamica di acquisizione di esperienza da un 
evento subisce una compromissione, come se quel particolare evento 
rimanesse, per così dire, impigliato nello spazio-tempo, anziché ab-
bandonarlo una volta imparata la lezione. Questo fatto ci costringe a 
rimanere legati all’evento, e ci impedisce di trarne la lezione che sola 
lo giustificava. Vivere il presente è la ricetta e la pratica necessaria per 
riuscire a superare questo scoglio: il presente è l’unica realtà che è 
nelle nostre mani, e che possiamo manovrare per modificarla. 



100 

 

Torturarci, ad esempio, con i sensi di colpa (riprendiamo l’idea già 
espressa del rimorso) è un peccato contro gli altri e contro noi stessi, 
perché non risolve nessun tipo di problema; l’importante è l’espe-
rienza che ci ha lasciato, e che metteremo a frutto in futuro, diventando 
così migliori di quanto eravamo prima. L’esercizio riparatore che esa-
mineremo fra poco ci può essere molto utile anche da questo punto di 
vista, insegnandoci veramente a vivere il presente, sapendone ricavare 
tutto l’insegnamento possibile. 
 
Esiste poi una categoria di malattie che può essere indotta da un caso 
particolare, che è bene conoscere perché a volte è possibile evitarlo. È 
importante notare che la salute a livello psichico è possibile solo se 
tutti i veicoli componenti la personalità sono fra loro connessi perfet-
tamente. Ci sono dei punti (organi sottili) di collegamento fra di essi, 
che devono combaciare nei vari piani, in modo da permettere di co-
municare fra loro in modo adeguato. Sono delle specie di canali che 
consentono il passaggio dell’energia da un piano all’altro attraverso 
questi punti comuni a due o più corpi. Per inciso, ricordiamo che è 
proprio questo tipo di connessione che viene interferita dall’“io”, 
quando prende il sopravvento in maniera non ortodossa sullo spirito e 
sull’Io superiore, o Sé. È quanto vedremo parlando del lato nascosto 
della malattia. 
Il caso particolare che esaminiamo, è dovuto ad una forma di rottura 
che accade nel processo di rinascita spiegato nel capitolo precedente. 
Quando come individualità ci troviamo nei piani spirituali e ci prepa-
riamo alla rinascita, scegliamo, in base ai debiti e ai crediti accumulati, 
i fatti salienti che formeranno il destino della nuova esistenza. In quei 
piani, ciò che spinge lo spirito alla scelta è il desiderio di evolvere e 
migliorare. Comincia allora la costruzione dei vari veicoli fino al vi-
tale. Essi, man mano che scendono attraverso i vari piani, si dispon-
gono a campana, e in tal modo giungono infine a posizionarsi attorno 
all’utero della futura madre, fino a quando entra in azione, col conce-
pimento, anche l’atomo-seme del corpo fisico posto nello spermato-
zoo fecondatore, che inizia la costruzione del corpo, a partire natural-
mente dal cuore, dove rimarrà fino al termine della presente esistenza 
terrena. Circa 18 giorni dopo il concepimento, la campana si chiude 



101 

 

alla base, e l’individualità incarnantesi non può più uscirne (se non 
con la morte). In quel momento, essa rivede il panorama della vita che 
l’attende e che aveva scelto, ma è ora accecata dall’esistenza terrena, 
e non ha più la saggezza che dai piani spirituali le aveva permesso di 
fare determinate scelte. Può accadere allora che tenti di sottrarsi al 
proprio destino, ritraendosi dal corpo fisico in formazione, in quest'ul-
timo causando una rottura fra i punti del fisico e i corrispondenti del 
vitale. In tal caso, alla nascita, manifesterà un disturbo psichico come 
conseguenza della accennata sconnessione. 
Entità spirituali più evolute sorvegliano che questi fatti non accadano; 
tuttavia essi non sono così infrequenti come si potrebbe supporre. Un 
ambiente sereno e una attesa felice della nuova famiglia, l’amore per 
la musica classica, possono rappresentare perciò prima della nascita 
un incoraggiamento al nuovo venuto, che può aiutarlo ad evitare que-
sto problema. Sarebbe importante, quindi, affiancare alle cure post-
mortem già auspicate in precedenza (silenzio e rispetto del trapas-
sato), anche adeguate cure pre-nascita. La conoscenza esoterica an-
cora una volta può darcene le indicazioni. 
 
 
2 Alienazione mentale. 
 
Il suddetto legame rispettivo nella catena di veicoli che forma la nostra 
personalità diviene essenziale per definire e comprendere la situazione 
mentale dell’individuo. Quando detto legame è sano, cioè i vari veicoli 
sono tra loro concentrici, non c’è interruzione di collegamento funzio-
nale e ciascuno agisce correttamente secondo il livello da essi rag-
giunto. Per vari motivi – fra i quali quello citato dovuto alla ritrosia 
nel momento della nascita – può verificarsi un tipo di allentamento o 
distacco fra i corpi, con le conseguenze di tipo mentale che analiz-
ziamo di seguito: 
a) interruzione fra il corpo fisico (il cervello) e il corpo vitale o fra il 
corpo vitale e il corpo emozionale: abbiamo in questo caso i cosiddetti 
idioti, perché né l’emozionale né il mentale riescono a controllare il 
corpo, che agisce sospinto da semplici impulsi vegetativi pur essendo 
in piena salute. Anzi, la salute fisica ne è avvantaggiata, perché non 



102 

 

consumata dalle energie estenuanti dei due veicoli quasi del tutto al-
lontanati; anche il controllo del movimento del corpo può venire com-

promesso; 
b) interruzione fra corpo emozionale e mente: in questi casi troviamo 
il pazzo furioso, perché risulta essere privo della guida del pensiero e 
sottoposto ai semplici impulsi emotivi e reattivi, estraneo a qualsiasi 
forma di rieducazione; 
c) interruzione fra il Sé e la mente: ecco la persona senza scrupoli, il 
pazzo astuto che dimostra molta intelligenza priva, però, di sensibilità 
di tipo spirituale e di compassione verso gli altri. 
Esiste poi un tipo di interruzione che negli ultimi tempi si è presentato 
sempre più spesso, e riguarda la persona che a seguito di malattia men-
tale degenerativa pare aver perduto qualsiasi connessione con l’indi-
viduo che era in precedenza. Esistono casi estremi nei quali l’interru-
zione tra la mente e il Sé è talmente decisiva da produrre un abbandono 
dei veicoli da parte dello spirito, il quale prosegue da solo nel suo per-
corso evolutivo verso una nuova incarnazione, lasciando i veicoli 
come gusci vuoti che portano in se stessi meccanicamente una forma 
di vita con residui mnemonici dell’esistenza condotto fino a quel mo-
mento. Questi casi con ogni probabilità hanno una utilità verso i fami-
liari, gli amici o chiunque debba accudirli, dando loro la possibilità di 
estinguere debiti karmici e/o di approfondire la loro struttura interiore 
spirituale. 
 
 
3. L’equilibrio con l’ambiente. 
 
Vivere sulla Terra significa avere uno scambio con l’ambiente nel 
quale siamo inseriti. Possedendo un corpo fatto di terra, non po-
tremmo abitarlo senza questo scambio. 
Esistono diversi livelli di scambio, che potremmo classificare se-
guendo la principale suddivisione del piano fisico, nel modo seguente: 
 

• solidi scambio per mezzo del cibo 
• liquidi scambio per mezzo delle bevande 
• gas scambio per mezzo della respirazione. 



103 

 

 
Senza cibo potremmo vivere non più di un certo numero di giorni; il 
numero dipende da molteplici fattori. È comunque questione di giorni. 
Senza acqua, possiamo dire che è questione di ore. 
Senza aria è questione di (pochi) minuti. 
 
Ciò di cui abbiamo più bisogno, quindi, è proprio d’aria. Notiamo che 
l’aria rappresenta la parte più sottile del piano chimico, quella più vi-
cina, per sua natura, ai mondi invisibili. Ne possiamo liberamente de-
durre che la vita, essendo in sé immateriale, può esprimersi nel mate-
riale solo a condizione di avere un continuo scambio con ciò che più 
le sta prossima in quel piano: l’aria, capace di condurre più facilmente 
con sé la vibrazione eterea, con la quale confina. 
La respirazione quindi si palesa come di importanza estrema, non solo 
per una mera sopravvivenza, ma anche, se effettuata in modo consa-
pevole, per l’avanzamento spirituale. 
Proponiamo qui un esercizio di respirazione consapevole adatto ai 
corpi più sensibili dei popoli occidentali. Preghiamo di non eseguire 
in via assoluta gli esercizi adottati dai popoli orientali, perché per noi 
sono troppo violenti e rischiosi, sia dal punto di vista fisico che men-
tale. Questo esercizio lo raccomandiamo anche come preparazione per 
tutti gli altri esercizi spirituali. Col tempo e la pratica diventerà sempre 
più facile da eseguire, anche in altri momenti. 
 
Si inizia rilassandoci completamente da ogni stress, sia di tipo musco-
lare e nervoso, che di tipo mentale: le preoccupazioni, gli impegni, 
ecc., riguardano il passato e il futuro, ieri e domani, non sono attuali: 
immergiamoci nel presente. 
Una volta rilassati, inspiriamo con calma l’aria, cominciando col gon-
fiare dapprima l’addome e poi il petto. Nel fare questo, contiamo fino 
a 3, seguendo il ritmo del battito cardiaco. 
Una volta inspirato, iniziamo l’espirazione, sgonfiando dapprima l’ad-
dome e successivamente il petto. Contiamo ancora silenziosamente i 
3 battiti cardiaci. L’inspirazione va fatta con la bocca chiusa, l’espira-
zione con la bocca aperta. 



104 

 

Proseguiamo in questo modo, fino a che il tutto non ci venga pratica-
mente naturale. 
A questo punto, un po’ per volta, cominciamo a passare dal conteggio 
di 3 battiti cardiaci a 4. Allunghiamo cioè di un battito sia il periodo 
di inspirazione che quello di espirazione. Col tempo anche questo 
ritmo ci diventerà facile e potremo eseguirlo a volontà, oltre che come 
esercizio introduttivo agli altri descritti in questo testo. Non dimenti-
chiamo mai che per tutti gli esercizi (ma particolarmente per questo) è 
importante adattarli alla nostra capacità attuale. 
Durante l’inspirazione tutto il mondo – esteriore e interiore – entra in 
noi stessi; lo lasciamo entrare senza far resistenza e senza alcun giudi-
zio. Al termine dell’inspirazione, questo contenuto viene passato al 
vaglio del vero Essere di noi stessi: il Sé, che lo filtra, trattiene il buono 
(l’insegnamento) ed espelle il cattivo attraverso l’espirazione. 
Nell’espirazione ci si libera quindi del cattivo, col risultato di sentirsi, 
ed essere, più liberi. Ogni esperienza lascerà così nell’inconscio il suo 
frutto, e impareremo a guardarla con gratitudine e serenità. È lo stesso 
processo di edificazione animica che avviene nel post-mortem. 
 
È importantissimo inoltre tenere presente che nell’aria che respiriamo 
è contenuta anche una certa percentuale di etere, che entra in circola-
zione nel sangue e si deposita nel cuore. È qui che avviene principal-
mente lo scambio con l’aria di cui si parlava più sopra (oltre al depo-
sito di immagini che forma la memoria inconsapevole). 
Dal punto di vista nutritivo, tuttavia, è importante, per l’uomo attuale, 
la quantità di etere solare – altrimenti definito “prana” – che entra nel 
corpo attraverso la controparte eterea della milza e rafforza tutto il 
corpo etereo. 
Si tratta di una respirazione eterea, che richiede una certa esposizione 
all’aria aperta e al sole, appena le condizioni climatiche lo consentano. 
 
Altro aspetto importantissimo legato alla salute, anche dal punto di 
vista dello sviluppo spirituale, è quello dell’alimentazione. Tutti i vei-
coli che formano la personalità umana risentono di quanto accade an-
che in uno solo di essi: il trattamento che riserviamo al nostro fisico è 



105 

 

rimarchevole anche per gli altri corpi più sottili. Una alimentazione 
sana ed equilibrata è perciò importante, non solo per la salute fisica.  
È regola (lo vedremo sempre più) che dirige lo sviluppo dell'universo, 
che si debba passare da una fase nella quale l'impulso evolutivo viene 
indotto dall'esterno, ad un'altra in cui questo stesso influsso venga ela-
borato, e una terza in cui, grazie al lavoro svolto in questa elaborazione 
interiore, l'influsso, resosi consapevole, si diriga dall'interno all'e-
sterno, trasformando l'essere da soggetto passivo a protagonista attivo 
(e responsabile) delle proprie azioni, ecc. In fondo, questo medesimo 
processo lo troviamo anche - come in qualsiasi cosa osserviamo - 
nell'alimentazione: ne è l'essenza. Il cibo entra, viene lavorato; l'ener-
gia ne viene ricavata ed è diretta verso l'esterno, così come accade an-
che per la parte residua di scarto. 
Vorremmo in questa sede accennare alla carne e al vino. Nei periodi 
della sua infanzia evolutiva, l’umanità necessitava di sviluppare i vei-
coli della personalità, in quanto possiamo ben dire che la religione di 
allora la aiutava ad isolarsi dagli influssi esterni di natura sottile, per 
scoprire la propria personalità e materialità; possiamo far risalire a 
quei tempi la nascita dell’esoterismo, come cassetta di sicurezza ove 
conservare quei tesori di conoscenza per il momento in cui, grazie 
all’involuzione e alla consapevolezza sviluppatasi attraverso il sud-
detto isolamento, i tempi sarebbero stati maturi per una nuova e più 
elevata diffusione degli stessi. Anche l’alimentazione ebbe un ruolo in 
questo processo.  
 
Dal punto di vista spirituale, la carne ha l’effetto di vincolare alla ter-
restrità la coscienza, stimolando la parte istintiva e la cupidigia. La 
decisione di mangiare carne significa di solito la inconsapevole rinun-
cia alle gioie dell’anima e il desiderio di restare immersi nel mondo 
reale.  
Dobbiamo considerare che le cellule degli animali sono compenetrate 
di sostanza astrale, che è il veicolo della separatività e della coscienza 
degli animali stessi: il nostro organismo non può assimilare nei piani 
sottili queste cellule, se prima non ha assoggettato la forza astrale alla 
propria vibrazione, assimilandola così nel più grande corpo emozio-
nale individuale di chi se ne è cibato. Questa operazione richiede il 



106 

 

dispendio di molta energia, perché l’animale – a differenza dei vege-
tali – è già abbastanza individualizzato, e la prova appare evidente se 
guardiamo i grandi animali carnivori, indolenti e pigri, in confronto 
con la vitalità e l’energia che ispirano gli scattanti erbivori. Anche chi 
si ciba di animali, sceglie animali erbivori, perché quanto detto an-
drebbe moltiplicato se mangiassimo animali a loro volta carnivori: sa-
rebbe quasi impossibile assimilarne l’energia, e avremmo sempre 
fame. 
Il punto centrale, comunque, rimane quello della innocuità che deve 
caratterizzare una esistenza diretta dall’amore e dalla compassione, 
come deve essere quella ispirata da un cuore sensibile ai suggerimenti 
spirituali del Sé per l’epoca attuale. Di solito passare da un regime 
carneo ad uno vegetariano (anche qui, non ci interessa quale regime 
vegetariano, purché sia tale), richiede uno sforzo. Ricordiamo che il 
nostro corpo rappresenta il passato: per trasformarlo in funzione del 
bisogno futuro dobbiamo pertanto, in un certo senso, ricodificarlo, ac-
cettando anche un iniziale senso di disagio (purché fatto con una co-
noscenza di eventuali rischi, assolutamente da evitare, come sono da 
evitare correzioni improvvise e traumatiche; parole d’ordine: pru-
denza e competenza). Teniamo a mente le parole di San Paolo: “È bene 
non mangiare carne né bere vino, né altra cosa per cui il tuo fratello 
possa scandalizzarsi”. 
L’effetto materializzante e di inerzia della carne, d’altronde, ha biso-
gno di uno spirito stimolante che permetta comunque il progresso. Per 
questo motivo, accanto alla carne, fu inserito nella dieta umana il con-
sumo dell’alcol. Il racconto biblico di Noè ne rappresenta il momento 
evolutivo. L’alcol è il prodotto di una fermentazione esterna all’orga-
nismo, che vibra ad una intensità così elevata che il nostro corpo non 
riesce ad armonizzarlo e assimilarlo. Anziché assoggettarlo, quindi, e 
metabolizzarlo, è esso ad accelerare dall’esterno il nostro tasso vibra-
torio, prendendo il sopravvento su di noi. È uno spirito esterno che ci 
controlla, e ormai noi sappiamo come questo sia il contrario del cam-
mino che dobbiamo adesso percorrere. Se non ci liberiamo dell’alcol, 
ci risulterà impossibile accedere alla nostra parte spirituale.  
Una obiezione diffusa verso chi cerca di diffondere questo insegna-
mento all’interno del mondo cristiano, riguarda il noto miracolo della 



107 

 

trasformazione da parte di Gesù dell’acqua in vino alle nozze di Cana. 
Una attenta lettura dell’episodio, però, può procurarci qualche sor-
presa. Nel modo in cui viene solitamente interpretato, l’ordine dato da 
Maria ai servi di portare l’acqua sembra essere in contraddizione con 
la risposta che Gesù aveva dato alla sua richiesta. Vediamo nel detta-
glio:  
 
Nel frattempo, venuto a mancare il vino, la madre di Gesù gli disse: 
“Non hanno più vino”. E Gesù rispose: “Che ho da fare con te, o 
donna? Non è ancora giunta la mia ora.” La madre dice ai servi: 
“Fate quello che vi dirà.” 
 
La madre di Gesù, in realtà, non viene qui descritta come avesse di-
sobbedito, o in qualche modo costretto Gesù al miracolo: questa non 
è che una interpretazione. L’ordine di Maria ai servi appare piuttosto 
come un seguito logico a quanto Gesù le aveva risposto. Dove può 
nascondersi questa logica? Non può essere che in: “Non è ancora 
giunta la mia ora.” Il miracolo di Cana, infatti, è il primo miracolo di 
Gesù, effettuato prima che fosse giunto il suo tempo, e perciò si loca-
lizza nella religione precedente al suo avvento. Proprio questo riferi-
mento al “suo tempo”, invece, suggerisce che quando esso sarà giunto 
non dovrà più esservi spirito esterno all’uomo, poiché Egli ci ha por-
tato la possibilità di abbattere la barriera che impediva, prima di Lui, 
l’accesso dello spirito direttamente nella coscienza umana. L’episodio 
raccontato da Giovanni, perciò, non contraddice, ma appoggia gli ar-
gomenti di chi decide di non assumere alcolici.  
 
A proposito di miracoli, sembra veramente strana l’idea che qualcuno 
ha di essi, come rappresentassero qualcosa che va contro le leggi di 
natura. Talvolta uomini di scienza dicono di non poter credere ai mi-
racoli, o al soprannaturale, perché, se così facessero, il loro lavoro di 
scienziati perderebbe significato, considerando possibile qualcosa in 
grado di alterare le leggi naturali, oggetto del loro studio. In realtà, il 
miracolo così inteso rappresenterebbe l’idea di un Dio che va contro 
le sue stesse leggi; che, dopo averle create, si divertisse a disobbedirsi, 
considerandole (e confessandole) inadatte a risolvere la particolare 



108 

 

situazione alla quale si trovasse di fronte; questa è una assurdità. 
Quello che viene comunemente definito miracolo, in realtà, altro non 
può essere che applicazione di leggi ben definite, anche se a noi ancora 
ignote. L’uomo di scienza non può, invece, escludere Dio: egli studia 
la natura, mette tutto il suo impegno e il suo acume nella scoperta delle 
leggi che la regolano; ebbene, dove scopriamo una legge, abbiamo an-
che scoperto, contemporaneamente, un’altra cosa: un Legislatore. Il 
Legislatore delle leggi naturali è ciò che noi chiamiamo Dio. A questo 
possiamo aggiungere l'aspetto etico, sempre più d'attualità; la bellezza 
e l'etica non sono categorie nate nella mente umana. Sono "scoperte" 
dell'uomo (fatte più con il cuore che con la mente), di un principio già 
insito nella natura. Escludere l'aspetto etico vuol dire non conoscere 
appieno, totalmente, il fenomeno che si sta affrontando, che con 
quell'aspetto dev'essere integrato se vogliamo vederlo compiutamente. 
 
 
4. L’esercizio riparatore. 
 
Per terminare questo capitolo, proponiamo qualcosa che sia capace di 
....lasciare il segno di quanto abbiamo finora detto. 
Gli insegnamenti del Cristianesimo Interiore infatti non possono es-
sere accolti soltanto con un atteggiamento di semplice curiosità. In 
esoterismo consideriamo che il caso non esiste, e se abbiamo avuto 
accesso a questa lettura significa che, come abbiamo già avuto modo 
di dire, stiamo iniziando una ricerca per curare il nostro giardino spi-
rituale. 
È possibile per noi fin da ora, grazie alle poche cose già espresse, co-
minciare ad applicarle in un modo ben definito alla nostra esistenza. 
Questi insegnamenti infatti hanno il potere di cambiare la nostra vita, 
e la scelta di metterci all’opera è ormai una responsabilità che ab-
biamo. Solo in questo senso essi non sono gratuiti! Proponiamo al-
lora un semplice esercizio: il primo che viene raccomandato lungo il 
sentiero spirituale. 
 



109 

 

Una differenza fondamentale fra le antiche religioni “rivolte ad 
Oriente” ed il Cristianesimo Interiore concerne l’atteggiamento verso 
la legge o destino (karma). 
Il Cristo dice di essere venuto non per abolire la legge, ma per mi-
gliorarla. Cioè, Egli ha aggiunto alla legge, l’amore. In pratica, cosa 
può significare ciò? 
Con la legge, l’unica via d’uscita è l’espiazione dei peccati; 
con l’amore aggiungiamo a questo il perdono dei peccati. 
 
L’insegnamento esoterico cristiano non si limita cioè alla compren-
sione del dolore come conseguenza di errori compiuti, ma si chiede 
anche che scopo ha questo dolore. L’abbiamo ampiamente visto, e 
possiamo rispondere dicendo: lo scopo è di insegnarci dove abbiamo 
sbagliato, per indurci a non farlo ancora in futuro. Lo scopo, cioè, 
è ricevere una lezione, un insegnamento. 
Consideriamo ora due aspetti: 
se quello è lo scopo, ne consegue che se mostreremo di aver compreso 
la lezione prima che si tramuti in dolore, essa non avrà più motivo di 
fungere da insegnamento nei modi consueti attraverso il destino; 
esiste inoltre uno stato particolare di coscienza, che anche la scienza 
moderna ha ora scoperto chiamandolo ipnagogico, che si trova a metà 
strada fra quello di veglia e quello di sonno: è l’istante del risveglio e 
dell’addormentamento, quando i nostri veicoli sottili non sono com-
pletamente connessi con quello fisico, ma nel contempo siamo ancora 
(o già) coscienti. In questi momenti si eseguono gli esercizi esoterici, 
in modo di potere col tempo prolungare la durata di questo particolare 
stato, ottenendone così un primo barlume di accesso consapevole 
all’altro mondo. 
Proprio sopra questi due aspetti si basa l’esercizio che stiamo per sug-
gerire, oltre che sulla conoscenza anche da noi ora posseduta di ciò 
che avviene dopo la morte. Infatti è proprio durante la fase purgato-
riale che impariamo le lezioni che ci servono. Quanto ottenuto grazie 
alla respirazione consapevole viene in questo esercizio decuplicato, 
perché si riesce a fare al livello dell’io consapevole quanto veniva 
prima ottenuto solo a livello inconsapevole. I due esercizi andrebbero 
perciò eseguiti uno dopo l’altro, in modo da lasciare una forte 



110 

 

impronta del processo di consapevolezza, e avvicinare la consapevo-
lezza dell’io alla coscienza del Sé. 
 
Ecco quindi come si deve effettuare questo esercizio, che chiameremo 
esercizio riparatore: 
alla sera, prima di addormentarci, rilassiamoci completamente, chiu-
diamo gli occhi, regoliamo il respiro secondo la respirazione consape-
vole e cominciamo a visualizzare, in senso inverso, i fatti della gior-
nata trascorsa. 
Sforziamoci di sentire nella nostra interiorità le reazioni ai nostri com-
portamenti nella interiorità di coloro che sono venuti in contatto con 
noi durante la giornata. 
Quando questi hanno sofferto per conseguenza del nostro comporta-
mento, cerchiamo di far ripercuotere pienamente in noi questa soffe-
renza, come fosse la nostra. 
Quando questi hanno gioito grazie al nostro comportamento, cer-
chiamo di far vibrare pienamente in noi questa gioia, condividendola 
come fosse la nostra. 
Attenzione però: SENZA GIUDIZIO MORALISTICO. È facile ca-
dere nel giudizio, o peggio nel senso di colpa o di orgoglio; ma sarebbe 
ancora la personalità ad intervenire, e non il Sé, e non sarebbe lo stesso 
processo che avviene nel post-mortem, dove serve all’esperienza ani-
mica. Il Sé non giudica, e noi dobbiamo solo osservare le nostre azioni 
e sentire le loro conseguenze, ma non giudicare moralmente. Dire 
“voglio cambiare” per lo più non serve, perché dopo averlo detto 
siamo gli stessi di prima: sarebbe l’io, o meglio, il super-io, a pronun-
ciarlo e resteremmo sotto il suo dominio. Il giudizio basato sul con-
fronto del nostro comportamento con determinate leggi o anche pro-
ponimenti (non per nulla quasi sempre disattesi), rimane inevitabil-
mente ad un livello esteriore: non aumenta la consapevolezza del “sen-
tire” quale processo interiore ove si ripercuotono le conseguenze delle 
cause che abbiamo messo in moto. Dobbiamo solo diventare diversi, 
grazie ad una presa di coscienza interiore, che può svilupparsi solo 
guardandoci dal punto di vista del Sé, instaurando un cambiamento 
spontaneo e definitivo. Che in fondo, come detto, è quello che avviene 



111 

 

nel Purgatorio dopo la morte, e che ci consente di innalzarci, passando 
nella regione centrifuga del piano astrale. 
In pratica, il segreto nascosto in questo esercizio è la morte quotidiana, 
e la quotidiana rinascita. Esso ha una serie infinita di benefici, aiutan-
doci ad oggettivizzare i fatti che ci accadono, facendoci superare i 
sensi di colpa, di persecuzione e di superiorità, ma soprattutto accele-
rando la nostra evoluzione. Se compiuto bene e costantemente (cosa 
comunque non facile, che richiede un certo tirocinio), può addirittura 
contribuire a cambiare il nostro destino: mettiamo cioè in moto forze 
e principi che generalmente sono riservati al lavoro da fare dopo la 
morte. 
Amplieremo così enormemente quello spazio di libertà che abbiamo 
già approfondito, non limitandoci più a sopravvivere, come fa la mag-
gioranza degli uomini, ma cominciando finalmente a inaugurare l’arte 
di vivere! 
La libertà è una costituente integrante dell'universo, perché è la sola 
che ci consente di raggiungere l'obiettivo dell'evoluzione. Dio ci 
spinge perciò ad essere liberi e responsabili; se avesse creato il mondo 
per il gusto di esercitare la propria autorità, avrebbe bisogno di un ana-
lista, non vi pare? 
Resta da analizzare il principio della libertà conciliandolo con la fina-
lità che il piano evolutivo deve raggiungere. Per cercare di compren-
derlo, costruiamo mentalmente una forma geometrica tridimensionale 
composta da due figure solide: un cilindro che contiene al suo interno 
un cono rovesciato (della stessa larghezza del cilindro e con la punta 
poggiata sulla base del cilindro). Il cilindro rappresenta i limiti imposti 
dal grande piano evolutivo – contenuto al suo interno – che, a partire 
dalla base si sviluppa in altezza man mano che si dispiega e raggiunge 
le sue finalità. Il cono, a sua volta, rappresenta il campo di libertà 
dell’individuo: all’inizio non è che un punto, e l’uomo è soggetto quasi 
totalmente agli influssi esterni. Tale è l’uomo primitivo. Con l’avan-
zare della sua evoluzione, la sezione del cono si allarga e conquista 
sempre più spazio all’interno del cilindro; deve tuttavia rimanere sem-
pre all’interno di questo, altrimenti non proseguirà nell’evoluzione. Al 
termine, al raggiungimento della meta finale, il superuomo sarà total-
mente libero, e la sua libertà coinciderà col Piano Divino, con il quale 



112 

 

si identificherà. La Legge sarà stata interamente interiorizzata. La sa-
lita lungo il cono, e il conseguente sviluppo evolutivo, può avvenire 
solo allargando la quota di libertà; ma questa è conseguente a quanta 
legge è stata interiorizzata, verificabile attraverso il comportamento 
nel corso dell’incarnazione. 
Gli Ostacolatori dell’evoluzione umana suggeriscono a menti deboli 
e/o facilmente influenzabili, che libertà significa “fare quello che si 
vuole”, senza restrizione alcuna. Questo, in realtà, si trasforma 
nell’esatto contrario della libertà, perché instaura la reazione karmico, 
che ha la funzione di riequilibrare ciò che è stato distorto, obbligando 
a risentirne le conseguenze. Costoro tendono a far credere che lo spa-
zio di libertà sia posto all’esterno del cono, anziché all’interno; ma 
questa forma di libertà è la stessa di chi, affermando di essere libero 
di fare ciò che vuole, imbocchi l’autostrada nel senso opposto a quello 
di marcia… Dobbiamo far crescere la capacità interiore e autonoma di 
giudizio, non seguendo indicazioni esteriori senza averle prima sotto-
posto al vaglio del Tribunale Interiore della Verità. 
La coscienza intesa come la voce interiore che dirige il comporta-
mento può essere per definizione solo, appunto, interiore, e si fa sen-
tire sempre più forte man mano che le “lezioni” delle esistenze che si 
susseguono ne accrescono la capacità di farsi ascoltare. Ergersi allora 
a difensori della coscienza e contemporaneamente voler dettare quali 
siano le regole che la contraddistinguono – come fanno in genere le 
Chiese e le ideologie – si trasforma di conseguenza in incoerenza e 
contraddizione.  
Chi voglia davvero difendere e promuovere la coscienza, deve prima 
di tutto rispettare la coscienza degli altri, anche quando questa sia di-
versa dalla propria; proprio in nome della libertà di coscienza che egli 
propugna: libertà e coscienza non possono essere disgiunte. Altrimenti 
si rischia di uscire dal cilindro e dal processo evolutivo. 
"E perché non giudicate da voi stessi ciò che è giusto?" (Lc. 12:57). 



113 

 

Mantra di Guarigione 
 
Io Sono spirito, e in quanto tale nel Tutto, nella realtà universale io 
vivo, 
Per fare esperienza utilizzo strumenti che mi danno l'illusione della 
separazione, 
In questa illusione commetto degli errori e produco dei guasti che al-
terano l'equilibrio universale, 
Ma dietro all'illusione sempre la realtà vitale universale agisce per 
ripristinare l'equilibrio. 
Io Sono spirito, e in questa forza vitale universale ora mi identifico, e 
ordino alla mia mente di assecondarla; 
Io fui all'origine del disordine che la forza vitale deve riequilibrare, 
Io perciò ho il diritto e il dovere di collaborare con essa nella sua 
azione riparatrice; 
Se collaboro con la forza equilibratrice, essa non avrà più motivo né 
scopo di farmi ammalare. 
Io Sono spirito, e la mia mente e tutti gli altri corpi mi sono soggetti: 
Perciò ordino loro di assecondare le leggi della forza vitale equilibra-
trice, 
E ordino alla malattia di allontanarsi, perché non ha più motivo di 
presentarsi avendone io compreso lo scopo. 
La mia mente, consapevole e inconsapevole, obbedirà a questo mio 
ordine, agendo in questa direzione in ogni momento d'ora in poi, an-
che quando io starò pensando ad altro. 
Io Sono spirito, e non temo la malattia, perché se anche causasse la 
morte del mio corpo fisico, io continuerei comunque ad esistere: 
Solo chi vive immerso nell'illusione di essere un corpo teme il dolore, 
la malattia e la morte; 
Chi invece conosce la realtà di se stesso non le teme, e anche se si 
presentassero avrebbe la forza di affrontarle, 
Sapendo che nulla possono davanti alla vera essenza: allo spirito 
quale in verità Io Sono. 
 

Amen. Così è.



114 

 

Stile di vita "L'Arte di Vivere" (in “Addendum” gli approfondi-

menti) 

Accanto agli esercizi ipnagogici e a quello preparatorio, ci piace pro-

porre anche i seguenti 10 esercizi di veglia. 

Questi esercizi rappresentano un percorso, un atteggiamento nei con-

fronti della vita, di noi stessi e degli altri, che mano a mano apportano 

il potere di modificare in modo spirituale la nostra pratica di vita. 

Distacco: 

Eseguire un'azione al giorno priva di qualsiasi interesse personale. 

Equanimità: 

Non lasciarsi esaltare o abbattere dagli eventi. 

Compassione: 

Non giudicare fatti o persone, ma cercare di comprenderne imperso-

nalmente il vero scopo e ragione. 

Spregiudicatezza: 

Accettare con mente aperta chi esprime idee o vive in modo che non 

comprendiamo o non condividiamo. 

Ottimismo: 

Sforzarsi di vedere sempre il lato buono e positivo in ogni cosa, cre-

dendo fermamente che esista. 

Disponibilità: 

Davanti a qualcosa che deve essere fatto, sia pure umile o scomodo, 

non sottrarsi, ma proporsi di farlo personalmente. 

Presenza: 

Cercare di "sentire" sempre il proprio corpo, anche quando un inte-

resse esterno "proietta" al di fuori la nostra attenzione. 

 

 



115 

 

Innocuità 

Rispetto per tutte le forme di vita, dall’alimentazione all’abbiglia-

mento, dalle ricerche scientifiche ai divertimenti, ecc. 
Ascolto 
Sentire il suono della voce del nostro interlocutore e immedesimarsi 
in esso, come se fosse il nostro, eliminando i propri pensieri e “diven-
tando l’altro”. 
Sacrificio 
"Fare sacra" la nostra vita, nella tensione che superi le alternanti attra-
zioni fra l'aspirazione al cielo e la soddisfazione dei desideri, entrambe 
soggette all'annullamento reciproco. 



116 

 

Un possibile saluto ad un essere amato dopo il suo trapasso: 
 
Caro/a . . . . . . . . . . . . . . ., 
io so che anche se hai passato il velo che divide il piano di esistenza 
fisica dai piani sottili, tu sei ancora qui e mi vedi e mi ascolti. 
Perciò voglio salutarti un’ultima volta, e abbracciandoti – anche se 
non posso più farlo fisicamente – augurarti buon viaggio nella nuova 
e importante avventura che ora ti attende. Nella vita che ci ha visti 
vicini molte cose sono successe, e come sempre avviene non tutte sono 
state concluse. Da qui riprenderemo un giorno insieme il nostro viag-
gio comune. 
 
(spazio per qualche eventuale ricordo personale) 
 
Io so che l’Amore è una forza che attraversa tutti i piani di esistenza, 
perciò questo dolce legame che ancora sento e che ci unisce non potrà 
essere tagliato anche se ora ci troviamo, provvisoriamente, separati 
fisicamente. Esso continua a vivere dentro noi stessi, ed è certo che un 
giorno farà sì che potremo ancora incontrarci e vederci. 
Non devi preoccuparti per me: so riconoscere l’utilità anche di questa 
esperienza, che certamente nella sua durezza mi renderà migliore di 
prima. 
Come so che io sarò sempre con te, così sappi che tu sarai sempre con 
me, e in onore tuo mi sforzerò ancora di più di vivere questa vita, 
d’ora in poi, in maniera più degna e piena. 
Ora va, raccogli il bene da tutte le tue esperienze, in modo che quando 
ci ritroveremo entrambi saremo migliori, più maturi spiritualmente e 
più felici. 
La Luce ti aspetta: va! 
 
Addio, e Arrivederci. 

  



117 

 

 

 

 
 
 

IL LATO NASCOSTO DELLA MALATTIA 
 E DELLA GUARIGIONE 

 
 

1. La Malattia “Evolutiva” 
 
La domanda fondamentale è: che cos’è in fondo la malattia? Esiste una 
causa prima, una origine comune dalla quale discende ogni genere di 
malattia? Per rispondere a questa domanda dobbiamo riferirci 
all’uomo come “prototipo”, che sarebbe l’uomo sano, il quale avrebbe 
subito in seguito qualche “guasto”. Sotto questo punto di vista, dob-
biamo distinguere fra le cosiddette malattie che colpiscono i regni ani-
male e vegetale, da considerare più come processi di carattere evolu-
tivo – se escludiamo le malattie in qualche modo apportate dall’uomo 
a causa della sua azione in quei regni – e le malattie, le “patologie” 
che colpiscono il singolo essere umano. Ma anche l’uomo soffre di 
quel tipo di malattia che possiamo definire evolutivo. 
L’origine di questo “guasto”, la prima malattia, possiamo dire, la tro-
viamo nella Genesi biblica, quando Jahvè dice ad Eva: “Con dolore 
partorirai i figli” (Gen. 3:16), e ad Adamo: “Con dolore ne trarrai il 
cibo” (Gen. 3:17) e “Polvere tu sei e in polvere ritornerai” (Gen. 
3:19). Ne ricaviamo che nell’Eden non esistevano né la malattia e il 
dolore, né la morte. 
La causa prima della malattia, di conseguenza, deriva dalla Caduta, 
cioè dall’intervento luciferino nell’evoluzione umana. Possiamo de-
durne che, in realtà, siamo tutti malati, per il fatto stesso di apparte-
nere all’attuale fase evolutiva che attraversiamo come genere umano. 
Che cosa provocò nell’uomo questo intervento, e come diede inizio 
alla malattia e alla morte? 



118 

 

L’alleanza del corpo emo-

zionale con la mente 

diede origine all’io perso-

nale. 

L’intervento luciferino causò una crescita d’importanza del corpo 
emozionale rispetto agli altri veicoli, in modo che esso interferì con 
l’azione legittima degli stessi alterando la sua stessa natura e funzione. 
 
                                                                                Mente 
        

                     io personale 

 
                                  Corpo emozionale 
 
            intelligenza cellulare (Angeli) 
 

                                        Corpo vitale 
 
. 
Si alleò così con la mente e ne divenne il padrone, dando origine all’io 
personale che ritiene reale solo quanto ricade sotto la sua percezione 
sensoria limitata al piano fisico, escludendo il Sé, lo spirito, che attra-
verso la mente avrebbe dovuto gradualmente dirigere l’azione 
dell’uomo. L’io così si arroga il diritto di intervenire nei processi vitali 
e mentali, e ne altera le funzioni perché non ne concepisce le cause 
invisibili. Da qui l’inizio delle malattie. Ne fa testimonianza il fatto 
che spesso quando una persona si sconnette patologicamente dalla 
mente, come quando viene colpita dalla malattia di Alzheimer, in ge-
nere rifiorisce dal punto di vista fisico. 
 
La nostra attuale coscienza fisica infatti può manifestarsi come già ab-
biamo visto grazie alla lotta fra il vitale da una parte, tendente a mo-
dellare, a condizione che il corpo si trovi all’interno di determinate 
temperature corporee, e l’emozionale dall’altra, che tende ad indurire. 
L’io vuole interferire allora nei processi vitali, come ad esempio nella 
digestione, nel battito cardiaco, nei ritmi corporei, ecc., provocando 
patologie di tipo fisico. La malattia che deriva da questa interferenza, 
tipicamente quella derivante dall’azione dei batteri, viene facilmente 
assoggettata da entità angeliche buone – attraverso quell’azione che di 
solito viene chiamata “intelligenza delle cellule” – provocando l’au-
mento della temperatura corporea, ed espellendo così l’io/coscienza 



119 

 

interferente. La febbre, che causa infatti il delirio, ossia la carenza di 
coscienza, è perciò l’azione curativa che tenta di allontanare l’intruso 
(l’io e l'emozionale) per lasciare posto all’azione legittima e guaritrice, 
ripristinando l’equilibrio alterato. L'attività medica deve in questi casi 
aiutare le attività auto-guaritrici che agiscono nel corpo. Purtroppo 
tanta parte della medicina moderna è essa stessa figlia di quella inter-
ferenza, e davanti ad una temperatura corporea alterata interviene cer-
cando di abbassarla, scambiandola per la malattia; oppure mira alla 
cosiddetta sterilità ambientale, chiudendo porte e finestre al rafforza-
mento delle difese naturali (del corpo e dell’ambiente). I batteri sono 
frutto dell’istigazione luciferina della cupidigia, sono retti quindi da 
Marte e si manifestano dove troviamo infiammazione. 
 
L’interferenza nei processi mentali, dall’altra parte, è conseguenza 
dell’allontanamento dello spirito, e può essere affrontata solo da un 
punto di partenza interiore, perché trova la sua radice nella coscienza 
stessa legata alla dimensione materiale. L’intervento luciferino ha 
aperto la via ad un’altra classe di spiriti ritardatari, appartenenti origi-
nariamente ai Principati (l’umanità del Periodo di Saturno), che pro-
ducono un’azione saturnina e raggelante, bloccando la mente 
dell’uomo nella dimensione materiale e promuovendo il Materiali-
smo. È l’intervento satanico che San Paolo definisce degliSpiriti delle 
Tenebre. Non per nulla le malattie psichiche rappresentano le “nuove” 
malattie, dovute all’aumento di importanza della mente materiale, ri-
spetto alle “vecchie” malattie fisiche, che caratterizzavano più le pas-
sate generazioni e che si presentavano con situazioni febbrili. Qui gli 
Angeli non possono nulla: è l’uomo stesso che deve trovare in sé la 
via verso la guarigione, e il solo aiuto che gli si può fornire è quello di 
aiutarlo ad aiutarsi da sé, con strumenti non legati al pensiero dialet-
tico, quali la devozione e/o la creatività artistica. Dal punto di vista 
fisico questo secondo tipo di malattia è dovuto ai virus, frutto 
dell’azione materialistica ed egoistica degli Spiriti delle Tenebre, che 
sono retti da Saturno. 
 
L’interferenza dell’io nei processi che dovrebbero essere ancora legit-
timamente guidati dall’esterno dagli Angeli nei processi vitali, e 



120 

 

nell’esclusione del Sé dalla direzione dei processi mentali, possiamo 
ritenerla essere la causa prima che accomuna tutti i tipi di malattia (fi-
sica e psichica) che colpiscono l’uomo d’oggi. 
 
 
2. La Malattia “Patologica” 
 
La malattia propriamente detta, è legata alla responsabilità diretta e 
individuale del malato in tutte le sue funzioni di pensiero, emozione 
ed azione, e deve perciò essere affrontata tenendo conto dell’intera 
composizione dell’uomo: del corpo ma anche dello spirito. Vediamo 
quindi che la vera guarigione può realizzarsi solo ripristinando l’auto-
rità dello spirito, del Sé: ma questo altro non è che il cammino spiri-
tuale, che si può fare solo tramite una crescita di coscienza. L’interfe-
renza nei processi vitali è stata in passato tenuta a freno dalla Legge 
(Jahvè e Religioni Etniche) tramite i Comandamenti, il peccato e rela-
tivo castigo, riservati ad una umanità ancora mentalmente immatura. 
L’interferenza satanica richiede un’apertura interiore dell’io verso il 
Sé, e le malattie moderne e psichiche hanno bisogno di una guarigione 
di tipo spirituale. 
 
Tipica malattia moderna è la depressione. Finché l’uomo è preso con 
la necessità vitale di soddisfare i bisogni primari, non può pensare ad 
altro che al corpo. Ma appena questi cominciano ad essere appagati, 
al posto della soddisfazione che ci si aspettava altri bisogni comin-
ciano a farsi sentire. E sono bisogni ancora più forti (nonostante chi è 
ancora alle prese con i precedenti non possa comprenderli), perché 
possono spingere anche, se non si trova loro risposta, ad annullare la 
vitalità, se non la vita. Sono i bisogni della parte spirituale dell’uomo, 
che chiedono ora di essere ascoltati; quasi come fosse questo il vero 
obiettivo, e la fase precedente di carenza dei bisogni primari fosse fun-
zionale a questo risultato. 
La medicina accademica però, tutta basata sulla risoluzione dei pro-
blemi precedenti e sulla concezione solo fisica dell’uomo, non può ri-
conoscere questi nuovi bisogni, e si trova disarmata di fronte ad essi; 
per questo l’unica risposta che essa sa dare è a livello chimico, 



121 

 

addormentando le persone e la loro coscienza, il cui risveglio era in-
vece il motivo causante lo star male. Si “spersonalizza” così la malat-
tia, dandole un nome scientifico, cioè misterioso, e da quel momento 
non “io ho la malattia”, ma “la malattia ha me”! si ripete così l’azione 
di “nominare” che fu di Adamo, e che instaurò la percezione dialettica. 
La conseguenza è che alla richiesta dello spirito di venire accolto e 
ascoltato si risponde allontanandolo e facendolo tacere. La depres-
sione ne è la conseguenza, e la sola vera medicina utile consiste nel 
riconoscere la spiritualità nell’uomo, la ricerca di quali sono le sue 
istanze e la conseguente riforma del nostro comportamento e atteggia-
mento verso la vita. Altrimenti si finisce in un circolo vizioso senza 
uscita, nel quale il danno maggiore non lo subisce la parte fisica 
dell’uomo, che dura brevemente, ma soprattutto la parte spirituale, che 
è eterna. All’origine c’è sempre la dimensione spirituale; la gente 
pensa che sarà felice quando finalmente otterrà questa o quella cosa, 
invece viene prima la felicità, e le altre cose verranno di conseguenza. 
“Pensa prima al Regno di Dio, e tutto il resto ti sarà dato in sovrappiù”. 
 
Dare una spiegazione al dolore è la misura del valore di una religione: 
la forma religiosa che non sappia fare questo non è molto utile 
all’uomo. 
In genere vogliamo tutti stare bene, senza chiederci perché abbiamo il 
dolore, ma il solo modo per stare meglio parte dalla risposta a questa 
domanda. 
Il dolore è lo strumento del nostro progresso, e senza di esso non vi 
sarebbe futuro. Davanti al dolore perciò, è importante reagire, perché 
questo è il suo scopo, il mezzo usato perché impariamo le lezioni di 
cui abbiamo bisogno. Il dolore è congegnato in modo tale da non con-
sentirci di accettarlo passivamente, ma occorre contemporaneamente 
impegnare tutte le nostre risorse disponibili per la guarigione. Attar-
darsi a recriminare porta via molta energia inutilmente. La via spiri-
tuale consente di attraversare questo stesso percorso in modo consa-
pevole, ed è quindi la sola che può – attraverso l’applicazione dei suoi 
insegnamenti – superare la necessità del dolore. La conoscenza da sola 
non trasforma; il dolore sì: per questo è utile. 
 



122 

 

Quando ci capita di dovere affrontare il dolore, se non abbiamo una 
formazione spirituale radicata e una conoscenza di qual è il suo scopo, 
ci viene di attribuirlo alla Divinità, offendendola come il dolore fosse 
una specie di Sua rivincita, o vendetta, nei nostri confronti. Ci può 
essere allora ribellione, o si può chiedere a Dio di liberarci dal dolore, 
come fosse Lui la causa di quell’evento incomprensibile che ci è capi-
tato.  
Ma la causa siamo noi, e solo noi possiamo mettere in moto altre cause 
che riequilibrino lo squilibrio che abbiamo provocato. 
Dio però non è lontano e indifferente: il Suo modo per aiutarci è quello 
più amorevole e disinteressato possibile: non può evitarci il dolore, ma 
soffre con noi. Noi possiamo sempre chiedere il Suo sostegno, che 
non ci mancherà. Dobbiamo sempre ricordare che lo scopo della vita 
non è la felicità, ma l’insegnamento. 
Dobbiamo tenere a mente che “Dio è Amore”: qualsiasi male ci possa 
colpire, in ultima analisi esso è UN BENE IN DIVENIRE, come ab-
biamo cercato di mostrare fin dalla prima pagina di questo lavoro. 
 
 
3. Una Medicina degna dell’uomo. 
 
Considerato che soffriamo tutti della malattia “della Caduta”, o Evo-
lutiva, come l’abbiamo chiamata, la strada che si apre davanti a noi è 
duplice: o ci inoltriamo ancora di più in direzione della Caduta, o cer-
chiamo di risalire verso lo spirito. E quest’ultima è la via della guari-
gione, sia alla fine di quella evolutiva, che di quella delle malattie che 
ne sono conseguenza, le quali ci interessano in questa sede, perché è 
su queste ultime che possiamo intervenire e che riguardano più stret-
tamente il campo della “Medicina”, il cui significato si può estendere 
fino ad uno stato di “mediatrice” fra il corpo e la mente (v/ meditare) 
da una parte, e lo spirito dall’altra. 
Etimologicamente, la parola “guarire” ha lo stesso significato del ter-
mine “sacro”, ossia: “da tenere lontano, che non si può toccare”. È 
evidente l’idea che guarire ha a che vedere con il sacro, con lo spirito. 
la Medicina perciò dovrebbe essere una scienza sacra e sacri dovreb-
bero essere il suo ambito e la sua azione. 



123 

 

Quando ci avviciniamo ad un essere umano per aiutarlo a guarire, do-
vremmo prima di tutto vedere lo spirito che è dentro di lui, e servirne 
(da cui la parola “terapia”) lo spirito. 
 
Nel Periodo del Sole nacque il nostro corpo vitale, con lo scopo di 
vitalizzare il corpo fisico (che era già nato nel precedente Periodo di 
Saturno). Il suo scopo è cioè quello di rendere la vita capace di mani-
festarsi in maniera efficace nel piano fisico, ma in se stessa la vita è 
increata, perché è parte dello spirito e si manifesta in ogni piano. Dal 
Sole continua a provenire questa vita, il fluido solare per vitalizzare 
il nostro corpo. 
In un organismo in buona salute, questo fluido scorre in ogni luogo 
del corpo, ma quando questa corrente viene interrotta l’organismo spe-
rimenta una sorta di squilibrio che provoca la malattia. 
Che cosa può interrompere la corrente del fluido e come ripristinarla? 
La differenza tra un piano e l’altro è data dal tasso vibratorio, poiché 
TUTTO È VIBRAZIONE. In realtà noi siamo energia, e la percezione 
che abbiamo del mondo è in definitiva una elaborazione conseguente 
al tipo di segnale vibratorio proveniente dall’ambiente che i nostri or-
gani di senso elaborano dentro di noi “a rappresentazione” della realtà.  
I nostri sensi e il nostro corpo in generale dipendono per il loro buon 
funzionamento dallo scambio vibratorio con l’ambiente (interno ed 
esterno). L’interferenza di cui abbiamo parlato è ciò che produce la 
disarmonia, derivando dal differente tasso vibratorio dei diversi vei-
coli. 
Perché il Cristo poteva guarire tutte le malattie? Perché Egli è lo Spi-
rito Solare, e in quanto tale contiene in Sé tutte le note armoniche del 
sistema solare, e poteva ripristinare quelle interrotte. Perché ha chiesto 
ai Suoi discepoli di fare altrettanto? Perché il cammino spirituale deve 
condurre ad armonizzare via via tutte le disarmonie interiori, cosa che 
si ripercuote nell’ambiente e si trasmette a coloro con i quali entriamo 
in relazione. 
 
 
 
 



124 

 

4. L'utilità del dolore 
 
"Sacrificio" implica una certa dose di quello che potremmo definire 
"dolore". Ecco allora che il dolore viene ad acquisire un significato più 
ampio se lo guardiamo alla luce della sua utilità per lo sviluppo spiri-
tuale. 
Dare un senso al dolore, d'altra parte, è un compito imprescindibile per 
qualsiasi insegnamento che voglia accompagnare l'uomo nel suo cam-
mino nella vita, e oltre. 
Il senso karmico del dolore lo abbiamo già sufficientemente approfon-
dito; ma la questione non si esaurisce qui: quante volte vediamo (in 
noi stessi, ma anche negli altri) che la sofferenza colpisce privile-
giando, a quanto pare, proprio quanti sono inseriti in un percorso spi-
rituale! Troviamo qui una ulteriore spiegazione: dimostrarsi in grado 
di fare passi in avanti superiori a quelli probabilmente previsti prima 
della incarnazione, mette in moto dinamiche che approfittano della si-
tuazione per trarne maggiore beneficio evolutivo, presentando conti 
che si era preferito dilazionare. 
Ma questo ha ancora a che vedere con il karma. Il dolore può arrivare 
anche più in là. 
Accelerare il progresso spirituale si traduce in una accelerazione vi-
bratoria del corpo fisico, in un dover adeguarsi a cambiamenti che - 
come tutti i cambiamenti - richiedono un certo "lavoro", un certo 
sforzo, e perciò un certo dolore. Quando si verifica questo, che pos-
siamo definire anche col termine di "prova", è importante saperlo sen-
tire e riconoscere in questo senso, poiché la risposta migliore, e la più 
utile, è quella di accettarlo. Accettarlo in quanto apportatore di uno 
scopo favorevole al nostro bene. Un tale atteggiamento, fra l'altro, 
consiste di viverlo e sopportarlo in modo molto più leggero e molto 
meno doloroso. Opporsi al male - di qualsiasi tipo sia - lo possiamo 
paragonare al dibattersi in un mare in tempesta: andare contro le onde 
finirà, prima o poi, con lo sfinirci e con l'annegarci. È molto più pro-
duttivo e agevole lasciarsi andare, nuotare, come si dice, "a morto". 
Forse si berrà un po' d'acqua, ma si resterà a galla. Poi, se saremo in 
grado di accrescere la nostra coscienza, potremo riuscire ad immer-
gerci in profondità, ad entrare negli abissi di noi stessi: lì le acque sono 



125 

 

sempre calme, e la tempesta apparirà solo per quello che in realtà è: 
un'increspatura della superficie, incapace di sconvolgerci. E potremo 
dire con S. Paolo: "Più nulla mi turba". 
Esiste anche la possibilità di non riuscire ad accettarlo: la libertà indi-
viduale a questo livello è sempre in gioco. Ci troviamo allora davanti 
ad un investimento che non ha prodotto il guadagno sperato; è una 
perdita nel capitale evolutivo che corre il rischio di farci arrivare al 
fallimento. È importante perciò praticare con costanza l'esercizio 
dell'ottimismo e del pensiero positivo. 
Accettare il dolore sapendo che cela sempre una finalità, è diverso dal 
permettergli di abbatterci. Usiamo quella dote dello spirito che è la 
Volontà per evitare questa deriva, perché il solo risultato che ottiene è 
quello di accrescere ulteriormente il dolore. 
Si può anche imparare dal proprio dolore. Soffrire nella propria carne 
ci può aiutare a comprendere gli altri, accrescendo in noi quella dote 
spirituale propizia all'avvicinarsi all'Unità, che è la compassione. 
 
Tutto quello che abbiamo fin qui detto ha un unico denominatore co-
mune: la crescita della coscienza. Anche quando non ce ne rendiamo 
conto e non ne siamo consapevoli, o quando non ci sembra, questa è 
l'utilità ultima del dolore. E questo anche nel caso di nostra risposta 
negativa. Saperlo però accettare in quanto ha una finalità è uno stru-
mento in più per fargli raggiungere lo scopo; e farlo terminare prima. 
È sempre da considerare, inoltre, che più una persona è spiritualmente 
sensibile, più richiama energie terapeutiche che si attivano per ripri-
stinare l’equilibrio e guarire le sue malattie. Spesso la medicina mate-
rialistica risulta in questi casi deleteria, perché blocca dall’esterno que-
sto flusso interiore benefico. 
 
 
5. Il ruolo dell’Astrologia. 
 
Definizione dell’Astrologia: “La vera Astrologia non è la predizione 
della fortuna; essa è la chiave scientifica del carattere, e carattere è 
destino”. 
 



126 

 

Ciò vuol dire che ad ogni rinascita, noi ci ripresentiamo con i de-
biti/crediti accumulati nelle vite precedenti, e questi debiti/crediti sono 
“scritti” nei nostri veicoli, tanto in quello fisico che in quelli invisibili. 
I corpi dell’uomo perciò rappresentano il suo passato, con il quale 
deve fare i conti: questo è imprescindibile. Il futuro dipende dal pre-
sente, e il presente dipende dalla nostra Volontà, ma la volontà deve 
fare i conti con il passato. 
Gli atomi-seme costruiscono i diversi veicoli secondo linee di forza 
conseguenti alle qualità dei veicoli stessi nell’ultima vita, più la cre-
scita animica sviluppata nel periodo post-mortem. Le condizioni am-
bientali, le relazioni e gli eventi principali sono dettati da linee di forza 
che rispondono a leggi analoghe, provenienti però da sfere di vibra-
zione in risonanza con i diversi veicoli. Questa attività è studiata e re-
gistrata dalla scienza astrologica, che determina perciò l’ambiente e le 
esperienze di questa vita, in base alla nostra situazione patrimoniale 
di destino. In fondo si tratta dello stesso principio della malattia: far 
fare l’esperienza meritata al fine di acquisire nuova esperienza che 
consenta di non ripetere gli errori (e di accrescere le azioni corrette). 
Anche in questo caso pertanto diventa importante la coscienza di que-
ste energie, ed è perciò che il Cristianesimo Interiore considera sacra 
la scienza astrologica, e la insegna. Deve però essere insegnata sotto 
questo punto di vista, altrimenti svolge la stessa funzione della medi-
cina convenzionale, che non sa risalire alle cause e rischia di provocare 
ulteriori danni invece di eliminarli. 
 
Abbiamo qui un ulteriore prova del fatto che non è giusto l’atteggia-
mento di chi dice: “Non è colpa mia quello che mi succede; sono sfor-
tunato”. Oppure: “Sono fatto così, non posso farci niente” (invece lui 
è il solo che può farci qualcosa). O ancora: “Sono cresciuto in un am-
biente difficile, che mi ha rovinato, e ora sono irrecuperabile e non 
sono responsabile di quello che faccio”. Chi si rivolge all’Astrologia 
in quest’ottica chiede: “Quando starò meglio?”; la sola risposta possi-
bile è: “Non lo sappiamo”, perché l’Astrologia non predice gli avve-
nimenti, dice quali sono i nostri punti deboli e quali quelli da usare per 
contrastarli, cioè i punti forti, e il momento migliore per usarli, ma la 
volontà e l’uso che ne facciamo dipende solo da noi. La volontà non 



127 

 

appartiene alla personalità, ma allo spirito. Il dolore ha senso solo se 
inserito in un ambito di libertà. 
L’ambiente, gli influssi astrali sotto cui nasciamo, sono il risultato 
delle nostre scelte passate. Il futuro dipende dalle nostre scelte di 
adesso. 



128 

 

A Te, Che Soffri  
  
A te che soffri, nel corpo o nello spirito,  
prima di tutto mi presento: Io Sono te,  
ma non quell'io nel quale usi riconoscerti;  
quell'io che davanti a questa prova si fa mille domande,  
e non trova neppure una risposta;  
quell'io che però spera ancora di ricevere  
una spiegazione, una giustificazione, un motivo di tutto questo do-
lore.  
Sappi che Io Sono sempre con te,  
che quando riesci a dormire ti incontro,  
e ti racconto la scelta che facesti.  
"Ricordi" - ti dico - "Ricordi quando eravamo uno,  
quando la tua coscienza ancora non si era spezzata  
e vedevi in modo chiaro e limpido  
quello che è per te il vero bene.  
Prima di nascere avevi stabilito:  
'Nella vita terrena che mi appresto a vivere  
accetto di affrontare questa prova,  
prova dura e difficile, che mi sembrerà talvolta insostenibile, 
ma ora, mentre mi trovo nella Vera Realtà,   
so che alla fine si rivelerà nella sua vera luce,  
perché mi consentirà di arricchirmi  
in modo che altrimenti sarebbe impossibile.  
Quanto felice sarò alla fine, una volta finito tutto questo,  
quando mi ritroverò ancora in questa Vera Realtà,  
e potrò dirmi: Bravo/a, sono riuscito/a a farlo,  
e adesso la mia luce interiore è così bella,  
così calda, così piacevole, così utile,  
che posso dire: Ne è valsa davvero la pena.  
In fondo è stato breve, e il risultato sarà eterno!'.  
Ricordi - ti dico - tutto questo?  
Quando Io Sono con te, quando riesci a dormire,  
allora mi sorridi (sì, sai farlo ancora),  
e mi dici: Sì, ricordo, e sono felice.  



129 

 

Stammi vicino nei momenti più difficili,  
aiutami a non maledirlo, ma anzi a benedirlo".  
Ecco, Io Sono qui per questo, 
per tenere fede a questo impegno, e a ricordartelo.  
In fondo a te stesso/a, tu conosci questa verità:  
cercala e abbine cura. Per adesso questa è la tua risposta.  
Io Sono sempre con te!  
Arrivederci a presto, al prossimo sonno!  
 
  



130 

 

  



131 

 

 
 
 
 
 

IL LABORATORIO INTERIORE 
 
 

1. La colonna vertebrale. 
 
Nel prosieguo di questo lavoro, le basi di quanto esporremo non po-
tranno ora trovare fondamento che sugli insegnamenti esoterici. Do-
vremo allora parlare dell’iniziazione, quale via più stretta, ma molto 
più veloce, capace di dare una saggezza e un potere tali da poter col-
laborare nella Grande Opera che le forze dell’universo stanno met-
tendo in atto a favore del genere umano. Risulterà anche utile la lettura 
del libro “La Bibbia racconta”. 
 
Nella Bibbia, gli spiriti luciferini che tentarono l’uomo sono descritti 
come serpenti: fu il serpente a indurre Eva a mangiare il frutto che 
Jahvè aveva proibito. Questo frutto rappresenta l’atto generatore com-
piuto al di fuori del controllo degli Angeli, che allora sovrintendevano 
questa funzione; infatti, “anche Adamo ne mangiò”. 
Ma perché gli spiriti luciferini vengono descritti come serpenti? 
Nell’epoca evolutiva in cui si svolgono i fatti narrati, l’uomo non 
aveva ancora sviluppato una coscienza obiettiva di veglia come quella 
di cui è attualmente dotato. Pur trovandosi già a vivere nel periodo 
della Terra, egli stava ancora ricapitolando le fasi precedenti, e la sua 
coscienza era più concentrata nei piani sottili che in quello materiale: 
non aveva ancora aperto gli occhi. La parte involutiva del processo di 
evoluzione non era ancora terminata, per cui le forze celesti andavano 
formandogli il corpo fisico. In qualche modo egli le percepiva, e per-
ciò si sentiva parte integrante dell’universo e della natura; soltanto più 
tardi, quando perse questo contatto, si ritrovò solo, ad “errare”, sia nel 
senso di sbagliare, sia nel senso di vagare, nel deserto del mondo. 



132 

 

Gli insegnamenti dello Yoga (termine che, come la parola “religione” 
significa unione) sono di tipo orientale, e risalgono appunto ai tempi 
di ultima involuzione del genere umano. A chi si rivolgeva a questo 
insegnamento, veniva allora richiesto di visualizzare alcuni organi in-
terni del corpo, ad esempio il cuore o l’insieme bile-cistifellea. Oggidì 
questo insegnamento viene distorto e materializzato, per cui si chiede 
all’aspirante di visualizzare il cuore, ed egli intende il muscolo car-
diaco, o un complesso di carne chiamato cistifellea. Il risultato, se ri-
sultato vero può esserci, non deve davvero essere un bello spettacolo! 
Ciò che nell’antichità si voleva ottenere, concentrando la propria at-
tenzione su quegli organi, era invece il risalire al contatto con le forze 
formatrici celesti che li stavano forgiando. 
Il moderno uomo di scienza afferma che l’uomo e la Terra stessa sono 
formati da sostanza cosmica, cioè un insieme di particelle invisibili 
che viaggiano per tutto l’universo, che lo invadono in ogni suo settore, 
e che bombardano continuamente il nostro pianeta. Quando dice que-
sto, egli però non si accorge che sta confermando due concetti che 
l’esoterismo da sempre sostiene, e che fino a pochi anni fa causavano 
l’incredulità, se non la derisione degli stessi scienziati. 
• Il primo concetto è quello dello spazio pieno: dal punto di vista 

dell’esoterismo non può esistere spazio vuoto, che sarebbe sino-
nimo di inutilità e casualità. L’universo è pieno di particelle, luce 
e linee di energia, le quali vengono per così dire catturate da 
Grandi Entità per formare i sistemi solari e planetari che noi os-
serviamo; 

• il secondo concetto è quello della relazione astrologica fra i corpi 
celesti e l’uomo e tutto ciò che vive. Sappiamo bene come i due 
corpi celesti più vicini, per distanza spaziale ed energia, cioè la 
Luna e il Sole, agiscano nella nostra vita; ebbene, lo stesso pos-
siamo affermare, a livelli più sottili, per tutti i corpi celesti, o me-
glio, per tutti i tipi di energie che viaggiano nel cosmo, e che pos-
sono far capo ai corpi che le emanano. Noi dunque siamo prodotti 
da quelle stesse energie, ed erano queste che lo Yoga ci insegnava 
ad afferrare con la nostra coscienza di allora. 

 



133 

 

Essendo tutto l’universo così collegato, tenuto insieme dalle stesse 
leggi, collegarsi coscientemente con quelle forze significava cono-
scere meglio se stessi. In fondo, è quello che facciamo con la scienza 
di oggi, quando ricerchiamo l’origine dell’universo (e di noi stessi) nel 
più lontano e profondo spazio-tempo. Il fatto che alcune affermazioni 
proprie dell’esoterismo siano per molti anni considerate per lo meno 
stravaganti dalla scienza, fino a quando essa stessa non ne scopra, per 
altre vie, la veridicità, dovrebbe farci riflettere: un atteggiamento più 
umile ed aperto da entrambe le parti potrebbe forse essere più propizio 
alla conoscenza. Le “dimostrazioni” che lo scienziato chiede all’eso-
terista non possono essergli fornite, perché essi usano diversi mezzi di 
conoscenza: esteriore l’uno ed interiore l’altro, e finiscono inevitabil-
mente per parlare due linguaggi differenti, magari ....dicendo le stesse 
cose, anche se non fra loro intelligibili. Il movimento dei pianeti e 
delle stelle rappresentano il movimento evolutivo, perché entrambi 
rispondono alle stesse leggi universali, così come le lancette dell’oro-
logio rappresentano il trascorrere delle ore, pur non essendo esse le 
ore, che esistono incuranti della loro presenza o meno. 
 
Visualizzare il cuore, quindi, voleva portare ad un contatto con la di-
vinità che stava immettendo un certo tipo di forze all’interno 
dell’uomo: questo era lo scopo dell’insegnamento Yoga.  
In un modo analogo, quando lo spirito luciferino entrò nella coscienza 
di Eva, lo fece penetrando nel canale in formazione che univa l’organo 
sessuale con il cervello, ed essa lo percepì esattamente in quella forma. 
Cosa dà il suo aspetto al serpente? In fondo, esso non è altro, dal punto 
di vista fisico, che un corpo privo di arti, cioè caratterizzato solo dalla 
colonna vertebrale; Eva visualizzò la propria colonna vertebrale, e vide 
il serpente! 
 
Se gli spiriti luciferini pensarono di penetrare nella colonna vertebrale 
umana per agire in essa, avevano sicuramente i loro buoni motivi. Essa 
unisce i due organi creatori dell’uomo: l’organo con cui egli concepi-
sce i propri figli, e l’organo con cui concepisce i propri pensieri (cioè 
i figli spirituali): la colonna vertebrale, perciò, è il campo, il laborato-
rio in cui avviene la generazione, in cui l’uomo è caduto finendo nella 



134 

 

degenerazione, e in cui dovrà risollevarsi, per mezzo della rigenera-
zione. 
Dal punto di vista esoterico, dunque, la colonna vertebrale nella dire-
zione di discesa delle energie è il vero “albero della conoscenza”, il 
tramite di collegamento fra i due organi generatori: il primo più pro-
priamente legato alla corrente indotta, cioè esterna, che persegue la 
procreazione di altri corpi fisici; il secondo più propriamente legato 
alla corrente autonoma, interna, che permette all’individualità di espri-
mersi nel mondo esterno. 
 
Anche uno sguardo allo sviluppo del feto umano (che sappiamo essere 
una ricapitolazione dello sviluppo evolutivo) ci mostra come i due or-
gani generatori siano tra loro collegati. La posizione stessa del feto li 
mostra come adiacenti. 
Poi i due organi si ....separano, fino a trovarsi agli antipodi nel corpo 
eretto dopo la nascita. Ricordiamo fra l’altro la parentela esistente fra 
gola-laringe e organi genitali (ad esempio il cambiamento di voce nel 
maschio alla pubertà). 
Guardando chiaroveggentemente la colonna vertebrale, troviamo che 
in essa scorrono tre tipi di energia. Esse altro non sono che la sede 
delle forze che hanno costruito il corpo umano quale ci appare ora, e 
che continuano tuttora a farlo. 
L’unico modo di effettuare una indagine fisiologica di un organismo 
vivente anziché di un cadavere, è l’esame chiaroveggente. Quando si 
può accedere a tale visione, nei suddetti canali troviamo i diversi tipi 
di forze, così esotericamente distinte:  
la forza edenica che dapprima costruì il cervello come intermediario 
fra Jahvè e gli Angeli da una parte, e l’uomo in evoluzione dall’altra. 
È questa la sede della forza indotta, che da un punto di vista mentale 
avrebbe dovuto forgiare l’uomo come essere docile e obbediente ai 
comandamenti. Essa regola i nervi simpatici, retti quindi da forze lu-
nari (gli Angeli); nell’altro, opposto canale, troviamo invece la forza 
egoica, che si oppone alla prima, e che per mezzo dell’influsso lucife-
rino permette all’uomo di affrancarsi dal regime jehovitico, con il ri-
sultato però di restare schiavo della dimensione fisica della vita. Detta 
forza regola i nervi motori, retti da forze marziane (gli Spiriti 



135 

 

Luciferini). Con il prevalere di quest’ultima forza iniziò la degenera-
zione dell’uomo.  
 
Sembra, tuttavia, che non tutti gli appartenenti al genere umano siano 
a suo tempo stati succubi dell’istigazione luciferina: non tutti gli uo-
mini, cioè, furono espulsi dal Sole centrale quando si formò il pianeta 
Terra nell’epoca Iperborea. Alcuni erano già più evoluti di quanto noi 
stessi non lo fossimo, per cui restarono più a lungo nel grande globo 
infuocato e furono espulsi solo successivamente, abitando un’orbita 
più vicina al Sole: essi sono noti nel Cristianesimo Interiore con i nomi 
di signori di Venere e signori di Mercurio, e accorsero in nostro 
aiuto in quelle fasi critiche della nostra evoluzione.  
Possiamo vedere qui come gli insegnamenti esoterici possono farci 
meglio comprendere e dare la giusta luce anche ad argomenti appa-
rentemente ad essi non legati in modo diretto: gli abitanti di altri pia-
neti, gli extraterrestri, possono veramente venire considerati nella loro 
vera veste. L’universo, come già detto, è pieno di vita; è solo la nostra 
attuale consapevolezza a non essere ancora in grado di coglierla attra-
verso i nostri sensi. 
Troviamo pertanto anche qui sia entità regolari, che ci spingono e aiu-
tano ad evolvere, che entità ritardatarie, che hanno bisogno di sfrut-
tarci per poter proseguire nella loro evoluzione irregolare. 
 
La perdita del contatto con i piani spirituali e la sottomissione agli in-
flussi di entità ritardatarie quali sono i marziani spiriti luciferini (ritar-
datari degli Angeli) e i saturnini spiriti delle tenebre (ritardatari dei 
Principati), indussero l’uomo ad una vita materiale e a una condotta 
selvaggia. Fu grazie al lavoro dei signori di Venere e di Mercurio che 
la civiltà cambiò il suo corso. Essi furono le guide della prima umanità, 
e ci influenzano oggi attraverso l’emisfero cerebrale destro, che come 
sappiamo è più incline al pensiero intuitivo, analogico e sintetico o 
“sinottico”, in contrapposizione con quello razionale, logico e anali-
tico dell’emisfero sinistro, dominato dagli spiriti marziani. 
 
 
 



136 

 

2. Il cuore, strumento di rigenerazione. 
 
L’azione salvifica del Cristo cosmico si estende in ogni dimensione 
che l’essere umano intercetta nel suo viaggio verso la perfezione. Oltre 
alla dimensione planetaria, con l’influsso della sua Energia purifica-
trice dalla quale noi possiamo attingere per trarre ispirazione verso il 
miglioramento di noi stessi dal punto di vista spirituale, e per mante-
nere la Terra nella sua orbita attuale attorno al Sole con il risultato delle 
stagioni e dell’alternanza delle forme di vita che la abitano, anche nella 
dimensione individuale l’uomo riceve il risultato del suo sacrificio an-
nuale. In questa azione, lo spirito del Cristo affronta entrambi gli Osta-
colatori che lottano contro di Lui per impedirci di edificare la dimen-
sione eterea in cui coscientemente trasferirci – il Regno che non è di 
questo mondo – perché con ciò essi perirebbero: gli spiriti luciferini e 
gli spiriti satanici o delle tenebre. Per i primi l’azione Cristica agisce 
nella colonna vertebrale, aprendoci all’influsso di Urano, il pianeta 
cristico ottava superiore di Venere, aiutandoci a superare la passiona-
lità e la cupidigia; per i secondi Egli si apre la strada – che il pensiero 
mediato gli sbarra davanti nel cervello – verso il cuore, coinvolgendo 
Nettuno ottava superiore di Mercurio, il cui influsso spirituale si può 
definire come “divinità”. 
 
Ripetiamo, perché essenziale, il concetto già espresso parlando 
dell’intervento cristico nella Terra. Nella nostra esistenza quotidiana, 
accanto alla percezione mediata dai sensi che dà origine al pensiero 
razionale, le immagini del mondo esterno entrano nei polmoni attra-
verso la respirazione e passano tramite il sangue nel cuore, dove si 
imprimono nell’atomo-seme del corpo fisico. È la fonte della già ri-
cordata memoria inconsapevole e della percezione im-mediata. 
Il cuore è in comunione con lo Spirito Cristico, dal quale per via eterea 
riceve im-mediatamente la corrispondente percezione che, lungo il 
nervo vago, giunge al cervello. Qui trova di conseguenza origine il 
pensiero intuitivo. Essendo però la mente e il corpo emozionale suc-
cubi dell’istigazione luciferina e degli altri Ostacolatori, questi pren-
dono ordinariamente il sopravvento sull’intuizione, frustrandone i 
suggerimenti a vantaggio degli elementi razionali mediati. In questo 



137 

 

modo, l’individualità non riesce a far breccia per dirigere quelli che 
dovrebbero essere i suoi veicoli di espressione ed esperienza, e a reg-
gere nel sistema nervoso i nervi motori restano gli influssi degli spiriti 
luciferini, che lo esercitano per mezzo del controllo dell’emisfero si-
nistro del cervello. 
Col tempo il cuore, spinto dall’Individualità, potrà irrorare di sangue 
in misura maggiore all’emisfero destro del cervello, quello che non 
viene direttamente presidiato dagli influssi ostacolanti. Il cuore stesso, 
in effetti, si va lentamente spostando a destra. Recenti scoperte scien-
tifiche hanno mostrato (con notevole sorpresa da parte dei ricercatori) 
che nel cuore è presente una cellula finora sconosciuta, capace di sin-
tetizzare e liberare un tipo di elementi chimici considerato prima di 
pertinenza esclusiva del cervello, che ha la facoltà di interagire con 
campi elettromagnetici. Una cellula con attività magnetica dello stesso 
tipo si trova nel cervello, il che ha fatto concludere che vi siano colle-
gamenti elettromagnetici fra cuore e cervello. Ancora una volta il Cri-
stianesimo interiore ha anticipato la scienza esteriore; non solo, ma 
conoscendo anche il motivo di quello che viene da quest’ultima sco-
perto. 
 
I tre canali energetici della colonna vertebrale, oltre ad una funzione 
biologica, assolvono soprattutto da vie d’accesso per entità superiori 
all’uomo. Il canale di sinistra è occupato dagli Spiriti Luciferini di 
Marte, lungo il quale scende la forza passionale egoica; e il canale di 
destra sotto la giurisdizione lunare degli Angeli, nel quale scorre la 
forza edenica. 
Grazie allo sforzo che l’uomo compie per agire sotto la guida del 
cuore, per servire gli altri, e quindi per lo sviluppo del corpo vitale, la 
forza passionale non trova più nutrimento, agendo l’uomo non già per 
l’egoistica soddisfazione dei sensi, ma per puro amore altruistico. Si 
attiva allora un terzo canale di energia, e inizia a risalire la corrente 
spirituale creatrice non utilizzata sessualmente, sotto il governo di 
Nettuno, ottava superiore di Mercurio. È questa la fecondante energia 
che in esoterismo viene chiamata Fuoco del Padre, capace di ricon-
quistare l’emisfero cerebrale sinistro, attualmente preda della passio-
nale gerarchia marziana.  



138 

 

Per gli individui dal temperamento mistico o contemplativo la forza 
sessuale non utilizzata scesa lungo il canale destro della colonna ver-
tebrale, risale attraverso il terzo canale fino al cuore e al cervello, po-
larizzata positivamente nel cuore e negativamente nel cervello; per il 
temperamento occultistico od operativo, all’opposto, la forza sessuale 
non utilizzata scesa lungo il canale sinistro della colonna, risale attra-
verso il terzo canale fino al cuore e al cervello, polarizzata negativa-
mente nel cuore e positivamente nel cervello. Per questa ragione, in 
termini generali, gli individui di sesso femminile sono inclini al tem-
peramento contemplativo, mentre gli individui di sesso maschile si in-
clinano maggiormente verso il temperamento operativo. 
 
Questo lavoro è stato già completamente realizzato soltanto dalle più 
avanzate individualità del genere umano, che iniziarono con noi l’evo-
luzione sulla Terra fin dalla sua espulsione dal Sole centrale. Sono esse 
che ora hanno assunto il compito di aiutare i loro fratelli a ripercorrere 
lo stesso cammino da loro inaugurato. Avendo nel modo descritto svi-
luppato positivamente entrambi gli emisferi cerebrali, essi hanno la 
facoltà di chiudere il cerchio della generazione, abbandonando la de-
generazione e praticando la rigenerazione come entità creatrici com-
plete.  
 
Possiamo pertanto costruire il seguente schema che parte dalla fase 
sessuata: 
 
 
 
cervello 
 
col. vertebrale 
 
organo sessuale 
 
 
                                           femmina                 maschio 
 



139 

 

per giungere a quella di androgino spirituale: 
 
 
 
  piani sottili 
 
 
 
 
 piano materiale 

 
 
La conquista di questo stato apporta un perfetto equilibrio interiore, 
capace di superare tutte le differenze che attualmente ci costringono a 
fare determinate esperienze e ce ne precludono altre, e conseguente-
mente ad annullare tutti i condizionamenti, rendendo chi lo raggiun-
gesse veramente padrone del proprio destino, artefice in prima persona 
dell’instaurarsi sulla Terra della fratellanza universale, che è la meta 
del vero Cristiano interiore. 
 
Esistono dei sistemi per rinforzare la corrente edenica, con l’obiettivo 
di recuperare la visione chiaroveggente perduta a causa dell’intervento 
luciferino, esercizi respiratori in primis, e molti si gettano a capofitto 
avidi di diventare, ai loro occhi, degli “iniziati”. Si otterrebbe però il 
risveglio di una forma di chiaroveggenza legata alla percezione e al 
tipo di coscienza che l’umanità aveva nel passato: non si tratterebbe 
perciò di un reale progresso spirituale, che non varrebbe il pericolo 
che spesso accompagna la pratica di questi esercizi. 
 
Ma oltre a condurre una vita pura e amorevole, come già accennato, 
l’aiuto decisivo, capace di darci una spinta vincente in questa Grande 
Opera, è come già sappiamo quello a cui possiamo noi stessi attingere, 
grazie all’intervento nella nostra storia dello Spirito del Cristo. Leg-
giamo in Marco 10: "È lecito ad un marito ripudiare la propria mo-
glie?", fu chiesto al Cristo. "Che cosa vi ha ordinato Mosè?". Rispo-
sero: "Mosè ha permesso di scrivere un atto di ripudio e di 



140 

 

rimandarla". "Per la durezza del vostro cuore [presente] egli scrisse 
per voi questa norma, ma all'inizio della creazione Dio li creò [pas-
sato] maschio e femmina; per questo l'uomo lascerà [futuro] suo padre 
e sua madre e i due saranno una carne sola". Con queste citazioni da 
Genesi 1,27 e 2,24, il Cristo intese che la separazione fra uomo e 
donna, lo stato sessuato, non era così all'inizio, e dovrà cessare in fu-
turo, quando di conseguenza non ci saranno né padre né madre, perché 
ci sarà la "vita eterna" e le due polarità saranno ancora riunite "in una 
carne sola", tornando allo stato androgino. Lo stato sessuato perdurerà 
fintantoché perdurerà la durezza di cuore, ossia l'odierno stato di pen-
siero dialettico dell'umanità.  
Nell'ultimo libro del Vecchio Testamento troviamo come una eredità 
futura ciò che supera quella che, fino a quel momento, era invece la 
regola del "Moltiplicatevi": 
 
"Il Signore è testimone fra te e la donna della tua giovinezza, che ora 
perfidamente tradisci, mentre essa è la tua consorte, la donna legata 
a te da un patto.  
Non fece Egli un essere solo dotato di carne e soffio vitale? Che cosa 
cerca quest'unico essere, se non prole da parte di Dio? Custodite dun-
que il vostro soffio vitale e nessuno tradisca la donna della sua giovi-
nezza".  (Malachia 2: 14,15) 
 
La "donna della giovinezza" è la polarità che nella prima creazione 
formava un "unico essere" assieme all'altro polo, e la "prole da parte 
di Dio" indica il potere creatore che ne consegue, oggi perduto a causa 
della separazione sessuata. Per recuperarla, come l'evoluzione ri-
chiede, occorre "custodire il soffio vitale", anziché disperderlo conti-
nuamente, cosa che "tradirebbe la donna della giovinezza".  
 
Se osserviamo con occhio disincantato la gente che ci circonda, ci ren-
diamo presto conto che la stessa si può dividere in due grandi catego-
rie, che si differenziano nettamente - fatte salvo le solite eccezioni - 
dal punto di vista della conformazione fisica, dei modi di fare e di 
esprimersi, degli atteggiamenti, degli abiti che indossa e dei rispettivi 
colori, del modo in cui reagisce di fronte ai fatti della vita, ecc.; 



141 

 

insomma, due mondi completamente differenti tra loro, che convivono 
e si incrociano continuamente. Si tratta, come già sarà evidente, del 
mondo maschile e del mondo femminile.  
Ogni rappresentante di uno di questi mondi, nel contempo, non è in-
differente al sesso opposto; anzi, è fatalmente attratto dal “mistero” 

che l’altro incarna. Un mistero che lo spinge a venire scoperto e inda-
gato. È come se l’altro, del sesso opposto, fosse un continente ogni 
volta nuovo che deve essere esplorato, che deve essere, come effica-
cemente si dice, “conquistato”. E ogni volta la conquista deve affron-
tare situazioni e rischi diversi. 
Da dove viene questa spinta alla conquista, al fatto che anche un in-
contro di sguardi, anche del tutto occasionali ed estemporanei, apra 
improvvisamente la mente a fantasie e reazioni inesistenti fino ad un 
istante prima? Da dove viene l’ansia di affrontare e conquistare, com-
prendere, questo mistero?  
Si può rispondere facilmente da un punto di vista materiale: la natura 
vuole la prosecuzione della vita, e tutto questo deriva dall’attrazione 
sessuale che ha proprio questo scopo. Molto spesso, infatti, la cosa si 
sviluppa focalizzandosi sull’aspettativa erotico-sessuale. Se è questa 
la strada intrapresa, allora ben presto quell’alone di mistero che ci 
aveva assalito precedentemente si dissolve, avendo trovato una via di 
sfogo e di esaurimento. Ma sarebbe, come molto spesso in verità è, un 
vero “peccato”. Non un peccato nel senso di colpa, ma nel senso di 
un’occasione perduta. Se riuscissimo a considerare quel mistero, e 
quella spinta a risolverlo, da un punto di vista spirituale, vedremmo 
che esso ha uno scopo più profondo e coinvolgente, che non si esauri-
sce in un istante, ma che chiede un lavoro continuo e molto più appa-
gante: quel continente misterioso ci richiama ad una parte mancante 
di noi stessi, alla nostalgia che vuole ricostruire l’unità dalla quale 
fummo spiritualmente separati per vivere nel mondo materiale. Sap-
piamo di non essere completi, e aspiriamo inconsciamente al rispri-
stino dell’unità che caratterizza lo Spirito. 
L’aspetto fisico non va naturalmente abbandonato o allontanato, ma 
dovremmo coltivare il mistero derivante dalla convivenza con il 
mondo al quale non apparteniamo per questa vita, come un invito a 
compiere una esperienza soprattutto interiore, arricchente 



142 

 

spiritualmente e non “consumabile”, ma duratura. Un avvertimento 
urge a questo punto: il sacrificio dell’energia espressa sessualmente 
per utilizzarla a livello spirituale dev’essere fatto con intelligenza: 
senza l’aspirazione suggerita dal cuore e rafforzata dalla devozione 
può diventare perfino pericolosa. Per spegnere il fuoco della passione 
è necessario sostituirlo con un altro fuoco: quello dell’aspirazione, 
miccia per accendere il Fuoco del Padre. 
 
 
3. La Nuova Gerusalemme. 
 
Delle Grandi Religioni diffuse sulla Terra, soltanto quella cristiana 
non afferma di aspettare un Dio che deve venire, ma uno che deve 
ritornare. Egli infatti si è già incarnato, ha vissuto nel nostro corpo di 
morte, è morto fisicamente ed è salito nel Regno dei Cieli, da dove 
dovrà tornare per instaurare definitivamente il Suo Regno sulla Terra.  
Questo è quello che la Chiesa afferma, e corrisponde effettivamente 
agli insegnamenti del Cristianesimo Interiore.  
 
In Isaia 14 troviamo l’astro del giorno, rappresentante Lucifero, che 
cade dal cielo, perdendo il suo trono su Babilonia (Babel-on = porta 
del sole). La città di Babilonia, assisa sopra sette colline e dominante 
il mondo, simbolizza l’emisfero cerebrale sinistro. Essa viene dunque 
descritta come destinata a cadere e a perdere il suo regno, il suo domi-
nio sull’uomo.  
Troviamo poi un’altra luce, che sorgerà dopo la caduta di Babilonia e 
regnerà per sempre in Gerusalemme (Jer-u-salem = terra di pace). 
Essa discende dal cielo, ha dodici porte sempre aperte ed è dotata di 
luce propria (perciò interiore, non riflessa), e rappresenta l’emisfero 
cerebrale destro. 
Babilonia possiamo collegarla, con le sue sette colline o posti di os-
servazione, ai sette posti di osservazione presenti nel capo, cioè ai 
sensi: due occhi, due orecchi, due narici e una bocca. In altre parole, 
alla percezione mediata e alla comunicazione. 
Le dodici porte della conoscenza interiore di cui è dotata Gerusa-
lemme, città illuminata internamente, possiamo collegarle ai dodici 



143 

 

nervi cranici, che ci viene annunciato saranno sempre aperti e consa-
pevoli. Facoltà questa, come abbiamo visto, che non può essere eser-
citata restando nel piano chimico, con la conseguente necessità di al-
ternanza fra sonno e veglia. 
 
Abbiamo già visto che quando, per aver mangiato il frutto dell’albero 
della conoscenza, i nostri progenitori furono cacciati dall’Eden, vi 
montò a guardia un Cherubino, dotato di spada fiammeggiante, a di-
fesa dell’altro albero che vi si trovava: “l’albero della vita”. L’uomo 
infatti, da quando erra nel deserto del mondo, deve poter morire per 
continuare la sua evoluzione; se egli avesse mangiato anche il frutto 
dell’albero della vita, imparando come far vivere il suo corpo senza 
passare attraverso la porta della morte, il suo progresso sarebbe stato 
pregiudicato.  
Tutto ciò dobbiamo considerarlo come riservato ad un futuro? Ancora 
una volta, ricordiamo che in esoterismo la lettura va fatta calandola 
nel presente. L’eternità non riguarda un tempo calcolato come siamo 
abituati a fare noi: non sarebbe una cosa accessibile, né corretta. L’ac-
cesso all’eternità, in verità, è sempre presente, purché cessiamo di 
guardare fuori, con la percezione mediata e la ragione speculativa vit-
tima dell’illusione luciferina; dobbiamo imparare a guardare dentro, 
usando la percezione im-mediata. Come già sottolineato, quest’ultima 
supera lo spazio-tempo proprio della ragione, e ci fa approdare nei 
piani spirituali, dove, di conseguenza, lo spazio-tempo è superato 
dall’eterno presente: “Prima che Abramo fosse, Io sono”. Nello spa-
zio-tempo l’energia si consuma, sfrutta risorse e produce scorie: siamo 
costretti a lottare per il pane – quello che mangi tu lo sottrai a me; nei 
piani spirituali accade esattamente il contrario, abbiamo la moltiplica-
zione dei pani. Più condivido, più ho. Lì tutto è di tutti, e tutti possono 
sempre accedervi; togliere significherebbe precipitare nello spazio-
tempo. Ecco la base della legge del servizio e del donare se stessi. 
 
I templi sono luoghi dove i popoli trovano collettivamente il contatto 
con la divinità per mezzo di intermediari noti come sacerdoti. Essi per-
tanto appartengono alla fase delle religioni etniche, a guida esterna. 
Arte, religione e scienza costituivano allora una unica disciplina della 



144 

 

conoscenza, dettata dalla Divinità agli uomini per tramite dei suddetti 
intermediari. Anche l’architettura di quegli edifici nasconde perciò 
grandi insegnamenti, ed essi sono fonte di continue meraviglie e sco-
perte da parte di chi li esamina da questo punto di vista, consapevole 
della loro origine. Erano divisi in vari settori, a rappresentazione di 
altrettanti passaggi iniziatici nel cammino verso la conoscenza. Essen-
zialmente possiamo rappresentarceli nel seguente modo: 
 
• L’atrio era il luogo dove aveva accesso la moltitudine, e il suo 

arredo consisteva in un altare dei sacrifici, a simbolizzare la giu-
stificazione e l’obbedienza quali modi pubblici per accedere al re-
sto del tempio, al quale faceva seguito la vasca di purificazione, 
dove, sempre pubblicamente, avveniva il rito del lavaggio da parte 
dei sacerdoti, a simbolizzare il passo successivo all’obbedienza, 
necessario per entrare nel tempio vero e proprio, cioè la consacra-
zione dell’esistenza ai dettami divini. 

• Il propiziatorio, dove entravano i sacerdoti, che era arredato 
dall’altare dell’incenso, simbolo della fragranza prodotta dal ser-
vizio ai fratelli, dalla cesta delle offerte del lavoro effettuato nel 
mondo, e dal candelabro che lo illuminava. 

• Il santuario, al quale era ammesso solo il massimo sacerdote una 
volta all’anno, per entrare in comunione direttamente con la Divi-
nità. Questa camera non era illuminata, a simbolizzare la facoltà 
da parte di chi vi entrava di aver superato la necessità di una fonte 
esterna di illuminazione, per averla sviluppata interiormente. Que-
sta camera era divisa dalla precedente da un velo, ad impedire a 
chiunque altro di entrare. 

Risaliamo allora la colonna vertebrale, per svolgere il nostro cammino 
interiore. All’ingresso del mitico tempio di Re Salomone, ritroviamo 
raffigurati due Cherubini, ma al posto della spada fiammeggiante por-
tano in grembo un fiore. Questo simbolo, il fiore, ha un significato 
molto profondo da scoprire: appartiene al regno vegetale, e spesso in 
esoterismo l’uomo viene considerato come pianta rovesciata. Se con-
frontiamo l’uomo alla pianta, infatti, vediamo che il primo assume il 
nutrimento dall’alto e lo fa scendere in basso nella circolazione del 
sangue, mentre la pianta lo assimila dalle radici e la linfa sale lungo il 



145 

 

tronco; l’uomo inspira il benefico ossigeno, lo brucia ed esala la mor-
tale anidride carbonica, mentre la pianta introduce anidride carbonica 
ed emette ossigeno; la pianta mostra la sua parte più bella, cioè l’or-
gano generatore, il fiore, alla luce del sole, mentre l’uomo non può 
certo fare altrettanto, e lo nasconde verso il basso. Il fiore appare 
spesso a raffigurazione della pianta che lo produce, mentre l’uomo a 
rappresentazione di se stesso (ad esempio nei documenti di identifica-
zione) utilizza un’altra parte del corpo: quella opposta, il capo. 
Il fiore nelle mani dei Cherubini rappresenta perciò la purezza, e vuole 
indicare che essa è la chiave per entrare nel tempio interiore. Esso 
sostituisce la spada fiammeggiante che scendeva verso il basso, e in-
dica la via per il ritorno alla riconquista dell’albero della vita: la co-
lonna vertebrale illuminata dal Fuoco del Padre.  
 
Una volta entrati nel Tempio Interiore, troviamo l’altare dei sacrifici 
dove dobbiamo sacrificare la carne e lavare la nostra anima nel lava-
cro, per poter quindi cercare l’ingresso del tempio, e la luce della pre-
ghiera con le offerte del nostro lavoro per gli altri improvvisamente ci 
mostreranno il cammino. Qui sperimenteremo il servizio, dedicandoci 
agli altri disinteressatamente. Sarà proprio questo lavoro che ci per-
metterà di far salire poco per volta il Fuoco del Padre, e a preparare lo 
sviluppo positivo di entrambi gli emisferi cerebrali: potremo allora ce-
lebrare le nozze interiori, poiché saremo dotati del veicolo della rige-
nerazione, frutto dello sviluppo della parte più elevata del corpo vitale, 
slegata dal fisico: il luminoso corpo radioso. Entreremo allora nel 
santuario, giacché non avremo più bisogno di una luce esteriore che ci 
illumini il cammino, avendo sviluppato la percezione interiore, la luce 
diretta rappresentata dalla Nuova Gerusalemme, che avrà soppiantato 
quella riflessa. 
Il corpo radioso è stato anche definito “pietra filosofale”, e nella tra-
dizione esoterica è rappresentato come un diamante o un rubino, se-
condo il temperamento operativo o contemplativo di chi lo ottiene, con 
la facoltà di trasformare il piombo del corpo materiale nell’oro che lo 
contraddistingue. Bio-alchemicamente, gli atomi di carbonio del 
corpo fisico dovranno essere progressivamente sostituiti con atomi di 
fosforo, l’elemento “portatore di luce”. 



146 

 

 
 
 
 
Il primo essere umano a completare il corpo radioso nella vita terrena 
fu Gesù, dopo avere ceduto il vitale e il fisico al Cristo. 
Il corpo fisico venne disintegrato dalle potenti vibrazioni solari del 
Cristo, tre giorni dopo il sacrificio della croce. Risultato fu l’immagine 
di energia radiante impressasi sul lenzuolo che lo avvolgeva: la sin-
done. Recenti indagini hanno verificato come questa immagine, oltre 
ad essere stata impressa come una radiazione nel lenzuolo con un pro-
cedimento che nemmeno la scienza più progredita saprebbe ripro-
durre, si mostra come un’immagine in altorilievo nella raffigurazione 
della parte frontale del corpo, e un bassorilievo nella parte posteriore; 
proprio come la stessa fosse stata impressa da una radiazione prove-
niente dalla sezione mediana del corpo che l’ha causata. È per noi una 
ulteriore verifica dell’autenticità della sua attribuzione al corpo di 
Gesù, disintegratosi nel momento in cui fu lasciato all’azione della 
natura sotto le immani vibrazioni solari del Cristo, quando questi ha 
abbandonato il corpo inanimato di Gesù.  
Il vitale più legato al piano chimico – che ha come scopo il manteni-
mento del corpo fisico – deve essere conservato per il ritorno, come 
abbiamo detto, del Cristo. 
Il vitale superiore formò, nei tre anni in cui fu a contatto e abitato dal 
Cristo stesso, il corpo radioso, apparso in tutto il suo splendore nel 
fenomeno della Trasfigurazione. Detto veicolo fu restituito all’entità 
di Gesù. 
Quando anche un numero sufficiente di esseri umani avrà raggiunto lo 
sviluppo del corpo radioso, allora il piano fisico e la morte e il dolore 
che ne sono conseguenza, comincerà ad essere abbandonato, e noi po-
tremo continuare la nostra esperienza nel piano etereo, laddove, 
quindi, potremo vedere il Cristo, che sarà pertanto ritornato per incon-
trarci, come dice il Vangelo, “fra le nubi”. Sarà questa la Nuova Ge-
rusalemme annunciata dalle Scritture. 
 
  



147 

 

 

 

 

 
 

FISIOLOGIA OCCULTA 
 
 
1. I principali centri di forza. 
 
Prima di esaminare il significato che assumono per l’interiorità di cia-
scuno le esperienze del Grande Spirito che noi chiamiamo il Cristo, 
ossia il racconto evangelico, facciamo brevemente la conoscenza degli 
strumenti sottili che ci permettono di percepire ed esprimerci ad un 
livello superiore a quello semplicemente fisico. Ricorderemo che il 
diverso numero e la diversa qualità dei veicoli di cui come uomini 
siamo dotati (e che andiamo sviluppando nell’evoluzione) è quanto ci 
distingue dagli animali e dagli altri scaglioni di vita. Questi veicoli 
sottili sono più semplici, perché meno sviluppati, avendo iniziato più 
tardi la loro evoluzione, rispetto al fisico. Tuttavia essi pure sono do-
tati di organi, cioè di particolari funzioni localizzate, che consentono 
loro di agire positivamente, a seconda della natura che esprimono.  
Non ci sorprenderà apprendere che il corpo vitale è molto più organiz-
zato rispetto a quello emozionale, avendo il primo iniziato la sua evo-
luzione nel periodo del Sole, mentre il secondo la iniziò nel più recente 
periodo della Luna. La mente è per il momento solo un insieme di 
sostanza del piano mentale specializzata per un singolo individuo, ma 
quasi completamente disorganizzata; gli esercizi qui proposti hanno 
fra l’altro anche lo scopo di aiutare questo importantissimo veicolo ad 
accelerare il suo sviluppo. Gli ostacolatori del progresso regolare tra-
mano perché questo avvenimento ineluttabile sia sempre più ritardato, 
e utilizzano lusinghe (gli Spiriti Luciferini) e paure (gli Spiriti Tene-
brosi) per i loro scopi, aumentando a dismisura i dolori dell’umanità. 
Utilizzano tutti i mezzi che si mostrino atti allo scopo, e al giorno 



148 

 

d’oggi qualsiasi azione, più o meno manifesta, che tenti di impedire il 
libero, autonomo e incondizionato pensiero dell’uomo è sintomo di 
questo loro agire, del quale dobbiamo a tutti i costi liberarci. E pos-
siamo farlo solo individualmente, “pensando con la nostra testa” e li-
berandoci così da qualsiasi condizionamento, anche quando si trave-
stisse, come spesso fa, da portatore di libertà. 
 
L’insieme dei veicoli sottili a forma toroidale attorno all'uomo fisico 
è ciò che in esoterismo viene denominato come l’aura. Appena si co-
mincia a sviluppare una certa percezione interiore, le immagini del 
piano etereo si presentano all’osservazione; in base a quanto abbiamo 
detto fino a questo punto, risulterà chiaro che queste immagini non 
sono che un primo abbozzo della vera chiaroveggenza, e se queste non 
sono accompagnate da un minimo di conoscenza, possono indurre in 
inganno il loro sperimentatore. Come non può essere sufficiente a co-
noscere bene il piano fisico il semplice fatto di percepirlo, lo stesso 
dicasi per i piani sottili, dove, anzi, la mobilità e la velocità sono infi-
nitamente più rapide, e dove quindi più facilmente siamo soggetti a 
cattive interpretazioni. Inoltre, percepire qualcosa in una dimensione, 
non significa che non ci siano altre cose che ancora non arriviamo a 
vedere. Ecco un altro motivo che giustifica, in questi tempi in cui la 
sensibilità verso queste percezioni si va affinando, il diffondersi dei 
nostri insegnamenti. 
Si può proprio dire che l’uomo spirituale, l’individualità, abiti il corpo 
fisico nella colonna vertebrale. Da essa infatti si dipartono i suoi or-
gani sottili, o centri di forza (detti anche “chakra”) che stiamo esami-
nando; il loro compito è quello di permettere la comunicazione fra i 
vari veicoli, consentendo, ad esempio, al fisico, di ricevere la vitalità 
dal vitale, e così via. Se potessimo vedere come il chiaroveggente una 
sezione in profilo dell’uomo, vedremmo che dalla colonna vertebrale, 
albero della vita, si dipartono come diversi rami di differenti energie, 
che terminano alla superficie del vitale aprendosi come tanti fiori 
verso l’esterno. Questi fiori sono i centri di forza, roteano più o meno 
vorticosamente e appaiono diversamente luminosi e colorati e diver-
samente sviluppati, a seconda della natura che rappresentano e dello 



149 

 

sviluppo dell’individuo, che quindi li caratterizza e del quale possono 
indicare il livello di evoluzione.  
 
Se esaminiamo un vortice, e ne seguiamo il percorso partendo dall'e-
sterno verso l'interno, e supponiamo che quello che stiamo guardando 
giri in senso orario, come il seguente:  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
dopodiché guardiamo lo stesso da dietro (ad esempio, in trasparenza 
di questo foglio), troveremo che le frecce seguono ora il percorso in 
senso opposto, nel nostro esempio quello antiorario. D'altra parte, se 
ne seguiamo il senso antiorario dall'esterno all'interno, per poi risalire 
dal centro, cioè dall'interno all'esterno, ci ritroviamo in un senso ora-
rio. 
Noi ci troviamo, rispetto al disegno, "all'interno del corpo", da dove la 
corrente gira in senso orario, dall'interno all'esterno. D'altra parte, nel 
retro del foglio, la corrente gira in senso antiorario, dall'esterno all'in-
terno.  
I centri di forza dell'uomo che si trovano sotto il diaframma sono di 
natura passiva. Se osserviamo gli abiti che indossiamo a contatto con 
la pelle, in corrispondenza di detti centri troveremo facilmente dei fi-
lamenti di abiti esterni, attirati all'interno; oppure nell'ombelico stesso 
troviamo altri filamenti di cotone, avvolti a spirale, provenienti dalla 
biancheria con cui è in contatto. 
La direzione evolutiva è quella di superare la fase passiva/indotta, per 
conquistare sempre più la fase attiva/positiva. Quindi dovremo trasfe-
rire le energie indotte proprie dei centri sotto il diaframma, a quelli 
superiori, e trasformarle in energie autonome, cioè ottenute grazie ad 
uno sforzo autonomo, individuale e consapevole. In queste ultime cioè 



150 

 

il centro di gravità non è più quello planetario o macrocosmico (che 
ci prende dall’esterno), ma è divenuto quello interiore, o microco-
smico. 
 
Non dobbiamo quindi raffigurarci l’aura e i suoi centri di forza come 
un’idea vaga, ma come una realtà con effettivo potere ed obbediente a 
leggi ben precise. Quando, per fare un esempio, esaminiamo una 
mappa astrologica, e diciamo che una determinata persona ha svilup-
pato una certa capacità, o è ostacolata in qualche rapporto, queste cose 
rappresentano le linee di forza effettivamente presenti nella sua aura, 
e visibili ad una percezione interiore. Se ci sentiamo attratti da un’altra 
persona, o respinti, queste emozioni possono vedersi nella nostra aura, 
come un reale movimento che la avvicina o allontana rispetto all’aura 
di quella persona. 
Abbiamo, d’altra parte, visto come il sistema nervoso costituisca l’in-
sieme dei canali delle forze formatrici del nostro organismo, prove-
nienti da Gerarchie di diverso grado. Esiste un’altra classe di organi, 
che hanno il compito di regolatori nella distribuzione di quelle stesse 
forze: le ghiandole endocrine, che sono perciò importantissime dal 
punto di vista dello sviluppo spirituale, perché sono gli strumenti che 
l’individualità e le Gerarchie usano per promuovere anche il nostro 
futuro sviluppo. Queste ghiandole non sono altro che i punti nel nostro 
corpo, collegati coi centri di forza, dove le singole Gerarchie hanno 
incentrato il loro lavoro, dai quali le forze che compongono l'aura si 
dipartono, essendo l'aura il risultato dell’azione di quelle correnti, spe-
cializzate nella nostra sfera individuale d’azione. Erano queste cor-
renti che gli yogi cercavano di contattare, e consigliavano di visualiz-
zare. 
 
Esaminiamo nello schema che segue questi centri di forza, fisicamente 
appartenenti al sistema nervoso simpatico, e la loro relazione con le 
ghiandole endocrine, e con il piano di vita corrispondente che gli stessi 
canalizzano: 
 
 
 



151 

 

Centro di 
forza 

Ghiandola 
corrispon-
dente 

Posizione  
nella  
colonna  
vertebrale 

 

Piano di  
connessione del 
vortice 

Coronale Epifisi Cranio Sp. Divino 

Frontale Ipofisi I cervicale Sp. Cristico 

Laringeo Tiroide 
VII cervicale-  
I toracica 

Sp. Umano/Mente 

Cardiaco Timo IV-V toracica Astrale 

Solare 
Milza /  
Pancreas 

XII toracica- 
I lombare Etereo superiore 

Sacrale Gonadi 
V lombare-
osso sacro Etereo inferiore 

Radicale Surrenali coccige Fisico 

 
Il progresso nel cammino dello sviluppo, porta poco per volta ad un 
risveglio dei centri superiori, che solitamente sono, nell’uomo ordina-
rio, quasi inattivi. Mentre i due centri più bassi, il radicale e il sacrale, 
sono legati alla vita materiale e ai processi fisiologici, i due centri più 
elevati, il coronale e il frontale, rappresentano la meta da raggiungere: 
è la loro attivazione che dà la potenzialità necessaria all’iniziazione e 
all’acquisizione delle facoltà spirituali nell’uomo. Essi corrispondono 
allo sviluppo già esaminato dei due emisferi cerebrali, e in alcuni tem-
pli antichi sono rappresentati nel santuario con una divisione in senso 
verticale dello stesso, che mostra così una camera destra e una camera 
sinistra. I tre rimanenti centri, il laringeo, il cardiaco e il solare, sono 
legati alla personalità e alla vita dell’anima. 
 
Posto quindi che il cervello, da strumento dello spirito è diventato suc-
cube della personalità, il cuore, grazie all’azione del Cristo, sta 



152 

 

destandosi all’impulso spirituale. Quando esso si desti, le energie dei 
tre centri di forza ad esso inferiori cominciano a risalire e, purificati 
dallo sperpero che ordinariamente subiscono, portano la loro attività a 
ricongiungersi con i centri superiori, ai quali sono evolutivamente con-
nessi. 
 
È di moda oggi parlare di chakra, e quasi sempre viene descritto come 
un bene il raggiungimento dell’equilibrio (“apertura”) di tutti e sette 
questi centri principali. Ma non si può disgiungere questa analisi da 
una conoscenza dell’evoluzione passata e, soprattutto, futura 
dell’uomo. Certo, piuttosto che un’attività di tipo animalesco, nella 
quale i centri inferiori annichiliscono del tutto quelli superiori, è pre-
feribile una modesta, ma “equilibrata” azione di tutti, secondo l’idea 
che la virtù, come si dice, si trovi nel mezzo. In realtà ciò si può forse 
meglio definire come una mediocrità. 



153 

 

Dobbiamo coltivare una tensione, spinta dall’aspirazione, che, supe-
rato il mediocre equilibrio, ci apra le porte verso il futuro che ci è de-
stinato, attraverso il risveglio dei centri superiori, porta verso la Nuova 
Gerusalemme. 
 
 
2. Il Fuoco del Padre. 
 
Se allo schema precedente aggiungiamo il simbolo del pianeta che go-
verna ciascuna ghiandola endocrina, otteniamo quanto segue: 
 
Spirito Divino Centro coronale epifisi J 

Spirito Cristico Centro frontale ipofisi I 
Spir. Umano/Mente Centro laringeo tiroide D 

Corpo emozionale Centro cardiaco timo C 

Corpo vitale super. Centro solare milza B 

Corpo vitale infer. Centro sacrale gonadi E 

Corpo fisico Centro radicale surrenali F 

 
All'interno dell'uomo due sono le componenti in gioco: l'evoluzione 
emozionale e l'evoluzione mentale, che possiamo rappresentare così: 
 

 



154 

 

Vediamo qui che abbiamo sostituito i simboli del Sole con la Luna, e 
di Giove con Saturno, per il motivo che al tempo presente la luce del 
Sole che riusciamo a percepire direttamente è ancora quella riflessa 
dalla Luna, e che l'espansione di Giove è trattenuta dalla retribuzione 
di Saturno, signore del karma.  
Lo sviluppo spirituale dell'uomo dovrà portare all'ascesa dalla natura 
prettamente fisica, dove il "mors tua, vita mea" è dominante, dove 
l'uomo è conquistatore e la donna preda e lo straniero è un pericolo da 
combattere, alla natura civilizzata, corrispondente alla grande massa 
dell'uomo moderno che ama la propria moglie o il proprio marito e i 
propri figli, spesso a scapito di quelli altrui, e dà valore solo a ciò che 
viene considerato ragionevole, e infine alla natura spiritualizzata che 
dovrà portare alla Fratellanza Universale, all'amore oltre i confini del 
sangue, di tribù o di nazione, e all'apertura dell'emisfero destro del 
cervello, cioè alla Nuova Era dell'Acquario, verso la Nuova Gerusa-
lemme. 
 
In questo progredire in salita, troviamo i due Ostacolatori proprio all'i-
nizio dell'ascesa, come facessero la guardia per scongiurare la nostra 
salita:   
  
Marte, gli spiriti luciferini, che con la cupidigia ci trattengono dallo 
sviluppo emozionale, e Saturno, gli spiriti delle tenebre, che con il ma-
terialismo e la paura vogliono impedirci di accedere alle dimensioni 
spirituali. Abbiamo già visto come l’intervento Cristico affronta in no-
stro aiuto nell’iniziare questa salita lungo le energie della colonna. 
 
La corrente egoica inizialmente prevista fu ad un certo punto intercet-
tata, come già abbiamo visto, dagli Spiriti Luciferini, e quando giunse 
alle gonadi istigò la natura astrale della passionalità facendo sorgere 
la cupidigia nei sentimenti di quella umanità primitiva. Da quel mo-
mento ebbe inizio l'arresto della corrente stessa al livello fisico, osta-
colandone la prevista risalita ciclica. A ciò si aggiunse più tardi l'altro 
ostacolo a livello mentale degli spiriti delle tenebre, che inserirono 
l'influenza frenante di Saturno facendo sì che la nascente mente diven-
tasse la fonte del pensiero mediato, dialettico e riflesso che 



155 

 

conosciamo. Talvolta, dopo avere ceduto in certi frangenti della nostra 
vita quotidiana all'una o all'altra di queste influenze oppositrici, ci ca-
pita di vergognarci di noi stessi, quasi che chi avesse così agito fosse 
stato "qualcun altro" rispetto a "chi" siamo allora. In un certo senso si 
può anche dire così; ma le conseguenze karmiche ricadono (anche) ad 
ogni modo sopra di noi! Nel terzo capitolo della Genesi Adamo aveva 
tentato di scaricare la responsabilità di aver “mangiato del frutto 
dell’albero della conoscenza” ad Eva, e poi addirittura a Dio stesso: 
“La donna che tu mi hai messo accanto me l’ha fatto mangiare”; anche 
Eva tentò di dare la colpa al serpente. Ma Dio disse ad Adamo: “Poi-
ché hai mangiato del frutto, ne subirai le conseguenze”. Tuttavia il 
fatto di vergognarci ha un valore positivo: significa che non ci sen-
tiamo soddisfatti di una vita solo materiale e passionale, e che la natura 
interiore è, come sempre, in qualche modo presente e ispiratrice. 
Il funzionamento dell'ipotalamo sembra mostrare alle indagini scien-
tifiche, se fossero sveglie alle conseguenze spirituali delle loro sco-
perte, proprio la porta chiusa al Sé e la deviazione verso gli influssi 
ostacolatori: esso regola l'attività dell'ipofisi secondo i segnali che gli 
giungono dall'esterno, al posto della guida interiore del Sé. Lo Spirito 
Umano cede allora il posto al pensiero dialettico, e Urano al Mercurio 
pratico e puramente mediato dei sensi, che utilizza praticamente solo 
l'emisfero cerebrale sinistro. È la situazione dalla quale l'umanità è 
chiamata ad affrancarsi se vuole proseguire nella sua evoluzione spi-
rituale; e più presto lo farà meno dolori attirerà su se stessa. 
Ricordiamo che il piano dello Spirito Divino è più elevato di quello 
dello Spirito Cristico; è perciò necessaria una azione che parta dal 
cuore e attivi la ghiandola ipofisi, prima di poter agire sulla epifisi. Il 
Cristo è venuto per darci una spinta in questo senso, tramite l'opera-
zione descritta in “La Bibbia racconta” nel capitolo relativo al “Padre 
Nostro”, operazione di by-pass spirituale esercitata sul cuore e la con-
seguente attivazione dell'intuizione, connessa allo Spirito Cristico. 
 
Quella che viene volgarmente chiamata la costola di Adamo, la pos-
siamo trovare nel cervello umano, frutto della divisione dell’energia 
creatrice avvenuta nell’epoca Atlantidea. All’interno del cervello, in-
fatti, in una posizione ancora più protetta e inaccessibile del cuore 



156 

 

stesso, esistono due minuscole ghiandole endocrine, la cui forma ri-
corda vagamente due organi sessuali, uno maschile e uno femminile. 
Anch’esse sono il risultato della separazione dell’energia, e la loro se-
parazione rese impossibile il contatto con i piani invisibili.  
Questi due organi, già più volte richiamati, sono l’epìfisi e l’ipòfisi. 
Ripristinare il contatto energetico fra queste due ghiandole è il lavoro 
che l’iniziato si propone per celebrare quello che viene definito il ma-
trimonio interiore. 
Poter esaminare il funzionamento del corpo umano con lo sguardo 
chiaroveggente, è l’unico modo per riuscire a vederlo in funzione, e 
talvolta ci può causare alcune sorprese. Coloro che hanno la possibilità 
di farlo infatti, affermano che il fluido cerebro-spinale che circola 
all’interno della colonna vertebrale, non è affatto un liquido, ma un 
fluido molto prossimo all’etere. Appena viene a contatto con l’esterno 
esso si condensa, e perciò a noi appare sempre liquido e con la perce-
zione dei sensi ci risulta impossibile vederne la consistenza nell’in-
terno dell’organismo; esso in realtà in essenza è un gas.  
Una vita pura in tutti i sensi, compresa l’alimentazione e il controllo 
dell’energia creatrice effettuato grazie ad una profonda aspirazione 
spirituale, rende più eterea quella sostanza che scorre lungo il canale 
vertebrale e di una luminosità di colori impossibili da descrivere con 
termini materiali. Questa sostanza trasmuta la forza egoica e si unisce 
alla forza edenica dandole una direzione interiore, salendo fino alla 
testa al bulbo rachideo e, soprattutto nei momenti di meditazione, la 
sua parte più sottile e luminosa si vede salire al III ventricolo, dove 
diviene incandescente ed è assorbita dall’epìfisi, (l’“occhio semplice 
– o singolo - che illumina tutto il corpo” che troviamo in Matteo 6:22) 
che subisce anche una metamorfosi fisica, aumentando di volume e 
prolungandosi verso l’ipòfisi. Questo gas purissimo e luminosissimo 
si lancia allora come un ponte verso l’ipòfisi, e ripristina il collega-
mento edenico, ponendo in vibrazione le due ghiandole e ottenendone 
il potere spirituale tanto sperato. È l’albero della vita riconquistato! E 
da quel momento, dopo avere consumato il Matrimonio Mistico, po-
tremo creare direttamente nelle due dimensioni. 
 
 



157 

 

3. Ritenzione forzata del seme? 

A volte l’aspirante, nella sua ansia (sempre cattiva consigliera) di pro-
gresso e sentendo proposte di tutti i generi, si ferma in alcune di queste 
credendo di avere trovato, spesso, una via che gli appare più comoda 
o per lui percorribile. 
Una delle più diffuse riguarda la “ritenzione forzata del seme”. Dopo 
essere venuto a conoscenza che nella colonna vertebrale – col risveglio 
di kundalini (cioè del Fuoco del Padre) – entrambe le correnti creatrici 
devono salire fino alla testa onde poter celebrare il Matrimonio Mi-
stico e accedere così ai piani invisibili, e che per fare questo il seme 
non dev’essere disperso perché contiene in sé una di queste due ener-
gie, è propenso ad abbracciare la teoria della ritenzione forzata del 
seme. In questo modo, anziché fare uno sforzo di purezza, in un certo 
senso aggira la questione producendo il seme ma trattenendolo senza 
disperderlo. Ci sono un paio di equivoci in questo approccio. 
Il primo riguarda l’energia creatrice stessa: il “seme” spirituale non è 
un prodotto fisico, ma è l’energia creatrice che all’interno dell’organi-
smo produce poi il seme fisico. Ciò che si dovrebbe trattenere non è 
perciò il seme fisico, ma l’energia eterea creatrice prima di produrre il 
seme. Non è il liquido seminale che sale lungo la colonna! 
Secondariamente, kundalini al suo risveglio non è necessariamente 
una forza al servizio dello spirito: può salire lungo la colonna, ma po-
trebbe anche prendere una strada differente, cioè, in un certo senso, 
scendere. Se infatti viene risvegliata con mezzi artificiali o forzati e 
con intenzioni egoistiche, senza che l’individuo abbia fatto dentro di 
sé un lavoro di purificazione dei propri pensieri, rischia di risvegliarsi 
ad entità e forze con le quali è meglio non avere a che fare, perché 
tendono a schiavizzare la persona. 
Quello che si dovrebbe cercare di fare è lavorare sul corpo vitale in 
modo da allentare la presa del corpo emozionale su di esso, agire cioè 
prima che quest’ultimo si rinforzi nei suoi stimoli. Tutto l’opposto di 
chi invece crede di utilizzare ai propri fini l’energia creatrice produ-
cendo il seme come risultato dell’ascolto degli stimoli emozionali, per 
poi impedirsi di raggiungere il culmine e disperderlo. In questo modo 



158 

 

l’energia emozionale anziché essere controllata si accumula sempre di 
più. 
Il mago nero fa un po’ tutto questo, perché utilizza la forza sessuale 
per ottenere certi poteri, e in effetti può anche uscire dal corpo, ma 
rimane all’interno delle correnti astrali basse. Può raggiungere anche 
il pianeta Marte, che dal punto di vista del piano astrale forma un 
tutt’uno con la nostra Terra, ma ne rimane comunque prigioniero e 
soggiogato. La sua finalità è sempre egoistica, e cioè contraria allo 
spirito. 
Che cosa è corretto fare allora? La purezza non si ottiene con dei truc-
chi, ma si costruisce nel tempo e con la perseveranza. Certamente gli 
stimoli del corpo emozionale arrivano, e sarebbe utile esercitarsi ad un 
suo controllo, non opponendosi, ma avendo, si potrebbe dire, un dia-
logo con esso. Prima di tutto non dobbiamo considerare questi stimoli 
un “male”: hanno la loro funzione personale e sociale se sono sani; 
mentre con il procedimento di cui sopra diventerebbero sempre più 
opprimenti e devianti.  
Gli strumenti da usare sono ritualità e volontà: una sostiene l’altra. A 
che cosa serve la ritualità? Si basa sulle leggi del piano etereo, che 
prevedono la ripetitività: tutto ciò che è soggetto alle forze vitali eteree 
mostra la continua ripetizione delle forze da esse prodotte. Il corpo 
vitale è in relazione con il piano unitario dello Spirito Cristico, di cui 
è la controparte. Ogni attività ripetitiva si riversa nel corpo vitale, rin-
forzandolo. Esso lotta quotidianamente col corpo emozionale, soprat-
tutto durante il sonno, perché ha il compito di ripristinare le forze e i 
tessuti che l’attività emozionale distrugge. Mantra e preghiere sono 
pertanto uno strumento ideale a questo fine; anche se fosse una ripeti-
zione “a pappagallo”, come si dice, perché comunque con la costante 
ripetizione sarebbe il vitale a giovarsene. Certamente per ottenere il 
risultato migliore è bene sentire interiormente le parole che vengono 
dette, e quando queste siano di natura elevata quel risultato sarà rad-
doppiato. È importante infatti che queste parole siano di natura elevata 
ed elevante, perché altrimenti non avrebbero la forza di innalzarsi fino 
allo Spirito Cristico della Saggezza. La musica può giocare anch’essa 
un ruolo importante, ma quella edificante che è in sintonia con i piani 
spirituali, e che incorporandosi nel corpo vitale rimane nel tempo 



159 

 

assumendo lo stesso ruolo edificatore dei mantra e delle preghiere, non 
quella ritmica che è invece più in sintonia con il piano astrale inferiore 
e che comunque dura solo nel momento. In fondo, dovremmo ormai 
sapere molto bene che la nostra vera identità eterna è il Sé, che si trova 
nei piani spirituali, mentre la personalità e il corpo emozionale sono 
transitori e caduchi. 
Siamo tuttavia tutti soggetti alla legge del pendolo, per cui momenti 
di entusiasmo si alternano prima o poi a momenti di scoraggiamento; 
ed è proprio in questi momenti che una assidua ripetitività può venirci 
incontro. Ma per instaurare questa abitudine è necessario prima impe-
gnarci con la volontà, imponendoci di seguire la ritualità che si è 
scelta; una volta realizzato questo, anche la diminuzione della forza di 
volontà sarà a sua volta soccorsa dall’abitudine instaurata, aiutando 
così il ripristino dell’entusiasmo. 
Assecondare gli stimoli del corpo emozionale, o addirittura cercarli 
pensando che se ci fermiamo subito prima di averne raggiunto l’apice 
ne possiamo sfruttare l’energia, non è un atteggiamento corretto da 
parte dell’aspirante, che lungi dal diventare aperto e sensibile alla fase 
spirituale si vedrebbe sempre più avvicinare, utilizzandone l’energia, 
alle dimensioni inferiori. Si dovrebbe invece imparare a conoscere 
molto bene se stessi e le proprie sensazioni e reazioni, in modo da ca-
pire subito quando venga il momento di intervenire con volontà e ri-
tualità. In questo modo, l’energia creatrice che sarebbe pronta ad espri-
mersi per esaurirsi fisicamente viene conservata e utilizzata, e col 
tempo risalirà lungo la colonna come fonte di luce, quale in realtà è. 
Ecco un mantra che si potrebbe usare in simili frangenti, a titolo di 
esempio: 
 
Io ti guardo desiderio 
che mi assali in questo istante: 
io in te non mi conosco, 
non rispondo al tuo richiamo. 
Non puoi dar soddisfazione 
perché son da te diverso. 
Sfrutterò la tua energia 
al servizio di quel fuoco 



160 

 

che in me stesso deve alzarsi 
senza perdersi più in basso; 
l’energia che resta sacra 
governata dall’Io Sono. 
 
È essenziale dunque imparare ad osservarsi, e l’esercizio riparatore è 
fondamentale a questo proposito; ed è altrettanto essenziale non farsi 
abbattere e non demordere davanti alle cadute: la salita verso il Gol-
gotha (la testa) è costellata di cadute. Come il marinaio trova la via 
giusta in mezzo alla tempesta osservando la stella polare, nonostante 
sa benissimo che non la raggiungerà mai, così l’aspirante deve tenere 
acceso il fuoco dell’aspirazione anche quando gli sembra di avere tra-
dito i suoi ideali. Il progresso è eterno e infinito, e nessuno sforzo, 
nonostante le apparenze, andrà mai perduto. 
 
 
4. I ventricoli cerebrali 
 
Lanciando uno sguardo nel futuro, lo sviluppo iniziatico del giorno 
d’oggi dovrà coinvolgere il sistema nervoso volontario. Il futuro svi-
luppo spirituale dell’uomo dovrà perciò riguardare il sistema nervoso 
cerebro-spinale, che si integrerà con quello derivato dai centri di forza 
legati al sistema nervoso simpatico involontario. Nelle epoche Lemu-
riana e Atlantidea lo sviluppo spirituale coinvolgeva i centri di forza 
femminini di quest’ultimo sistema; per questo molte guide di quelle 

civiltà si presentavano in corpi femminili. Dall’epoca Ariana il risve-
glio spirituale dovrà iniziare a coinvolgere i centri cerebrali connessi 
col principio mascolino: il Cristo stesso si è incarnato nel veicolo fi-
sico di Gesù. Ciò significa che l’iniziazione non deve più prevedere 
uno stato negativo di trance, come avveniva nell’antichità, ma l’uso 
del metodo positivo tramite i centri dei ventricoli cerebrali. La Nuova 
Era richiederà di conseguenza necessariamente la fusione di entrambe 
le polarità, per dare vita all’essere umano spiritualmente ermafrodito, 
l’iniziato Adepto che avrà costruito un perfetto equilibrio fra le cor-
renti egoica ed edenica dentro di sé. 



161 

 

I sette centri che corrisponderanno ai sette centri di forza si sviluppe-
ranno nei sette ventricoli cerebrali. Il primo, il secondo e il quarto sono 
rispettivamente sulla destra, sulla sinistra e nel centro rispetto al cer-
vello; il terzo si trova dietro di essi ed è quello che mette in comuni-
cazione epìfisi con ipòfisi. Questi quattro sono quelli che di solito ven-
gono presi in considerazione a livello scientifico. Il quinto è nella re-
gione del cervelletto; il sesto origina nel cervello, scende lungo tutta 

la colonna e termina in posizione opposta rispetto al ganglio sacro-
coccigeo, alla fine della colonna vertebrale. Il settimo si trova 
anch’esso nel cranio. 
Un aiuto all’uomo nello sviluppo di questi centri della testa viene por-
tato dagli Arcangeli e dalla Gerarchia delle Potestà, che ha incarico 
nella formazione e sviluppo del corpo fisico nel periodo della Terra.  
Quando le correnti dei due sistemi nervosi, quello che sale dalla co-
lonna vertebrale – il Fuoco del Padre - lungo il terzo canale energetico 
che scorre nella colonna, e quello proveniente dalla testa, soprattutto 
dal terzo ventricolo, saranno perfettamente mature, saranno in grado 
di integrarsi incontrandosi al livello del centro laringeo. Da questa fu-
sione si svilupperà il potere della Parola Creatrice, del Verbo creatore, 
facoltà perduta in seguito all’intervento luciferino nella nostra evolu-
zione, con la relativa separazione in sessi e perdita della vista spiri-
tuale.  
Solo dopo lo sviluppo descritto, l’umanità potrà abbandonare definiti-
vamente il piano fisico per inoltrarsi nel piano etereo della Nuova Ge-
rusalemme. L’immagine di questo conseguimento è descritta 
nell’Apocalisse di Giovanni nella figura della donna vestita di sole, 
coronata dallo splendore delle dodici Gerarchie zodiacali. 
 
  



162 

 

  



163 

 

 

 
 
 
 

IL VANGELO INTERIORE 
 
 

1. L’immacolata concezione. 
 
Il “Dramma Cosmico” descrive l’azione salvifica del Cristo cosmico 
sull’umanità, che deve riflettersi nella vita ed esperienza quotidiana 
dell’uomo e nella crescita del Cristo interiore. Tale azione ha i propri 
punti di svolta coincidenti con i solstizi e gli equinozi, momenti privi-
legiati della interazione pianeta-Sole. 
All’equinozio d’autunno (circa 21 settembre) l’influsso cristico co-
mincia a scendere verso la Terra, e man mano si avvicina ad essa fa-
cendo vibrare nel cuore dell’aspirante le note d’amore ed introspe-
zione che caratterizzano la stagione. Tutti conserviamo nel cuore un 
nucleo del sole originario dal quale proveniamo, come “ponte di lan-
cio” verso quel viaggio di ritorno all’astro-Padre che un giorno do-
vremo, quali figli prodighi, percorrere. Come un diapason registrato 
in una determinata nota e fatto vibrare causa una vibrazione automa-
tica in un altro diapason registrato nella stessa nota, così la vibrazione 
cristica che in autunno si spande sulla Terra attiva la nota analoga nel 
cuore di coloro che sono pronti a riceverla. L’attività spirituale 
dell’uomo in questo periodo è perciò rivolta all’accoglienza del mes-
saggio spirituale, all’attenzione aperta verso la “voce della coscienza” 
che proviene dal nostro Sé superiore: è l’ispirazione spirituale. 
Al solstizio d’inverno (24, 25 dicembre) finalmente questo raggio 
d’amore cristico penetra e feconda la Terra, e molta parte dell’umanità 
avverte un cambiamento nell’atmosfera sottile del pianeta, che la in-
duce a farsi reciprocamente dei doni (anche se tale usanza è stata sem-
pre più accaparrata dal mondo degli affari). Il Sole è più vicino alla 
Terra in questa stagione, e i suoi raggi spirituali sono i più attivi 



164 

 

intorno al solstizio d’inverno, quando il Cristo cosmico entra nel no-
stro pianeta rinnovandone l’atmosfera e donandoci, a sua volta, la ma-
teria prima per la nostra crescita spirituale. 
Dal solstizio d’inverno all’equinozio di primavera ( circa 21 marzo) 
l’influsso cristico, raggiunto il suo apice e donataci tutta la sua energia, 
si allontana via via dalla Terra per tornare a ricaricarsi alla Casa del 
Padre. Anche l’essere umano è più propenso in questa stagione a co-
minciare a rivolgersi verso l’esterno, e se si trova nel sentiero spiri-
tuale a cercare di innalzare le proprie energie verso il cielo. Come la 
passiva ispirazione era l’esercizio consono alla stagione autunnale, 
ora, in analogia col percorso delle energie cristiche, si sente la spinta 
verso l’azione positiva e attiva dell’aspirazione. Ancora per analogia, 
possiamo dire che allargandoci alla dimensione planetaria la stagione 
dall’equinozio d’autunno al solstizio d’inverno è un periodo d’Av-
vento cosmico in preparazione al Natale, mentre la stagione tra il sol-
stizio d’inverno e l’equinozio di primavera corrisponde ad una Quare-
sima cosmica, in preparazione alla Pasqua. 
Abbiamo così coperto metà del percorso solare nel cielo, dall’equino-
zio d’autunno all’equinozio di primavera; rimane l’altra metà – dalla 
primavera all’autunno, passando per il solstizio d’estate – per comple-
tare il giro. Esso è la parte “giorno”, mentre la prima era la parte 
“notte”: questo vuol dire che in termini evolutivi questo settore è ri-
servato all’azione del genere umano, a che cosa l’uomo deve fare – e 
soprattutto dovrà fare in futuro – grazie all’azione cristica nel Dramma 
Cosmico. L’influsso cristico mira a risvegliare il nucleo solare, la 
“luce che illumina ogni uomo” come dice l’apostolo Giovanni, affin-
ché ponga in atto il dono del Cristo, trasformando se stesso e il mondo. 
Questo settore evolutivo è retto dallo Spirito Santo, il quale ha una 
duplice faccia: da una parte si presenta come Jahvè, il Dio della Legge, 
che si trasforma in karma per l’uomo che non sa ancora utilizzare po-
sitivamente il dono cristico; dall’altra parte si presenta come lo spirito 
interiore, il Sé che, come la colomba che entrò in Gesù all’atto del 
battesimo sul Giordano, entra e dà il via alla sua direzione della per-
sonalità umana: il Battesimo cosmico, o la Pentecoste. È a questo che 
il fervente aspirante spirituale deve tendere con tutte le sue forze, ed è 
questo risultato che amplierà sempre di più la sua conquista della 



165 

 

libertà. E per farlo deve mettere in campo quella facoltà spirituale che 
è la volontà, imitando per quanto gli è possibile il Cristo. 
 
Il Vangelo è la buona novella (tale è il significato della parola) che 
annuncia un progetto di salvezza e d’amore rivolto a ciascuno di noi. 
Ci sono due modi di coglierlo: continuare a delegare al Cristo cosmico 
l’opera di trasmutazione delle energie prodotte dalle nostre azioni, 
cosa che ci rende ancora sottomessi alla legge di conseguenza o karma, 
oppure prendere in mano il nostro destino e, col Suo aiuto, iniziare a 
percorrere il sentiero della rigenerazione e della libertà. Questo è il 
vero risultato che il suo intervento attende: Egli ha bisogno di noi per 
completare la sua opera. In altre parole, questo progetto lo possiamo 
definire una scommessa: lo Spirito del Cristo si è inserito nella nostra 
storia, la sta sorreggendo, ma nella nostra autonomia siamo liberi di 
accelerarne o rallentarne il tempo necessario. Egli non può cessare le 
sue sofferenze, il dono che ci offre, se noi non gli andiamo incontro, 
facendo la nostra parte. 
 
Nelle religioni antiche, della Antica Alleanza, Dio si presentava 
dall’alto, dall’esterno, nella Gloria dei Cieli, dando prova del suo po-
tere per mezzo di segni straordinari e miracolosi, obbligando all’ob-
bedienza. 
Nel Vangelo, invece, abbiamo visto il bambino nascere povero, al 
freddo e in una grotta buia, dopo che i suoi genitori avevano invano 
chiesto asilo per la notte. Questo racconto, come già sappiamo, na-
sconde un profondo insegnamento: la vita e le opere del protagonista 
non sono soltanto un resoconto storico (più o meno fedele ai fatti), ma 
piuttosto un formulario iniziatico, ossia un elenco e una spiegazione 
dei passaggi evolutivi che ciascuno di noi, dopo l’avvento del Cristo 
nella storia umana, può percorrere, se si incammina sulla strada dello 
sviluppo spirituale.  
La nostra mentalità razionale a questo punto insorgerà, dicendo: “Ma 
allora, se non è che un programma iniziatico, il racconto in sé non è 
reale, ma simbolico, volendo solo indicare, per analogia, questo per-
corso.” Il pensiero razionale è frutto dell’inserimento della sostanza 
mentale nel piano fisico-chimico, e ciò che conosce è pertanto legato 



166 

 

allo spazio-tempo e ai suoi limiti; è questo il motivo per cui si esprime 
nel modo suddetto: esso non sa concepire qualcosa di diverso da 
quanto in quella dimensione si può percepire. Nella realtà, quando di-
cemmo che la legge deve venire interiorizzata, tanto da identificarci 
con essa, ciò nascondeva il fatto che noi ci saremmo espressi, ciascuno 
al proprio livello, attraverso la legge.  
La vita del Cristo, pertanto, non possiamo limitarci a vederla come 
l’esistenza di una singola persona, ma, proprio per la Sua altezza, 
come l’incarnazione, la resa visibile, del cammino secondo la legge, 
non più succube della stessa, ma uno con essa. Il Cristo si muove con 
la legge, perché Egli è la Legge. 
 
Apparirà ancora più chiaro questo concetto se esaminiamo l’immaco-
lata concezione con una lente astronomica. L’avvento cristico salvò 
l’umanità permettendole di continuare ad abitare un pianeta che gira 
alla giusta distanza dal Sole, evitandole cioè una notte cosmica senza 
la speranza di un’alba futura. Non è che prima di questo avvento il 
problema non ci fosse: i Salvatori sono ricorrenti, e con caratteristiche 
analoghe, nella nostra evoluzione. La novità consiste nel fatto che 
avendo rifiutato il supporto jehovitico, questa volta è iniziato un la-
voro che, in prospettiva, contempla la nostra attiva partecipazione, con 
l’aspettativa di vedere l’umanità capace di sostituire il raggio cristico 
(che sostiene finora la conseguenza di quel rifiuto) ed emanciparsi da 
esso, prendendo, come è giusto, sulle proprie spalle il pianeta che 
abita. Più in piccolo, ogni anno, d’inverno, quando il Sole cessa di 
allontanarsi (non già fisicamente, ma nei suoi effetti benefici - che è 
ciò che conta - per i popoli dell’emisfero nord) dalla Terra, nel periodo 
più freddo dell’anno, avendo esso cominciato ad elevarsi verso l’equa-
tore, troviamo il segno zodiacale della Vergine a oriente, cioè nel 
grado di nascita, che in astrologia si definisce Ascendente. 
Pertanto il Sole, il Salvatore dell’umanità, nasce dalla Vergine nella 
notte fra il 24 e il 25 dicembre.  
 
La nascita di un Salvatore dalla Vergine, quindi, non è un fatto unico 
o isolato, ma risponde ad una legge cosmica, e le grandi entità che 



167 

 

hanno saputo identificarsi con la legge seguono lo stesso percorso nar-
rato nei Vangeli per la nascita del Cristo.  
Possiamo interiorizzare questo insegnamento. La verginità, in realtà, 
non ha tanto valore come un particolare stato fisico; dal punto di vista 
spirituale ciò che conta è la qualità dell’anima: una verginità morale 
che concepisce in purezza. Di una persona (sia uomo che donna) ver-
gine fisicamente, ma con pensieri e desideri amorali, lo Spirito non 
può farsene nulla.  
Quando, prima di iniziare il processo della nascita, la nostra indivi-
dualità accetta il destino della sua futura esistenza, accetta anche i ge-
nitori. Questa accettazione è diretta da determinate leggi, che tendono 
ad unire individualità che sono ad un livello analogo di evoluzione, in 
modo di permettere a tutte di esprimersi anche fisicamente nel modo 
adeguato. Per questo, la nascita dei Salvatori dell’umanità da una Ver-
gine e da un Costruttore rappresenta un fatto reale, ricorrente nella sto-
ria dell’uomo. Giuseppe, infatti, non era un semplice falegname, ma 
un “tekton”, cioè un Costruttore nel senso iniziatico, cioè collaboratore 
dell’opera divina. 
 
Raramente chi intraprende un cammino spirituale di questo livello è ai 
suoi primi passi sul sentiero: egli sta riprendendo un percorso già ini-
ziato, e anche la sua nascita contempla il tipo di esperienza adatto.  
Il simbolo della grotta tuttavia indica che la nascita del Cristo inte-
riore deve avvenire in seguito ad un lavoro che dobbiamo intrapren-
dere, partendo dalla situazione di ignoranza, povertà e oscurità della 
nostra anima, per far piano piano crescere il bambino spirituale che è 
in noi innalzando le energie verso i tre centri di forza superiori. Allora, 
anche gli Angeli canteranno il loro “Osanna” ad un altro uomo di 
buona volontà. 
L’idea della salvezza o della dannazione risale alla concezione propria 
delle religioni etniche: Jahvè portava a termine i suoi disegni, con la 
forza se necessario. Chi era da ostacolo veniva abbattuto o distrutto. 
In altre parole, si salva solo chi obbedisce e si mette in sintonia col 
volere divino. Il Cristo, per contro, è venuto per tutti, per salvare pro-
prio chi si era allontanato, la “pecorella smarrita”, perciò Egli non può 
dare un termine alla Sua missione: il termine dipende dall’uomo, e 



168 

 

scadrà quando l’ultimo avrà fatto il passo necessario. Per questo l’idea 
del Giudizio e della condanna non è Cristiana; chi parla dell’Inferno 
dimostra, così dicendo, di non essere Cristiano. 
Abbiamo già accennato al significato simbolico di Giuseppe (la ra-
gione) e di Maria (l'intuizione). Maria viene spesso dipinta con una 
sfera, o la Luna, posta ai suoi piedi mentre sta schiacciando un ser-
pente: ciò rappresenta l'anima/intuizione che, sottoponendo le pulsioni 
degenerative del corpo tenebroso (vitale + emozionale inferiore), ac-
quista il dominio sull'impulso sessuale permettendo l'elevazione della 
forza creatrice lungo la colonna vertebrale-albero della vita, primo 
passo verso la nascita del Cristo interiore con lo sviluppo del corpo 
radioso. 
 
 
2. I gradini sul sentiero. 
 
Il battesimo è sempre stato il simbolo della discesa dello spirito. Dal 
punto di vista evolutivo-collettivo l’umanità ha ricevuto il suo batte-
simo nell’epoca Atlantidea, quando, con la nascita della mente, lo spi-
rito è entrato in ciascun individuo, nei propri veicoli, abitandoli e ini-
ziando a dirigerli interiormente. Esso è perciò sempre stato legato 
all’inizio di una carriera spirituale. 
Nel cammino iniziatico il battesimo corrisponde ad una ben precisa 
esperienza di discesa dello spirito, che dona la facoltà di una consape-
volezza cosmica, che rende partecipe chi la sperimenta di una parteci-
pazione, di una comprensione globale e totale, sentendosi in sintonia 
(e perciò risentendo di quello che vi avviene) con tutto l’universo. Nel 
nostro linguaggio, rendendosi sensibile alla percezione im-mediata ed 
entrando, quindi, in comunione con tutto quanto lo circonda, o meglio, 
in cui è immerso. La sua coscienza abbraccia tutto e tutti. Non avrà 
bisogno di spiegazioni teoriche e ragionamenti, perché intuitivamente 
il cuore saprà come stanno le cose. 
Nella discesa dello spirito per abitare i suoi veicoli, esso inizia dalla 
testa: è la situazione attuale, nella quale la consapevolezza è solo ra-
zionale; dovrà quindi successivamente proseguire verso il cuore, che 
diventerà allora strumento di conoscenza consapevole. Finalmente, 



169 

 

giunto al livello dell'istinto, avremo conquistato il potere, divenendo 
consapevoli delle leggi di natura, che saranno sottomesse alla nostra 
volontà. Tutto questo, se il percorso evolutivo sarà diretto fino all'ul-
tima fase nella direzione armonica con le Leggi Cosmiche. 
Nell’iniziazione antica il battesimo era simbolizzato con il lavacro del 
tempio. L’acqua infatti, elemento lunare jehovitico, è il mezzo che le 
Chiese usano per tenere insieme i propri fedeli.  
Nell’iniziazione cristiana il vero battesimo è quello di spirito, quando 
l’individualità accede alla consapevolezza dell’uomo, donandogli quel 
sentimento cosmico che troviamo sopra descritto. Il Sole è allora en-
trato in lui, ed egli sentirà ardente il desiderio di alleviare le sofferenze 
di chiunque, senza alcuna considerazione di tipo discriminatorio. Il 
fuoco dell’aspirazione comincerà a bruciare in lui. Diventerà così un 
collaboratore nell’opera del Cristo per la salvezza del genere umano e 
degli altri abitanti della Terra.   
Certamente, tutto questo non può avvenire dall’oggi al domani! 
L’epoca Ariana è anche nota come l’era dell’arcobaleno, perché ap-
pena si dissolse la nebbia dell’Atlantide, e l’arca toccò la terra, com-
parve l’arcobaleno, come simbolo dell’atmosfera asciutta e inizio di 
un periodo di alternanza; allo stesso modo noi siamo ora in balìa delle 
emozioni e risentiamo dell’incostante andamento del pendolo. È ine-
vitabile che, nelle esperienze spirituali, passiamo da momenti di 
grande esaltazione ed impegno, ad altri di scoramento e delusione, nei 
quali ci sembra di aver perso tutto quello che, così prezioso, avevamo 
conquistato. Quando la mente prenderà il sopravvento sul cuore, allora 
chiederà spietatamente le risposte logiche, senza le quali ci sentiremo 
smarriti, e quello che prima appariva fuori discussione, ora crolla 
come un castello di carte. Non è così, e per quanto emotivamente ciò 
possa apparire vero, dobbiamo convincerci che il punto più in basso 
altro non è che la rincorsa che il pendolo effettua per lanciarsi di nuovo 
verso l’alto.  
È talmente sublime ciò che prova il ricercatore nei momenti di comu-
nione col tutto, che gli può sembrare anche troppo forte per lui, quasi 
insostenibile, e comunque impossibile a viverlo nella solita routine 
quotidiana: è allora che può tendere ad allontanarsi, a isolarsi per an-
dare nel deserto. Per quanto gli riguarda, egli non sente il bisogno di 



170 

 

nulla di materiale. Anche se fosse soggetto alle tentazioni, risultereb-
bero inutili e sterili, perché non troverebbero nessun desiderio dispo-
sto a soddisfarle. 
Anzi, il sentimento di comunione con gli altri induce a non considerare 
nemmeno l’idea di agire per egoismo, ma suggerisce di agire esclusi-
vamente per nutrire la moltitudine, come era simbolizzato dalla cesta 
del propiziatorio nell’antico tempio. 
Quando infine, più avanti, avremo imparato ad equilibrare il cuore con 
la mente, come l’iniziazione cristiana si propone, allora anche l’alter-
nanza scomparirà, e nuovi poteri spirituali si svilupperanno: potremo 
anche tramutare le pietre in oro, o minerali in cibo, ma non lo faremo 
mai per salvare, arricchire o nutrire noi stessi.  
È proprio la vittoria conseguita sulle tentazioni a permettere la crescita 
di un potere prodigioso, che si traduce nel ripristino delle correnti 
energetiche precedenti alla caduta nella materia. Lo spirito che abita 
il corpo aumenta la sua capacità espressiva sullo stesso; così come 
possiamo notare esaminando anche solo esteriormente i veicoli fisici 
delle diverse popolazioni etniche, una loro evoluzione e un progres-
sivo affinamento di sensibilità ha luogo, e un ulteriore progresso ri-
serva, come ovvio, il futuro. La carne soggiace allora allo spirito, e ne 
viene modellata e alterata. Il corpo si va facendo sempre più delicato, 
fino a divenire quasi trasparente.  
Quando il corpo radioso sarà sufficientemente sviluppato, esso illu-
minerà il fisico e trasparirà in esso. La trasfigurazione è più volte 
ricorsa nei grandi uomini noti dalla storia della spiritualità, come nel 
volto di Mosè, nel corpo del Buddha e nei veicoli di Gesù, trasfigurati 
dalla potenza del Cristo. La differenza rispetto ai precedenti, risiede 
nel fatto che Gesù iniziò la parte più importante della sua missione 
dopo l'evento Taborico, mentre per loro fu il risultato finale. È quanto 
anche noi dovremo fare, sviluppando il Cristo Interiore: allora il Fuoco 
del Padre sarà salito lungo la colonna vertebrale, fino a raggiungere 
gli emisferi cerebrali e a connettere epìfisi ed ipòfisi. A seconda del 
temperamento, questo Fuoco salirà di preferenza lungo la parte del 
midollo spinale governata da Jahvè, se apparteniamo al temperamento 
del cuore, oppure lungo la parte opposta nel caso apparteniamo al tem-
peramento della mente. In ogni caso il corpo si trasforma nella pietra 



171 

 

vivente ricordata dalla Bibbia, le cui facoltà saranno al servizio 
dell’umanità intera. Non sarà più possibile a questo punto l’isola-
mento, tanto i sentimenti di amore e compassione spingeranno con 
forza a servire il prossimo, chiunque egli sia, e tanto una simile pre-
senza attirerà chi ne sente il bisogno verso questa sorgente di vita 
eterna. Quando, all’apice dell’ascesa, avviene il completamento del 
processo di rigenerazione, gli estremi si toccano e si fondono, motivo 
per cui non ci sarà più distinzione di temperamento, e raggiungeremo 
il perfetto equilibrio e il massimo potere e conoscenza.  
Man mano che avanziamo sul sentiero, realizziamo una crescente con-
sapevolezza di quanto ci circonda e in cui siamo inseriti, ampliandone 
anche i confini. 
Nella esistenza ordinaria noi ci cibiamo dei veicoli appartenenti agli 
scaglioni di vita inferiori alla nostra. È un segno della degenerazione 
che, attualmente, ci è impossibile eliminare completamente: non solo 
per quanto riguarda il cibo, ma per tutte le nostre attività, compresa 
quella che in questo momento il lettore e chi scrive stiamo facendo: 
pensare. Anche il pensiero infatti concorre ad uccidere cellule.  
Questo tipo di attività è quella che brucia e consuma energie, produce 
scorie e ci fa esalare la mortale anidride carbonica, il tutto concorrendo 
alla nostra quotidiana vita improntata all’egoistico utilitarismo. 
Nell’antico tempio ciò veniva simbolizzato dall’altare dei sacrifici, 
perché per progredire ci vediamo costretti a sacrificare alla nostra altre 
vite (legge di selezione naturale). 
Se iniziamo a fare degli sforzi per ridurre al minimo questa attività 
distruttiva, seguendo quella più evoluta consapevolezza sopra richia-
mata, arriviamo al punto in cui detta situazione comincia a CAPO-
VOLGERSI, facendoci uscire da quella situazione di consapevolezza 
mediata che viene anche chiamata peccato originale. Iniziamo allora 
a sacrificare (cioè a rendere sacri) noi stessi per gli altri, a porgere 
l’altra guancia, ad amare il nostro nemico, a non farci irretire da un 
giudizio o condizionamento, donando, con un’altra parola, tutto quello 
che possiamo; donando anche noi stessi, spinti da quell’impulso di co-
munione che viene dal cuore e che non conosce alcuna distinzione 
(legge del sacrificio, o auto-sacrificio). A livello individuale dovremo 
agire non più per interesse, ma per senso interiore di dovere (ad un 



172 

 

livello sociale, fin da ora troviamo un primo diffondersi di attività co-
siddette “non-profit”, in contrapposizione all’utilitaristico mercato). 
L'interesse che deve cedere il passo al dovere, è raccontato nei Vangeli 
con la frase: "Non la mia volontà, ma la tua sia fatta". Questa frase 
pronunciata da Gesù nel giardino di Getsemani, nasconde un signifi-
cato interiore: la consapevolezza dell'io di dover seguire non i desideri 
egoistici, ma la Volontà del Sé, con il quale è giunto a identificarsi. 
Troviamo qui evidente come i Vangeli non trattino di cronaca, ossia 
di un resoconto di testimoni che assisterono a dei fatti, ma di un inse-
gnamento interiore, risultato incontrovertibilmente sia dai racconti, 
pressoché identici, di Matteo e Marco, e anche da quello di Luca, 
dell'insistenza nel dire che mentre pronunciava quelle parole, Gesù era 
solo: non vi furono testimoni che avrebbero potuto poi riportare l'ac-
caduto, perché tutti "dormivano". 
Con lo sviluppo di amore che ne conseguirà, ci ricorderemo allora dei 
nostri fratelli che abbiamo sacrificato per arrivare a quel punto, e an-
ziché crescere in orgoglio per i progressi fatti, si formerà più forte in 
noi l’umiltà, tanto da spingerci a lavare loro i piedi, passaggio corri-
spondente alla comunione universale dell'evento di Pentecoste,  rico-
noscendo il loro concorso nel nostro avanzamento, in modo di correg-
gere così l’ultima cena di quel tipo, ossia del modo ordinario con cui 
ci siamo fin qui cibati.  
 
L’altare maleodorante dei sacrifici sarà così abbandonato, ed, entrati 
nel propiziatorio, sarà l’altare dei profumi ora ad essere attivato dal 
servizio, che ci indicherà con la sua fragranza che siamo sulla buona 
strada. Quella strada che porta non più ad essere individui che produ-
cono morte, ma che permetterà di trasformare noi stessi nella pietra 
vivente che dona se stessa, cioè che dona vita. Saremo anche noi allora 
dei Salvatori. 
Quando saremo totalmente impregnati da questa fonte di amore disin-
teressato, guardando gli altri non potremo che sentire la nostra solitu-
dine, perché il più grande desiderio è quello di donarci, di adoperarci 
per la felicità di tutti, ma ciò non viene compreso, se non, talvolta, a 
parole, con la mente, invece che con il cuore. Il dolore di tutti allora 
sarà il nostro dolore, e ci sentiremo impotenti ad annullarlo. Anzi, il 



173 

 

nostro strano comportamento potrà destare sospetti in chi suole misu-
rare il mondo con il proprio metro, e per non vedere in esso il riflesso 
del suo comportamento, è pronto a gridare: “Crocifiggilo!”. Ma noi 
chiederemo il perdono, perché “...non sanno quello che fanno.” 
Saremo talmente compresi in questo sentire, che tutto il nostro essere 
si tramuterà in compassione, non ci cureremo del giudizio del mondo 
e ci volgeremo allora al cielo, per chiedere l’aiuto ad ottenere quello 
che, soli, non riusciamo a realizzare, annullando le nostre individuali 
necessità, tanto da dire: “Non la mia volontà sia fatta, ma la Tua.” 
Questo è il momento della realizzazione. Come il Massimo Sacerdote 
usciva dal Santuario dopo il suo incontro con Jahvè, così anche il Cri-
stiano Interiore sviluppato non resterà in quel sublime stato, perché il 
suo amore per il prossimo lo spingerà ad uscire in soccorso dei suoi 
fratelli; soccorso che ora sarà in grado di offrire loro. 
 
Nonostante quello che comunemente si pensa, non sono rarissimi i 
casi di persone, donne e uomini, la cui esperienza religiosa ha portato 
allo sviluppo delle stimmate. Quando nella loro evoluzione, essi sono 
arrivati al punto in cui lo sviluppo del corpo radioso è compiuto, que-
sto li libera da quello fisico, e possono lasciarlo a volontà, avendo tra-
sferito la loro consapevolezza nei piani sottili.  
Se tale sviluppo è stato effettuato da un individuo che non ha seguito 
una scuola iniziatica, ciò può manifestarsi spontaneamente; egli però 
non ha appreso come effettuarlo nel modo corretto e il distacco av-
viene traumaticamente. Per questo, nei punti in cui il corpo vitale è 
ancorato a quello fisico si effettua una rottura, che lascia traccia fino 
al fisico in quei punti di connessione che sono così saltati: la testa, le 
palme delle mani e i piedi.  
Chi invece è stato preparato ad effettuare questo passo, lo esegue in 
maniera incruenta, e lascia il corpo fisico attraverso la testa come av-
viene alla morte, senza però che si rompa il cordone argenteo che lo 
unisce ad esso. Anch’egli, comunque, risente del passaggio, partico-
larmente nella testa. In realtà, appena prendiamo consapevolezza nei 
corpi sottili e impariamo a lasciare a volontà quello fisico, quest’ul-
timo ci si presenta come la vera croce, dove siamo crocifissi durante 
l’esistenza fisica. La corrente energetica che ordinariamente viene 



174 

 

consumata a livello sessuale, se utilizzata per la rigenerazione anziché 
per la degenerazione, sale lungo il canale rachideo come Fuoco del 
Padre, mette in vibrazione ipòfisi ed epìfisi, facendo nascere la vista 
spirituale. Ecco allora il terzo occhio, da secoli addormentato, che ri-
prende vita vedendo dentro le cose e causando inizialmente dolore alla 
fronte, un dolore che ricorda una corona di spine. Si brucia così il le-
game con il corpo fisico, che si allenta anche negli altri punti della 
stella formata dalle stimmate. Il corpo radioso irradia allora tutta la sua 
potenza, espellendo dal centro principale del corpo emozionale in cor-
rispondenza del fegato l’energia marziana contenutavi. Esso allora 
può abbandonare la croce e uscire dalla testa (il Golgotha – il santua-
rio), portatore di energia rigeneratrice, e il Cristiano Interiore può per-
ciò emettere il grido liberatorio: “CONSUMMATUM EST”. 
Come nell'Antica Dispensazione, anche oggi abbiamo il Tempio da 
percorrere; non si tratta però del Tempio esteriore, ma di quello che 
abbiamo chiamato il Tempio Interiore.  
Nel nostro corpo esiste questo percorso, che attraversa le tre camere 
del Tempio. Possiamo ora rivisitarle: 
1. l'Atrio, coincidente con l’addome (la parte del tronco posta sotto 

il diaframma): qui troviamo l'altare dei sacrifici, che facciamo cor-
rispondere al centro radicale, e il lavacro. Nasce qui, infatti il 
Fuoco del Padre che, se risparmiato all'uso procreativo può ini-
ziare il suo percorso rigeneratore ascendente, che passerà attra-
verso il lavacro, corrispondente al centro sacrale. Quando non ci 
accontenteremo più di essere “giustificati”, ma avremo fatta nostra 
la Legge, saremo ammessi al battesimo dello spirito, o potremo 
superare il primo velo, quello che separa l’Atrio dal Propiziatorio.  

2. Il Propiziatorio, dove, attraverso il candelabro, l'Altare dei pro-
fumi e la Tavola dei pani, il Fuoco del Padre percorre i tre centri 
solare, cardiaco e laringeo, situati nel torace (la parte del tronco 
posta sopra il diaframma). Il servizio è la molla che, messa in moto 
dall’aspirazione, ci consente di “consacrare” la nostra vita. Con la 
vittoria sulle tentazioni ci avvicineremo allora al secondo velo, 
quello che separa il Propiziatorio dal Santuario. 

3. Il Santuario, dove, finalmente, otteniamo la realizzazione raggiun-
gendo ipòfisi ed epìfisi, poste nella testa.  



175 

 

Con il risveglio dei centri corrispondenti, il centro frontale e il centro 
coronale, sperimenteremo così la “trasfigurazione”. 
Il seguente schema mostra le relazioni descritte. Il “percorso interiore” 
è visibile nella morfologia dell’uomo, che reca in sé il destino a cui è 
votato nel suo sviluppo.  
 

Centro Arredo  
Sezione del 

Tempio 
Nel  
corpo 

Livello  
spirituale 

Coronale 
Verga di 
Aronne 

Santuario Testa Realizzazione 
Frontale 

Tavole 
della 
Legge 

Laringeo 
Tavola  
dei pani 

Propiziatorio Torace Consacrazione Cardiaco Altare dei 
profumi 

Solare Candelabro 

Sacrale 
Lavacro o 
Altare 
bronzeo Atrio Addome Giustificazione 

Radicale Altare dei 
sacrifici 

 
Possiamo notarlo nel disegno che segue, dove sono localizzati i centri 
di forza, la loro relazione con le ghiandole endocrine e con gli arredi 
del tempio. Il tutto forma una croce: quella croce dalla quale dovremo 
liberarci, utilizzando questi strumenti, per “incontrare il Cristo fra le 
nubi” 
Per tornare al “Faust” di Goethe, quando Mefistofele si recò dal dottor 
Faust, nell'entrare nella sua stanza superò un simbolo disegnato sul 
pavimento: una stella a cinque punte, con la punta superiore posta 
verso il centro della stanza stessa. Al termine del colloquio, però, 
quello stesso simbolo lo bloccò, impedendogli di uscire dalla porta, 
nella derisione del dottor Faust. Vediamo cosa rappresenta questo epi-
sodio: 



176 

 

 
una legge occulta dice che qualsiasi spirito per abbandonare un luogo 
deve passare attraverso lo stesso percorso che gli aveva consentito di 
entrare. Possiamo per inciso ricordare che, contrariamente alle altre 
religioni, proprio perché il Cristianesimo indica la via del ritorno alla 
dimensione eterea, richiede di attraversare e conquistare completa-
mente il piano materiale, come percorso necessario al suo supera-
mento (e non ad un ritorno al passato). Così microcosmicamente è per 
lo spirito dell'uomo, che entra per la testa nel fisico in formazione, e 
attraverso di essa, dopo aver percorso il nervo vago, lo abbandona con 
l'atomo-seme alla morte, o (senza l'atomo-seme) quando si addor-
menta o si sdoppia. La stella rappresenta l'uomo, e Mefistofele, spirito 
luciferino, entrò in essa dalla parte inferiore, corrispondente agli or-
gani generatori e ai centri di forza inferiori, più direttamente posti sotto 
la sua giurisdizione. Non poteva perciò uscire che attraverso di essi, e 

Posizione a croce nel tempio-
corpo degli arredi del Tempio 
nelle sue tre sezioni 



177 

 

non gli era consentito passare dalla testa, cioè la punta superiore della 
stella che ora si trovava, nell’uscire, davanti. 
Anche il Cristo, quando penetrò nella Terra, lo fece tramite il sangue 
di Gesù sul Golgotha, abitandone i corpi fisico e vitale. Egli continua 
annualmente, come spiegato, a ritornare a reggere il nostro pianeta, 
poiché da quando noi uomini abbiamo acquisito la consapevolezza in-
teriore abbiamo ereditato anche la responsabilità relativa, e se il pia-
neta era retto in precedenza da Jahvè mentre questi ci guidava dall'e-
sterno, dopo ciò non fu più possibile. È quindi il Cristo ora a mante-
nerci nell'orbita intorno al Sole, impedendoci di andare diritti verso la 
distruzione. 
 
Il corpo vitale di Gesù dovrà essere lo strumento che permetterà al 
Cristo di abbandonare la Terra per la stessa strada che ne ha consentito 
l'accesso interiore, quando un numero sufficiente di uomini avrà rea-
lizzato l'Opera e sarà in grado di incontrarlo nella Gerusalemme Cele-
ste. Egli stesso ha annunciato di non conoscerne la data: essa dipende 
interamente da noi. 
Entrambi questi Grandi Esseri dunque continuano a fare un grande sa-
crificio: 

• Gesù perché, cedendo i suoi veicoli fisico e vitale, si è impe-
dito qualsiasi ulteriore esperienza evolutiva della quale essi 
sono lo strumento. Non potrà cioè più incarnarsi fino al Se-
condo Avvento del Cristo; 

• il Cristo, perché non potrà liberarsi da questo sacrificio che 
quando noi stessi potremo soppiantarlo, permettendogli di re-
stituire a Gesù il suo corpo vitale. 

 
PREGHIAMO E LAVORIAMO dunque per affrettare il Giorno della 
Liberazione, nel quale finalmente il Piano di Salvezza avrà ottenuto il 
suo scopo e raggiunto il suo obiettivo.  
Di seguito un parallelo schematico fra i fatti salienti della vita di 
Gesù e il Sentiero che l’aspirante deve percorrere nel suo sviluppo: 

 



178 

 

Vita di Gesù   Vita dell’aspirante 

FASE PREPARATORIA (2 Centri di forza dell’addome): 
1. Annunciazione  Preparazione per la santa nascita in-
teriore 
2. Nascita   Cura verso il Cristo interiore 
3. Visita dei Magi  Influenza del Cristo interiore nella 
vita 
4. Circoncisione  Purezza di vita 
5. Fuga in Egitto  Fuga da un ambiente ostile 
6. Ritorno a Nazareth  Indifferenza all’ambiente ostile 
7. Insegnamento nel Tempio Condivisione del Vangelo interiore 
 
FASE DI CONSACRAZIONE (3 Centri di forza del torace): 
1. Battesimo sul Giordano Dedicazione alla vita superiore 
2. Tentazione   Superamento delle prime prove 
3. Scelta dei discepoli  I “compagni di viaggio” 
4. Nozze di Cana  Scelta dello “stile di vita” 
5. Guarigioni   Servizio disinteressato al prossimo 
6. Trasfigurazione  Formazione del corpo radioso 
7. Ingresso a Gerusalemme Incontro con il Sé 
 
FASE DI REALIZZAZIONE (2 centri di forza della testa): 
1. Ultima Cena   Influenza nel mondo esteriore 
2. Lavanda dei piedi  Ammissione dell’aiuto ricevuto dagli 
altri 
3. Getsemani   Ammissione dell’aiuto ricevuto 
dall’alto 
4. Flagellazione   Innalzamento del fuoco spinale 
5. Crocifissione   Purificazione del karma 
6. Resurrezione   Liberazione 
7. Ascensione   Residenza nei regni spirituali 
 
 
 
 



179 

 

3. Il “Dramma Cosmico”. 
 
L’azione del Cristo cosmico sul e nel mondo, e l'azione del Cristo in-
teriore sul e nell’uomo, sono un archetipo che indica, e al tempo stesso 
favorisce, il lavoro che l’uomo deve fare su e in se stesso. 
L’alternarsi del flusso cristico annuale nel corso delle quattro stagioni 
forma, come abbiamo già ricordato, un percorso contraddistinto da 
forme differenti di energie che colpiscono il pianeta e i suoi abitanti. 
Nei punti cruciali di questo percorso tutte le tradizioni spirituali, fin 
dalla notte dei tempi, hanno stabilito delle ritualità e delle ricorrenze 
con la finalità di indicare all’uomo lo scandire del lavoro esteriore e 
interiore caratteristico delle sue fasi. Nel Cristianesimo queste quattro 
tappe si riferiscono al Natale, alla Pasqua, alla festa di San Giovanni e 
a quella di Michele Arcangelo; tappe note come il “Dramma Co-
smico”. Le due più importanti e universalmente ritenute tali sono 
senza dubbio le ricorrenze del Natale e della Pasqua, che ricordano lo 
scandire dell’ingresso del Cristo nella Terra e la sua liberazione dalla 
medesima. 
Dal punto di vista spirituale e dell’influenza che esercitano nell’aspi-
rante, possiamo pensare che: 
a Natale avviene veramente qualcosa nel pianeta, a cui dobbiamo sin-
tonizzarci per cambiare noi stessi; 
a Pasqua avviene veramente qualcosa nell’uomo, che può essere ri-
volto al cambiamento del pianeta. 
Dobbiamo costruire uno schema per esemplificare quanto descritto, e 
per servire da guida nello studio che segue:  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Autunno 

 

Michele 

Inverno  

 

Gabriele 

NATALE 

Primavera 

 

Raffaele 

PASQUA 

Estate 

 

Uriele 

Jahvè 

Sp. Santo 



180 

 

Le caratteristiche portate dal Natale sono complementari rispetto alle 
caratteristiche promosse dalla Pasqua, nel senso che a Natale troviamo 
un’attività legata al passato (il Cristo “ha tolto il peccato dal mondo”), 
al contrario del significato cristiano della Pasqua, che segna l’inizio 
del lavoro futuro che l’azione cristica ha inaugurato nella Terra per la 
sua evoluzione, dal punto di vista macrocosmico, o nell’uomo, dal 
punto di vista microcosmico.  
Che l’attività propria dell’equinozio di Primavera e dell’Ariete sia 
sempre stata considerata come l’inaugurazione di qualcosa di nuovo 
lo possiamo riscontrare anche dalle tradizioni non cristiane. Ogni Era 
inizia dall’equinozio di primavera, e il termine da cui deriva la parola 
“Pasqua” è “pesach”, che significa passaggio. Quale passaggio 
celebravano gli Ebrei? Celebravano il passaggio del Mar Rosso da 
parte di Mosè che, aprendo un varco tra le acque, portò a liberazione 
il suo popolo dalla schiavitù d’Egitto. La tradizione dell’attraver-
samento del Mar Rosso nasconde però anche l’insegnamento di un 
altro passaggio, non più relativo ad un solo popolo, ma di tutta 
l’umanità: il passaggio dall’Epoca Atlantidea all’Epoca Ariana, in cui 
l’umanità passò dall’abitare le profondità della crosta terrestre ad 
altitudini maggiori, perché il precipitare di tutta l’acqua che fino a quel 
momento era sospesa nell’atmosfera, con la conseguente formazione 
di mari ed oceani (fenomeno noto come “il diluvio universale”) spinse 
l’uomo ad abitare in luoghi più elevati. Un altro “passaggio” ci attende 
in futuro, quello dall’Epoca Ariana (che è già quasi al termine) alla 
futura Epoca, nella quale si vedrà il principio di una ulteriore salita: 
dall’aria dell’Ariana all’etere della Nuova Gerusalemme. È la Pasqua 
futura. Come per passare dall’Atlantide ad Ariana l’uomo dovette 
sviluppare dei sensi che prima non possedeva (occhi in grado di 
percepire nell’atmosfera più secca che si era creata, e polmoni che 
permettessero di respirare), allo stesso modo dobbiamo oggi 
sviluppare il corpo radioso etereo che ci consentirà di sopravvivere nel 
nuovo ambiente che si sta già preparando. 
Il centro dell’attività spirituale a Natale è posto nei cieli, mentre a 
Pasqua esso proviene dall’interiorità dell’uomo stesso. Dall’Autunno 
all’Inverno l’atmosfera planetaria inizia a modificarsi con l’afflusso 
dell’energia Cristica, e gli individui più sensibili ne avvertono il 



181 

 

cambiamento che induce ad una maggiore interiorità e introspezione, 
al contrario di quanto si nota in primavera, dove il fuoco che era celato 
sotto il manto nevoso invernale comincia a manifestarsi nell’apertura 
delle attività esteriori primaverili.  
L’energia del Cristo che inizia a concentrarsi sulla Terra dal periodo 
autunnale, viene imitato dall’aspirante che nello stesso tempo trova 
più propizia l’azione dell’ispirazione, che segue un movimento dal 
cielo alla terra; si ha allora una specie di periodo di Avvento planeta-
rio. Dopo avere donato all’umanità e a tutte le forme di vita la sua 
energia fino all’ultima goccia, il Cristo cosmico comincia a lasciare il 
pianeta nel periodo fra il Natale e la Pasqua, seguito e imitato 
dall’azione dell’aspirante, azione ora più propensa ad una attività 
d’aspirazione, che si sforza di innalzare la coscienza verso il cielo; è 
la Quaresima planetaria, che sfocia nella Pasqua dell’equinozio di Pri-
mavera. 
Abbiamo seguito fin qui ciò che avviene dall’Autunno alla Primavera, 
che ricade sotto l’azione arcangelica protetta da Michele, Gabriele e 
Raffaele. Le Chiese in genere celebrano questi tre Arcangeli, ma resta 
avvolto nel mistero il quarto, Uriele. Il compito di Uriele riguarda in-
fatti la Pasqua futura, nella quale l’umanità dovrà lasciare il piano ma-
teriale a favore di quello etereo; il tratto successivo del Dramma Co-
smico è riservato infatti all’azione e iniziativa dell’uomo stesso. Cer-
tamente le Chiese sono incapaci di contemplare questa realizzazione, 
ed è per questo che Uriele è quasi sconosciuto e non celebrato. 
Dall’equinozio d’Autunno a quello di Primavera sono le attività celesti 
che cercano di indirizzare l’uomo verso il suo destino futuro; 
dall’equinozio di Primavera a quello d’Autunno toccherà all’uomo uti-
lizzare il loro lavoro per trasformare l’ambiente in cui vive.  
Al giorno d’oggi pochi sono gli uomini che sono in grado di adempiere 
a questo compito, la maggior parte di loro ricadendo ancora sotto la 
necessità di un indirizzamento esteriore: è Jahvè che se ne prende tut-
tora carico, e quindi da questo punto di vista incarnando un aspetto 
dello Spirito Santo. Lo Spirito Santo infatti possiede una duplice na-
tura e funzione: quella esteriore che, attraverso il karma, spinge l’es-
sere umano ad attraversare esperienze che, nel tempo, lo porterà con-
sapevolmente a varcare il prossimo passaggio; e quella interiore, che 



182 

 

dobbiamo vedere come la “fiamma” di Pentecoste, il risveglio del nu-
cleo solare originario che ogni uomo alberga in sé: il corpo radioso o 
corpo di luce. Ecco il Cristo interiore, scopo ultimo dell’attività e del 
sacrificio del Cristo cosmico, il “Consolatore” annunciato dal Cristo 
stesso. Uriele ha il compito di promuovere questo passaggio, non più 
collettivo, ma interiore, affiancando nel suo cammino gli uomini che 
sono già pronti. 
In seguito al fenomeno della Pentecoste gli apostoli furono in grado di 
“parlare tutte le lingue”. In altre parole, abbandonarono definitiva-
mente tutto ciò che separa – conseguenza della coscienza nata 
dall’esperienza ariana in cui l’atmosfera limpida mise in rilievo la di-
stinzione fra l’io e il “non-io” – per aprirsi alla coscienza dell’Unità 
del Tutto, dove è possibile uscire dall’illusione della percezione dei 
sensi materiali, sostituendo la visione mediata con quella im-mediata, 
e la comunicazione con la comunione. Sostituiremo allora quello che 
chiamiamo oggi “realtà”, frutto dell’illusione dei sensi, con la Verità, 
e metteremo in pratica le parole che il Cristo ci ha lasciato come pro-
getto da realizzare: “Comprenderete la Verità, e la Verità vi farà li-
beri” (dal karma). Vorrà dire avere superata la fase dei cicli alterni; in 
altre parole, essere entrati nella dimensione della Nuova Gerusa-
lemme. 
 
 
4. I Sacramenti: le iniziazioni rituali. 
 
Vi è nella vita del fedele una serie di appuntamenti – più con se stesso 
che con la società – comunemente scandita da rituali che le Chiese 
chiamano “sacramenti”. Essi hanno un valore collettivo, perché rap-
presentano una specie di annuncio pubblico sulle varie tappe di matu-
razione dell’individuo, e sul tipo di contributo che egli può di conse-
guenza apportare alla collettività. Ma hanno anche un valore intimo, 
individuale, che rischia di andare perduto, perché essi non sono altro 
che una rappresentazione del montare dell’energia creatrice (vero si-
gnificato originario del termine) lungo la colonna vertebrale, il lavoro 
che ciascuno è chiamato a svolgere, più o meno consapevolmente, 
sulla Terra. È evidente che a noi interessa particolarmente questo 



183 

 

valore intimo, che possiamo definire “religioso” nel significato che gli 
attribuiamo. 
Possiamo raggruppare questi sacramenti in due grandi categorie, la 
prima riguardando lo sviluppo dei corpi dell’uomo, e quindi legata al 
passato e alla fase involutiva, la seconda allo sviluppo dell’anima. Essi 
sono perciò delle vere e proprie “iniziazioni”, i primi con valenza so-
ciale, i secondi, se vissuti con la necessaria consapevolezza spirituale, 
con valenza interiore. Prendiamoli in esame uno alla volta. Eccone lo 
schema: 
 

sacramenti legati al passato, scanditi da tempi stabiliti 
Battesimo relazione col corpo fisico 
Eucaristia relazione col corpo vitale 
Confermazione relazione col corpo emozionale 
Matrimonio  relazione con la mente 
sacramenti riguardanti il futuro, con tempi individuali e liberi 

Penitenza 
relazione con l’anima emotiva  
(quintessenza del corpo emozionale) 

Ordinazione  
relazione con l’anima intellettiva  
(quintessenza del corpo vitale) 

Estrema  
Unzione 

relazione con l’anima cognitiva  
(quintessenza del corpo fisico) 

 
Ad anni 0, alla nascita dell’individuo nel piano fisico, si celebra il Bat-
tesimo, che è perciò in relazione con il centro di forza radicale ed è 
propizio allo sviluppo del corpo fisico e al suo prodotto dal punto di 
vista dello spirito: l’Esperienza. Il Cristo ha definito questo rito come 
il “Battesimo d’acqua”. Il Battesimo sul Giordano di Gesù fu un rito 
affine, perché scandì il momento in cui lo spirito del Cristo “nacque” 
sulla Terra, entrando nel corpo di Gesù di Nazareth. 
L’acqua nelle scritture rappresenta spesso il corpo fisico nella sua di-
mensione edenica e innocente. 
 
A 7 anni nasce e comincia il suo sviluppo il corpo vitale, in concomi-
tanza con il quale si celebra l’Eucaristia, in relazione con il centro di 
forza sacrale e propizio ad un uso corretto della forza creatrice. 



184 

 

Nell’ostia è rappresentato un simbolismo molto potente: il Sole, che 
raffigura il Cristo, viene “ingerito”, come immagine del Cristo bam-
bino che si deve sviluppare a partire dall’interiorità. Fa parte della 
Missione del Cristo il mantenimento del nostro pianeta nella sua or-
bita, permettendo alla vita di continuare a svolgersi in esso; ogni volta 
che ci cibiamo, realmente, mangiamo del “corpo e del sangue” del 
Cristo, che è il nostro Salvatore. La Purezza è il suggerimento per 
l’aspirante che si trova in questa fase. 
Nelle scritture sacre il corpo vitale viene spesso rappresentato dal san-
gue e dal vino, quest’ultimo nei suoi due significati: il vino inebriante 
e il “vino nuovo” annunciato dal Cristo come simbolo del corpo ra-
dioso. 
 
Il passo successivo dello sviluppo avviene a 14 anni, quando la vita 
subisce l’impatto violento col piano astrale. Davanti alle sfide che ciò 
comporta, il rito della Confermazione in relazione con il centro solare 
è propizio alle scelte indirizzate nella direzione voluta dallo spirito. Il 
corpo emozionale è il veicolo della coscienza, e solo l’autostima che 
deriva dall’uso corretto della Affermazione di sé saprà evitare in futuro 
una concezione misera di se stessi, anticipatrice di un nichilismo di-
struttivo. 
Nella Confermazione troviamo l’uso dell’olio, abbinato nelle scritture 
– e soprattutto da Giovanni nell’Apocalisse abbinato al vino – alla pu-
rezza del corpo emozionale. 
 
Finalmente, a 21 anni, con la nascita della mente, l’individuo è nella 
pienezza delle sue facoltà. L’uso maturo di esse lo dovrà portare ad 
irradiare armonicamente la propria personalità, abbinando al pensiero 
dialettico anche l’intuizione capace di superare le divisioni e indiriz-
zarsi verso l’unità. Prima di una unione con l’altro, il Matrimonio ce-
lebra l’avvenuta conciliazione con sé, ed esso non riguarda solo la 
sfera fisica, ma anche e soprattutto quella superiore. Questo sacra-
mento possiamo posizionarlo a metà strada fra le due tipologie. 
L’Amore è connesso con il centro attivato, il centro cardiaco. 
 



185 

 

Sappiamo che la finalità dei vari corpi è quella di dare nutrimento ed 
edificare l’anima: ciascun veicolo nel corrispondente aspetto animico. 
I sacramenti “superiori” si riferiscono proprio a promuovere questa 
finalità, e sono riservati ad un’età più avanzata, conseguente all’azione 
nel mondo di una personalità completa e matura. 
Per quanto i riti dei primi sacramenti fossero propizi a dare una dire-
zione spirituale all’esistenza, certamente non tutte le sfide della vita 
sono state sempre vinte: le sconfitte, lo sappiamo bene, fanno parte 
dell’apprendimento. Riconoscere i nostri errori rappresenta già il 
primo passo per continuare l’avanzamento animico, di sicuro molto 
più utile degli sterili sensi di colpa. La Penitenza, che sarebbe meglio 
chiamare il sacramento del Perdono, vuole rendere consapevoli i passi 
falsi e, una volta identificati, consentirci di proseguire oltre. Essa è in 
relazione con il centro di forza laringeo, forza di espressione che rap-
presenta l’“apriti sesamo”, il superamento del velo che prelude all’in-
gresso nel Santuario della testa. Dal punto di vista interiore corri-
sponde all’esercizio riparatore. È in relazione con l’Anima Emotiva, 
edificata dall’esperienza compiuta nel corpo emozionale. 
 
La sublimazione e scopo finale del corpo vitale costruisce l’Anima In-
tellettiva, il cui prodotto è la sacralità di vita nel quotidiano, tramite 
una visione che comprenda tutti gli aspetti della vita, con prevalenza 
di quello causale dello spirito. Una volta compreso questo, il Cristo 
interiore inizia a dirigere l’esistenza, e a Lui tutta la vita viene dedi-
cata: ciò è rappresentato dal sacramento della Ordinazione, in rela-
zione con il centro frontale. È quel rito che “una tantum” dà una svolta 
definitiva e decisiva alla vita, corroborata da una accresciuta e illumi-
nante intuizione interiore. 
 
Con il Battesimo viene celebrato l’ingresso dell’esperienza dello spi-
rito nel piano fisico-chimico, la nascita nel mondo; al termine di que-
sto viaggio avviene una nuova nascita, rappresentata dall’abbandono 
del mondo e dall’ingresso nei piani spirituali. Ma questa è un’espe-
rienza che non è per forza di cose riservata alla morte del corpo fisico: 
in effetti, ogni notte noi lo abbandoniamo inconsapevolmente quando 
sopraggiunge il sonno. Questa però non è di per sé un’esperienza 



186 

 

capace di accelerare il nostro progresso spirituale, fintantoché non 
viene, un po’ per volta, resa consapevole: è il cosiddetto “volo ani-
mico”, cioè l’abbandono del corpo fisico volontario e consapevole che 
consente all’individuo di lavorare nei piani sottili fuori dal corpo. È 
una meta evolutiva che il Cristo ha definito “Battesimo di spirito”: la 
nascita nei mondi spirituali. È questo l’aspetto interiore del sacra-
mento dell’Estrema Unzione, conseguente alla massima espressione 
del corpo fisico e della funzione della consapevolezza che lo stesso 
promuove: l’Anima Cognitiva. Corrisponde al centro di forza attra-
verso cui si lascia il corpo fisico: il centro coronale. 
Possiamo schematizzare nel modo seguente tutto quanto fin qui detto: 
 

sacramento 

centro 
 di forza  
corrispon-
dente 

esperienza  
Cristica  
corrispon-
dente: 

relazione 
con: 

Estrema  
Unzione 

Coronale  Resurrezione Anima  
cognitiva 

Ordinazione Frontale  Crocifissione Anima  
intellettiva 

Penitenza Laringeo Trasfigura-
zione 

Anima  
emotiva 

Matrimonio  Cardiaco Pentecoste età 21: mente 

Conferma-
zione Solare Tentazione  

età 14:  
emozionale 

Eucaristia Sacrale Battesimo età 7: vitale 

Battesimo Radicale 
Immacolata  
concezione 

età 0: fisico 

 
Molteplici sono le suddivisioni con cui sono state descritte tradizio-
nalmente le iniziazioni. La maggior parte sono state velate in modo di 
comunicare la verità solo a chi è in possesso della chiave per interpre-
tarla.   



187 

 

Tutto ciò sta a dimostrare che l'iniziazione presentata da varie cosid-
dette scuole pseudo-occulte come mere cerimonie esteriori con rituali 
più o meno appariscenti e affascinanti, nulla hanno a che fare con le 
vere iniziazioni spirituali, che sono e possono solo essere processi in-
teriori di coscienza.  
Ma in essenza la seguente è la descrizione del lavoro che l'iniziando 
deve svolgere in esse: 
 

gra
do 

Corrispondenze stati di coscienza 

Misteri Minori, o Misteri Antichi 
1° Coscienza della V Rivoluzione del periodo della Terra, 

visione nella memoria perenne delle prime tre Rivoluzioni e 
delle Epoche Polare, Iperborea e Lemuriana  

2° 
3° 
4° Coscienza della VI Rivoluzione del periodo della Terra, 

visione nella memoria perenne della quarta Rivoluzione (prima 
metà) e delle Epoche Atlantidea e Ariana 

5° 
6° 
7° Coscienza della VII Rivoluzione del periodo della Terra, 

visione negli archetipi delle ultime tre Rivoluzioni e della Sesta 
Epoca 

8° 
9° 

Misteri Maggiori, o Misteri Cristiani 
1° Adepto - Coscienza finale periodo della Terra 
2° Coscienza finale periodo di Giove 
3° Coscienza finale periodo di Venere 
4° Coscienza finale periodo di Vulcano 

 
Possiamo tentare una relazione coi sacramenti mettendo in evidenza i 
tre giorni e mezzo che tutte le tradizioni tramandano in cui l'iniziando 
"muore", o cade in trance (corrispondenti anche alle tre Rivoluzioni e 
mezzo della parte trascorsa del periodo della Terra), che precedono la 
"resurrezione" come "uomo nuovo". 
Il battesimo e l'eucaristia corrispondono al primo giorno, la conferma-
zione e il matrimonio al secondo, la penitenza e l'ordinazione al terzo 
e l'estrema unzione precede la resurrezione che fa nascere l'Iniziato. 
 



188 

 

Nei templi antichi si leggeva, sul portone d'ingresso, la frase che po-
trebbe essere il motto del Cristianesimo Interiore: 
 

"Conosci te stesso e conoscerai l'universo", 
 
a significare che varcare quella soglia voleva dire passare dalla dimen-
sione illusoria esteriore (fuori dal tempio) a quella veritiera interiore 
(dentro il tempio). 
Nell'Epoca Cristiana tutti dovremo varcare quella stessa soglia per 
giungere, chi prima chi poi, alla Nuova Gerusalemme, non più con le 
gambe come nell'antichità precristiana, ma con le ali della coscienza 
finalmente liberata dagli influssi ostacolatori. 
L'apertura della coscienza in sempre più persone accelera al giorno 
d'oggi la ricerca spirituale, come si diceva all'inizio. Ne consegue la 
nascita di discipline cosiddette alternative, cosa che se da un lato può 
essere un bene, richiede attenzione sotto almeno due punti di vista:  
- guardiamoci dal costruire una specie di "società alternativa", perché 
questa sarà sempre vista da chi vi è dentro, e vissuta da chi è al di fuori, 
come una organizzazione antagonistica, anziché una integrazione;  
- facciamo anche attenzione a non cercare attività diverse per semplice 
attrazione verso la diversità, o perché la cosiddetta normalità non ci 
soddisfa più: la persona che si trova sul sentiero non fa cose diverse 
dagli altri, ma fa le stesse cose che faceva prima o che fanno gli altri, 
con spirito diverso. 
  



189 

 

 

 

 

 

UNIONE DI CUORE E MENTE 

 
 
1. Transumanesimo 
 
Uno dei più grandi e nuovi pericoli che l’umanità è in procinto di af-
frontare riguarda la massima degenerazione del materialismo, che si 
sta presentando sotto la forma del cosiddetto “transumanesimo”. Il 
fatto di considerare l’essere umano al pari di una macchina sta produ-
cendo una serie di interventi tecnici sul corpo umano, creduto essere 
tutto l’uomo, tali da “migliorarlo” sotto diversi punti di vista: nelle sue 
funzionalità, nell’affrontare le malattie, nell’espandere forza e resi-
stenza e così via. Sicuramente uno dei momenti che diede il via affin-
ché questa possibilità raggiungesse la coscienza della gente – sulla 
quale gli Ostacolatori si sono gettati a capofitto – fu l’inaugurazione 
del trapianto di cuore, avvenuta nel 1967 ad opera dell’équipe del dr. 
Barnard a Città del Capo. Fino a quel momento nella visione popolare 
il cuore rappresentava tutto un mondo romantico, carico di sentimenti, 
affetto, amore; mondo crollato subito dopo, quando la conquista della 
scienza lo ha improvvisamente trasformato in nulla più di una sem-
plice pompa, sostituibile con un pezzo di ricambio (sorvolando sul 
fatto che era necessario sacrificare un’altra vita che non si era stati in 
grado di salvare). La poesia lasciò il campo a favore della tecnica. 
Ma è proprio così? Oppure l’uomo anziché guadagnarci ha perduto 
qualcosa in questo cambiamento e in questo tipo di attività? Egli è in 
evoluzione, come ben sappiamo, ma ciò che non tutti conoscono è la 
direzione nella quale l’evoluzione si sta e si deve muovere. L’essere 
umano è quindi destinato a migliorare, ma il miglioramento evolutivo 
non avviene attraverso operazioni alla Frankenstein, ma attraverso un 
ampliamento della sua interiorità e delle facoltà che oggi vengono 



190 

 

definite “paranormali”, ma che in futuro dovranno essere “normali”. 
Altrimenti la normalità del futuro ci vedrà rimanere sempre “animali”, 
come d’altra parte la scienza a tutti gli effetti già ci considera. 
 
 
2. Intuizione vs. Ragione 
 
La funzione interiore che dovremo sviluppare in futuro a livello con-
sapevole, e che da sempre accompagna la coscienza dell’uomo, ma 
che da quando la percezione mediata dai sensi ne ha occupato la tota-
lità l’ha relegata nel subconscio, è l’espansione della capacità mentale: 
l’intuizione. Oggi si fa molto spesso il grande errore di confondere 
l’istinto con l’intuizione, a causa anche della poca stima che si nutre 
in tutto ciò che non è razionale. 
L’antico dialogo che potremmo in qualche modo immaginare a partire 
dalle loro idee fra Platone e Aristotele può essere eloquente per illu-
strare l’argomento. Il nocciolo della questione verteva sull’importanza 
della “cultura” e sulle modalità con cui fosse preferibile diffonderla. 
Mentre Aristotele pensava che la modalità migliore fosse quella di dif-
fondere la letteratura, attraverso libri a cui tutti potessero accedere, in 
modo da diffondere la conoscenza presso il numero massimo di indi-
vidui, Platone rispondeva dicendo che in questo modo praticamente 
nessuno avrebbe veduto crescere la propria vera conoscenza. È fuor di 
dubbio che nell’ascoltare queste due tesi tutti noi finiamo per parteg-
giare per Aristotele, e facciamo un po’ di fatica a comprendere le ra-
gioni di Platone. Ma sentiamo la tesi di quest’ultimo: la conoscenza 
scritta nei libri possiamo considerarla tale? Oppure la conoscenza è 
una facoltà che nasce nell’interiorità, nell’animo umano? Se un do-
mani tutta la conoscenza fosse depositata (“deposta”) nei libri, diven-
terebbe una cosa, e come tale “morta”. L’essere umano dovrà sempre 
andare alla ricerca di questa cosa quando vorrà sapere qualcosa, e ne 
perderà traccia dentro di sé. Inoltre anziché essere disponibile a tutti 
la conoscenza sarebbe stata appannaggio dei pochi che hanno avuto 
accesso alla lettura giusta, instaurando la cultura dell’esperto; il quale 
poi non sarebbe neppure tale, perché anch’egli dovrà sempre fare rife-
rimento a qualcosa che si trova al di fuori di lui: nei libri. 



191 

 

A questo punto forse le nostre conclusioni cominciano a modificarsi a 
favore delle idee di Platone: un uomo vale non tanto perché fa riferi-
mento ad una cultura che giace fuori di lui, ma perché ha in sé la ca-
pacità di risalire ad una fonte interiore, in grado di risolvere gli enigmi 
della vita. E questa capacità è l’intuizione.  
Anche l’istinto potremmo definirlo, se lo osserviamo da fuori, come 
una fonte innata di conoscenza; resta il fatto che quest’ultima non na-
sce da dentro il soggetto, ma da fuori, in intelligenze che lo dirigono 
dall’esterno. L’intuizione invece nasce proprio dalla parte più pro-
fonda e reale dell’uomo: dallo spirito. 
Che cos’è e da dove “nasce” la Ragione? “L’Universo è mentale” re-
cita il Kybalion, poiché tutto nasce dalla Mente di Dio. Le diverse 
creature però hanno un diverso approccio alla mente, secondo la rela-
tiva evoluzione. A noi sembra del tutto normale dovere sforzarci per 
ottenere la conoscenza o per memorizzare qualsiasi cosa, non per tutte 
le classi di esseri che popolano l’universo è così: anzi, sembrerebbe 
piuttosto trattarsi di una eccezione dovuta all’evento che chiamiamo 
la “caduta”. Per gli angeli, ad esempio, quando raggiunsero nella loro 
curva evolutiva quella fase che noi definiamo “umana”, l’ingresso 
della componente spirituale all’interno dei loro veicoli inferiori si tra-
mutò in un accesso subitaneo della conoscenza nella loro coscienza. 
La maggiore densità del nostro corpo fisico rispetto al loro corpo in-
feriore (etereo), con la conseguente necessità di doverci costruire un 
organo adatto allo scopo, cioè il cervello, causò nell’uomo un processo 
differente, nel quale l’alchimia interna doveva svolgere un ruolo di 
intermediazione fra la conoscenza universale e la capacità cerebrale di 
immagazzinarla. 
La mente, donataci dalla Gerarchia dei Principati nell’epoca Atlanti-
dea del periodo della Terra, ne risultò limitata alla percezione delle 
sole tre dimensioni spaziali alle quali siamo tuttora legati, con la con-
seguente nascita del pensiero dialettico e poi materialistico, e con la 
consapevolezza dei soli processi connessi a questa percezione, che tro-
vano sede nell’emisfero sinistro del cervello.  
Jahvè, il capo degli angeli, cercò di intervenire in nostro sostegno, ma 
le sue modalità erano tarate, per così dire, sugli angeli, mentre l’uomo 
stava per emanciparsi dalle influenze esterne, da una parte, non 



192 

 

essendo però ancora in grado di fare le giuste scelte dall’altra. L’aiuto 
di Jahvè perciò si tradusse nel dettare, attraverso i Comandamenti, le 
regole alle quali tutti gli uomini dovevano, sotto pena di castigo, sot-
tomettersi. Ma questo era destinato a durare solo fintantoché questi 
ultimi non avessero acquisito una sufficiente autonomia.  
Nel frattempo l’umanità doveva affinare lo strumento di conoscenza 
di cui era dotata, cioè quella forma di pensiero adatta alla vita nel piano 
dove viveva: la ragione. La ragione infatti funziona in quanto processo 
inserito nello spazio/tempo, sviluppandosi attraverso un percorso di 
pensiero dotato di un inizio, uno sviluppo e una conclusione finale. Il 
pensiero razionale funziona cioè per approssimazione progressiva, con 
lo stesso procedimento che è stato riversato nei calcolatori: sì – no, o 
sistema binario. 
Tuttavia nel cervello siamo dotati anche dell’emisfero destro, il quale 
non conosce le limitazioni spaziotemporali, ma funziona in un certo 
senso come funzionò l’acquisizione della conoscenza da parte degli 
angeli. È quella che chiamiamo intuizione, ed è la vera fonte di cono-
scenza che sempre tenta di parlarci, ma della quale siamo però incon-
sapevoli. Essa comunica con noi quindi attraverso segnali, sogni, sim-
boli, ed è quella lampadina che improvvisamente si accende in parti-
colari momenti, indicandoci in un lampo di luce la soluzione ad un 
problema che la ragione, nel suo modo farraginoso di procedere, non 
riusciva a determinare. È l’origine delle rivelazioni, che dobbiamo cer-
care tutti di sviluppare coscientemente. Anche per quest’opera venne 
ad aiutarci il Cristo. 
L’intuizione è perciò l’accesso al pensiero unitario universale, che in-
fatti è ottenibile attraverso lo strumento del simbolo (letteralmente dal 
greco “mettere insieme”) sintetizzando, mentre la ragione analizza 
“dividendo”, che è il significato letterale di “diavolo”. Il piano di esi-
stenza che non conosce separazione è il piano spirituale della Sag-
gezza, sede del Cristo e della Gerarchia delle Virtù: da quelle altezze 
ci giunge la luce interiore che abbiamo il compito, come umanità, di 
accendere dentro noi stessi, che è in attesa fin dal periodo del Sole, e 
che ci consentirà di accogliere nella nuova consapevolezza la cono-
scenza alla quale, in quanto spiriti, abbiamo diritto.  



193 

 

Questo sarà – ed è – il vero uomo, non quel triste prigioniero delle tre 
dimensioni che vorrebbero i partigiani del transumanesimo, e che re-
legano l’intuizione nella sfera dell’emotività, con la quale non è, in 
realtà, neppure imparentata. 
Dobbiamo tuttavia stare attenti ad attribuire la giusta importanza al 
pensiero consequenziale: in un certo senso lo possiamo considerare il 
valore aggiunto che l’umanità porterà al piano evolutivo. Ogni Gerar-
chia creatrice apporta una sua peculiarità, e il pensiero consequenziale, 
che ha sede nella elevata regione del pensiero astratto, è il nostro con-
tributo. Grazie ad esso, che è il nostro sistema di apprendimento, ab-
biamo la possibilità di sviluppare il potere interiore del pensiero in un 
modo mai raggiunto in precedenza nel nostro sistema. Ma esso non 
potrà adempiere a questa missione se si rifiuta di considerare anche il 
pensiero intuitivo, facendosi fecondare da quest’ultimo; ciò che in ge-
nere viene chiamato “L’unione di cuore e mente”. 
 
 
3. L’aiuto del Cristo 
 
Sotto la spinta dell’intervento luciferino, l’umanità perse di vista la 
dimensione eterea e la sua coscienza conosce da allora l’esilio nella 
sola dimensione fisica. Essa infatti si ritrovò staccata dalle grandi 
guide spirituali che fino a quel momento vedeva e sentiva, e si conqui-
stò così – pur con le conseguenze descritte nella Bibbia come le male-
dizioni di Jahvè – un diritto a perseguire la libertà e l’autonomia. Su-
bito le guide superiori presero dei provvedimenti affinché questa li-
bertà d’azione inserita in una consapevolezza limitata non potesse tra-
sformarsi da una imprevista occasione evolutiva ad un ostacolo che 
potesse impedire drasticamente qualsiasi avanzamento futuro.  
Abbiamo già accennato alla comunione esistente fra il cuore e l’emi-
sfero cerebrale destro; ma perché proprio il cuore? Perché dal cuore 
agisce l’influsso Cristico, il quale trova un impedimento nell’accedere 
direttamente al cervello e alla nostra consapevolezza, sorvegliati dagli 
Ostacolatori, per cui dirotta verso il cuore e col tempo lo sta utiliz-
zando in una specie di testa di ponte, trasformandolo in muscolo striato 
(che oggi è un’anomalia in quanto muscolo involontario) che in futuro 



194 

 

invierà volontariamente l’energia spirituale al cervello. Ecco che ab-
biamo quindi rivalutato la considerazione verso il cuore in quanto stru-
mento non solo utile per pompare il sangue, ma anche e soprattutto 
depositario di una conoscenza superiore a quella ordinaria che tutti 
conosciamo. 
 
Quando l’umanità venne espulsa dall’Eden, dice la Bibbia che un che-
rubino fu posto a guardia del suo ingresso, con lo scopo di impedirle 
di entrare e cibarsi, oltre che del frutto dell’albero della conoscenza 
che già aveva consumato, anche dell’albero della vita. Dietro al sim-
bolismo ciò significa che sarebbe stato troppo pericoloso per l’uomo 
accedere con la consapevolezza alla dimensione eterea prima di essere 
pronto per compiere quel passo. Da allora, come abbiamo detto, quella 
dimensione non ricade più sotto la nostra percezione; tuttavia, da lì 
continuamente ci giungono i messaggi dell’intuizione, la quale, ricor-
diamolo, proviene dal piano dello Spirito Cristico, di cui il piano ete-
reo è la controparte inferiore. 
La situazione quindi oggi è la seguente: 

- La consapevolezza dell’uomo non supera la barriera del 
piano etereo, e resta confinata in quello fisico; 

- Dal piano etereo però continuamente ci giungono i segnali, sia 
pure per noi ordinariamente inconsapevoli in quanto tali, ma 
che vanno ad aggiungersi al pensiero razionale, dotandolo di 
quella parte di genio che riusciamo a ricavarne. E noi senza 
saperlo li uniamo entrambi in ogni momento. 

Se invece il pensiero razionale prendesse tutto il campo a disposizione 
escludendo la parte intuitiva, il suddetto secondo punto verrebbe an-
nullato. È quello che senza saperlo i fautori del transumanesimo ri-
schiano di causare, con la conseguenza che l’uomo, ristretto unica-
mente al pensiero mediato dai sensi percettivi esclusivamente del 
piano fisico, si trasformerebbe davvero in una macchina. Con grandi 
capacità di pensiero dialettico, ma privo della spinta interiore verso la 
totale realizzazione di se stesso. Così, al posto del cherubino che sta a 
guardia dell’ingresso del piano etereo affinché noi non lo superiamo, 
gli Ostacolatori sono a guardia all’ingresso del piano fisico affinché le 
energie, gli esseri e l’influsso Cristico non entrino nella nostra 



195 

 

dimensione fisica. Non saremmo che dei dotati robot o automi, che 
qualcuno di certo saprà manovrare a suo vantaggio, perché saremo 
privi della connessione con la fonte stessa della vita. 
 
L’aiuto dell’influsso Cristico invece si traduce nell’attivazione del 
cuore in quanto strumento della compassione, che ci spinge a renderci 
consapevoli dell’unità fondamentale di tutto con tutti e a conseguenti 
azioni amorevoli verso gli altri. Se le accompagniamo con il rispetto 
verso l’energia creatrice che attende pazientemente dentro ciascuno di 
noi, essa comincerà ad innalzarsi come Fuoco del Padre per congiun-
gersi prima con il cuore e poi con la testa, creando un ponte di luce 
dove si celebra il Matrimonio Mistico: nascerà allora il corpo radioso, 
l’uomo del futuro che non ha bisogno di luce esterna perché, Nuova 
Gerusalemme, avrà la luce interiore, cittadino di due mondi. 
 
 
4. Esercizi intuitivi 
 
È possibile sviluppare l’intuizione? Non solo è possibile, ma è dove-
roso! Purtroppo la scuola insegna solo il metodo razionale e utiliz-
zando solo il metodo razionale. A scuola impariamo quali sono state 
le grandi scoperte scientifiche dell’umanità attraverso una spiegazione 
razionale, ma non ci rendiamo conto che quasi tutte sono derivate, 
prima di assumere la forma che conosciamo, da una intuizione; siamo 
tutti in fila ad apprendere il risultato delle intuizioni altrui, ma nessuno 
insegna a noi stessi come sviluppare tale intuizione. 
Possono esservi due tipi di esercizi: un tipo per renderci conto dell’esi-
stenza dell’intuizione e del fatto che noi stessi la utilizziamo continua-
mente, l’altro tipo per cominciare a prendere in mano la situazione 
sforzandoci di accrescerla nella nostra consapevolezza. 
 
Possiamo suggerire due esercizi del primo tipo: 
1) Prendiamo un foglio di carta e delle matite colorate, e scriviamo in 
stampatello su un foglio i colori dei quali siamo in possesso; ad esem-
pio: GIALLO, VERDE, AZZURRO, ROSSO, e così via. Abbiamo 
però l’accortezza di usare matite di colore diverso da quello che stiamo 



196 

 

scrivendo (scrivere la parola GIALLO con una matita rossa, o la parola 
ROSSO con la matita blu, e così via). Ci accorgeremo una volta ter-
minata la preparazione, che avremo difficoltà a leggere velocemente 
quanto scritto, difficoltà che sarà ancora maggiore se lo faremo leg-
gere a un’altra persona che è del tutto ignara dello scopo dell’esercizio. 
Ciò accade perché la lettura mette in moto l’emisfero sinistro, mentre 
i colori colpiscono im-mediatamente l’emisfero destro, causando in 
questo modo un conflitto nella fluidità della lettura. 
2) Il secondo esercizio consiste nello scrivere, sempre in un foglio di 
carta e sempre a caratteri maiuscoli, delle parole non troppo corte né 
troppo lunghe, invertendo però ogni tanto le lettere. Si può scrivere 
una breve frase intera con senso compiuto, in modo che l’attenzione 
venga posta più sul significato che nelle singole parole. Se facciamo 
leggere questo testo ad un’altra persona, vedremo che il più delle volte 
lo leggerà come se le parole fossero scritte correttamente, senza ren-
dersi conto delle modifiche che abbiamo apportato. Anche qui la parte 
intuitiva, che coglie il significato dell’insieme, prende il sopravvento 
su quella razionale, leggendo le parole con un “colpo d’occhio”, senza 
soffermarsi nell’analisi particolare. Se invece lo sottoponiamo ad un 
lettore automatico, sicuramente leggerà solo come è scritto. 
Esempio: 
 

PRECHÉ REISCI A LGGEERE QUETSO TETSO? 

 
Più importanti sono gli esercizi propedeutici allo sviluppo dell’intui-
zione. Ne proponiamo tre: 
1) La meditazione è forse l’esercizio più importante a questo fine. 
Consiste nell’occupare tutta la mente con un unico pensiero, per giun-
gere alla fine ad un punto in cui si riuscirà ad eliminare anche quel 
pensiero, causando il cosiddetto “vuoto mentale”. Non si può non av-
visare che giungere a tale traguardo è oltremodo difficile, perché il 
pensiero dialettico ha paura, sapendo di essere mortale, di vedersi an-
nullare, e metterà in moto tutti i trucchi possibili per impedire l’effet-
tiva riuscita dell’esercizio. Tuttavia non si dovrebbe demordere, se-
condo il vecchio adagio: “chi l’ha dura la vince”. 



197 

 

Una forma di meditazione che può dare maggiori risultati può essere 
la Meditazione Trascendentale, la quale tende a concentrare la mente 
su un unico suono (ad esempio OM), al quale non associamo alcuna 
immagine o significato pratico. 
La meditazione ha la funzione di scollegare la mente razionale dal no-
stro sistema nervoso, nel quale essa trova sostegno. Qualora si riu-
scisse ad effettuare tale sconnessione, il pensiero intuitivo prende-
rebbe subito il posto di quello razionale, considerato che in natura il 
vuoto non può esistere. Si assisterebbe allora ad un espandere di co-
scienza, sentendosi per quei magici istanti un tutt’uno con l’intero uni-
verso. Ciò può avvenire solo tramite lo sviluppo del cuore e l’esclu-
sione momentanea nell’emisfero sinistro del cervello. 
2) Chiameremo scrittura im-mediata il seguente esercizio: preparare 
la sera prima di andare a dormire un foglio di carta e una penna sul 
comodino; la mattina, appena svegli, mettere i piedi a terra e sedersi 
sul letto, prendere subito in mano penna e foglio e …cominciare a 
scrivere. Non interporre pensieri di alcun tipo: scrivere immediata-
mente senza pensare. Può sembrare una cosa assurda, e così lo è per il 
seguace del transumanesimo, ma non per noi! Che cosa fluirà sul fo-
glio tramite la penna? Ciò che non proviene dal pensiero dialettico, e 
di conseguenza solo ciò che arriva dalla mente intuitiva. Noi stessi 
potremo essere istruiti da ciò che avremo scritto e che leggeremo in 
seguito; la cosa importante però consiste nel fatto che così facendo 
diamo maggiore spazio all’intuizione, allenandoci al suo ascolto. 
È preferibile eseguire l’esercizio la mattina appena svegli, per il mo-
tivo che siamo in quel contesto appena tornati dai piani spirituali, nei 
quali ci trasferiamo durante il sonno. È più facile perciò che esso sia 
maggiormente fruttifero. Anche qui sarà necessaria una certa pratica e 
determinazione per affinarne lo svolgimento e il risultato. 
È importante l’avvertenza di fare attenzione a non eseguire questo 
esercizio qualora si sia particolarmente sensibili e facili ai contatti di 
natura sottile, perché lo scopo è quello di entrare in comunione con il 
Sé e non con entità disincarnate, pratica sempre pericolosa particolar-
mente per chi è predisposto per queste esperienze. Non è facile infatti 
per questi ultimi saper distinguere quanto proviene dalla propria 



198 

 

componente spirituale da quanto invece ha origini estranee, che pos-
sono col tempo diventare entità indesiderate e difficili da estirpare. 
3) Il terzo esercizio può essere usato come un termometro del nostro 
stato di connessione (comunione) con la mente intuitiva; si tratta della 
lettura alla cieca. Dobbiamo prima di tutto preparare tre carte bianche, 
del tipo di carte da gioco; l’importante è che siano perfettamente 
uguali. Sulla prima scriviamo la parola “SÌ”, sulla seconda la parola 
“NO”, sulla terza la parola “FORSE”. 
Mescoliamo le carte e le poniamo davanti a noi capovolte, in modo 
che non siano visibili le parole che portano dall’altro lato. Rilassia-
moci, vuotiamo il più possibile la mente, e facciamo a noi stessi una 
domanda la cui risposta conosciamo in modo certo. Ad esempio: 
“Sono di sesso maschile?”. Concentriamoci e avviciniamo le mani alle 
carte, senza toccarle, cercando di sentire l’energia che emanano. La 
nostra intuizione SA quale carta nasconde la risposta esatta, e cerca di 
comunicarcelo per via im-mediata. Le risposte che l’intuizione ci sa 
dare quando riusciamo ad entrare in comunione con il Sé sono infalli-
bili. 
L’esecuzione di questo esercizio con una certa frequenza ci potrà in-
dicare se stiamo accrescendo il contatto con la nostra parte spirituale, 
e ciò è di grande aiuto, basta non scoraggiarci se i primi tentativi sono 
deludenti.  
 
Una trattazione a se stante merita l’Arte. Non esiste una unità di mi-
sura in grado di stabilire la quantità di bello! Ciò che si sta recente-
mente imparando anche scientificamente è l’influenza che l’arte può 
avere nella psiche delle persone: benessere davanti a opere artistiche 
ispirate, o malessere di fronte ad altre che comunicano direttamente 
con le cellule dell’osservatore sentimenti negativi. 
Spesso si crede, poiché l’arte sfugge ad un’analisi razionale, che essa 
sia irrazionale, deducendo che qualsiasi movimento casuale possa es-
sere artistico. Ma non è così: l’arte “abita” sfere elevate, ma risponde 
pur sempre a leggi: le leggi delle sfere in cui essa abita, appunto. 
L’artista “pesca” intuitivamente da dentro se stesso (la chiama ispira-
zione) e agisce al di fuori, a favore degli altri, perché il risultato della 
sua azione possa ispirare gli altri. I quali però devono sapere 



199 

 

ripercorrere dentro se stessi il cammino in “salita” che l’artista ha già 
fatto in “discesa”. Abbinare quindi la meditazione non solo in chi pro-
duce una forma artistica, ma anche in chi poi la contempla, diventa 
necessario. In fondo, l’artista non dà la sua arte, ma permette a tutti di 
trovare la propria. È forse l’unico modo possibile in cui si può comu-
nicare per comunione, ossia da intuizione ad intuizione. Purché en-
trambi, l’artista e lo spettatore, siano in grado di compiere questo per-
corso interiore. 
L’arte perciò copre tutta la gamma delle attività umane, proprio perché 
ne è l’espressione migliore, più “sottile”, più connessa con l’interio-
rità. Qualsiasi “lavoro” può essere “arte”, può essere effettuato in 
forma e in spirito artistico. Quando osserviamo una forma artistica, o 
quando la eseguiamo, ci connettiamo con la nostra spiritualità, pur 
senza rendercene conto. 
Lo spirito umano ha mostrato nei secoli la grandezza di cui è portatore 
nell’esecuzione dei capolavori che ci lasciano a volte a bocca aperta. 
Le cattedrali e ciò che si trova al loro interno, i dipinti, le vetrate e le 
sculture che mostrano in modo evidente quanto il BELLO sia un in-
grediente dell’impasto sottile di cui siamo fatti, e al quale desideriamo 
con tutto il cuore tendere e farci trasportare osservando detti capola-
vori. Quasi come un richiamo verso il ritorno alla nostra vera casa. 
La forma artistica che è in grado di comunicare a tutti la sua origine 
divina è senz’altro la musica. La musica è per sua natura immateriale: 
non si può fermare, deve essere ogni volta riprodotta o eseguita. Essa 
ha però un potere fortissimo nella nostra interiorità: può eccitare il 
corpo emozionale come può ispirare il mistico e parlare alla sua anima.  
Ma l’arte ha le sue leggi, che sono le leggi che troviamo anche nella 
natura stessa, della quale una delle maggiori espressioni è la sezione 
aurea. Un prato fiorito, un panorama di montagna, il cielo stellato, non 
sono forse belli? Non si forma un sorriso sul nostro volto quando li 
guardiamo? È la sezione aurea alla base di tale bellezza; segreto che 
gli antichi architetti iniziati ben conoscevano e che applicavano nelle 
costruzioni di carattere sacro. Ma tutto ciò che richiama a questa bel-
lezza diventa sacro, perché fa nascere dentro di noi quella connessione 
cui aspiriamo: la comunione con la mente intuitiva. 
 



200 

 

5. I limiti della Scienza 
 
Noi non siamo oppositori né del pensiero razionale, né del suo pro-
dotto più nobile: la Scienza. Nutriamo anzi per essi profondo rispetto 
e sincera ammirazione, anche se purtroppo spesso non ricambiati; 
siamo tutti loro debitori per le conquiste che sono riusciti ad ottenere. 
Sappiamo però, nel contempo, che sono destinati in futuro ad unirsi in 
una forma superiore di conoscenza, che sappia congiungere la mente 
e il cuore, la Scienza e la Religione. 
Si tratta di un’utopia irrealizzabile? Forse fino a poco tempo fa si po-
teva pensarlo, ma oggi sono proprio i progressi scientifici, che a stento 
si fanno spesso largo fra le loro frange più conservatrici, a destare rin-
novate speranze. La meccanica quantistica in particolare ha le poten-
zialità per sconvolgere alcune idee preconcette che hanno fin qui im-
pedito un dialogo fra quello che veniva considerato pensiero razionale 
e pensiero cosiddetto irrazionale. In realtà, più che irrazionale do-
vremmo chiamarlo super-razionale, perché contiene in sé il supera-
mento di “dogmi” scientifici. Non solo la religione infatti ha i suoi 
dogmi e i suoi sacerdoti, e se nel Medio Evo i sacerdoti della Chiesa 
imponevano le loro idee sotto pena di scomunica (per non dire di peg-
gio), anche molti esponenti della scienza d’oggi “scomunicano” e con-
dannano chiunque osi contrastare i risultati del cosiddetto “metodo 
scientifico”. I sacerdoti di tutti i tipi, che si propongono come i depo-
sitari della verità, nascondono in realtà la gestione di un potere più che 
l’interesse verso la conoscenza. 
Ma è proprio il metodo scientifico stesso che cominciò ad evidenziare 
delle crepe nella sua costruzione allorquando apparve la fisica quanti-
stica. Due principi fondamentali del metodo scientifico sono l’ogget-
tività e la ripetitività dei risultati sperimentali, in mancanza dei quali 
questi non possono essere accettati nel novero dei fenomeni conside-
rati reali.  
La meccanica quantistica però dimostra che i fenomeni che cadono 
sotto le sue ricerche sfuggono sia ad oggettività che a ripetitività, in 
quanto il risultato degli esperimenti eseguiti si dimostra essere tutto 
tranne che obiettivo: l’osservazione del fenomeno ne modifica il risul-
tato, facendolo diventare quindi soggettivo e personale.  



201 

 

Potremmo fare l’esempio del flusso di fotoni che non si diffondono 
come particelle, ma come onde, cosa che dovrebbe far rivedere le con-
clusioni del famoso esperimento di Michelson-Morley del 1887, a se-
guito del quale venne esclusa l’esistenza dell’etere (conclusione basata 
su una concezione errata dell’etere). Non solo, ma nel ripetere l’espe-
rimento si è appurato che l’osservatore stesso, come detto, ne modifica 
l’esito. 
Ulteriore questione: la scienza non è in grado di stabilire la posizione 
e la velocità di una particella subatomica perché se si concentra sulla 
prima grandezza perde di vista la seconda, e viceversa: è il “Principio 
di Indeterminatezza di Heisemberg”, che a nostro modo di vedere po-
trebbe nuovamente risolversi solo con l’inserimento dell’etere nella 
concezione scientifica. 
Sempre all’interno della fisica quantistica troviamo il fenomeno co-
siddetto di entanglement, per il quale si è visto come le particelle su-
batomiche comunicano tra loro infischiandosene della relativa di-
stanza, cosa che a sua volta potrebbe mettersi in relazione con il nostro 
concetto di comunione. 
A tutto ciò potremmo aggiungere argomenti come la “materia oscura” 
e l’“antimateria”; oppure la “teoria delle stringhe” e dei “mondi paral-
leli”, per citarne solo alcuni. 
Anche in ambito medico i pionieri Hahnemann con l’omeopatia e 
Bach con i fiori di Bach fanno tuttora fatica ad essere riconosciuti 
come fondatori di discipline mediche efficaci, nonostante i risultati or-
mai comprovati da decenni di applicazioni. Il problema riguarda il 
fatto che queste discipline si basano su una concezione dell’uomo non 
solo materiale, e la medicina moderna non accetta tale impostazione. 
A fianco di esse c’è inoltre tutta una serie di attività terapeutiche che 
si basano sui suoni, sui colori, per non parlare dell’applicazione delle 
mani, che a loro volta vengono spacciate per attività di ciarlatani (e 
“scomunicati”). 
Ma accanto alle attività suddette che vantano una lunga tradizione alle 
loro spalle, anche qui punte avanzate di ricerca scientifica stanno pro-
ponendo approcci nuovi, basati sull’energia e sulle frequenze del 
corpo e delle cellule. Ormai è vicino il tempo in cui la scienza medica, 
se vorrà continuare a definirsi scientifica, dovrà abbandonare l’idea 



202 

 

dell’essere umano visto esclusivamente dal punto di vista chimico, e 
inserire nelle sue attività anche la considerazione energetico/eterea di 
tutto quanto vive. 
Anche perché si chiuderà alla conoscenza delle due più grandi e fon-
damentali funzioni che convivono nell’uomo: la vita e la coscienza; 
delle quali non può conoscere nulla rimanendo ancorata alla sola di-
mensione fisico/chimica. Cosa che i fautori del transumanesimo, gli 
eredi di Francis Bacon (da non confondersi con Ruggero Bacone) e di 
Malthus sembrano non comprendere.  
 
Solo unendo il cuore alla mente, l’intuizione alla ragione, l’uomo può 
progredire, evolvere e realizzare lo scopo sublime per il quale esiste, 
prendendo il suo giusto posto fra le Gerarchie creatrici dell’universo. 
 
 
6. I limiti della Chiesa 
 
Quante volte Gesù ebbe occasione di scagliarsi contro i sacerdoti della 
sua epoca, fino a ripetere la frase riportataci da Luca: “Guai a voi, 
dottori della Legge, che avete portato via la chiave della conoscenza; 
voi non siete entrati, e a quelli che volevano entrare voi l’avete impe-
dito” (Luca 11:52). 
Chi incontra questo brano nella lettura del Vangelo fa riferimento ai 
sacerdoti di 2000 e passa anni fa, condividendo l’ammonizione di 
Gesù nei loro confronti, ma non pensa di solito che la stessa sia valida 
tuttora! In realtà il velo del tempio che “si è strappato” all’atto della 
morte di Gesù sulla croce è stato ben presto ricucito e rimesso al suo 
posto. Con ciò tradendo lo scopo della missione del Cristo. Quel velo 
stava – e sta – a significare che da quel momento l’uomo non ha più 
bisogno di intermediari (sacerdoti) fra sé e Dio; e in chiave interiore 
fra se stesso in quanto io e il Sé. Da quel momento egli ha la possibilità 
di entrare in comunione con la propria natura spirituale. 
Ma assumere il ruolo di intermediario unico nei confronti della Divi-
nità porta con sé un potere fra i più grandi, al pari di quello di assumere 
il ruolo di unico artefice della salute da parte del medico (“salute” e 
“salvezza” sono termini con la medesima origine etimologica). È una 



203 

 

tentazione forse troppo grande, a quanto pare, per non fare uscire 
“Giona” dalla balena. È una impostazione ideale che ci fa restare nella 
visione dialettica di un Dio esterno, che sul suo sgabello poggiato so-
pra una nuvola gestisce il destino di ogni singolo uomo, burattino nelle 
sue mani. Non è questo che il Creatore vuole per le sue creature: il suo 
scopo, per quanto possiamo riuscire ad indagare, è quello di metterci 
in tutte le condizioni possibili affinché noi stessi possiamo sviluppare 
le potenzialità divine che ci appartengono in quanto essenzialmente 
fatti della sua stessa natura. 
Dio non “esiste” (nel significato di “essere fuori”), Dio È, come 
anch’Egli disse: “Io sono Colui che È”; ma anche: “l’Io Sono È”. Non 
possiamo trovarlo nelle chiese, e neppure nella Chiesa che si metta in 
mezzo con la coscienza delle persone, quelle persone che Egli vuole 
incontrare direttamente, interiormente.  
Il tempio più sacro della Terra è il corpo umano, e la sua edificazione 
inizia laddove noi cominciamo ad unire il cuore con la mente. 
 

 

 

 

 

 

  



204 

 

 

  



205 

 

 

 

 

A D D E N D U M  



206 

 

  



207 

 

 

 

“STILE DI VITA” 

 
Caro lettore, ci congratuliamo con te per essere giunto fino a questo 
punto della lettura. È necessario però infornarti che di per sé essa non 
è sufficiente: anzi, sei solo al primo passo del tuo cammino. Il primo 
passo riguarda, potremmo dire, la personalità: avere incamerato den-
tro di te tutte le nozioni ricevute. È qualcosa che ti arriva dall’esterno, 
e che riguarda la dimensione del “pensare”. 
Il secondo passo che dovrai compiere – o che forse hai già compiuto 
– è quello di metterti in relazione, di farne risuonare dentro di te, il 
contenuto. Esso diventa così un contributo per la tua anima. Ma è an-
cora per metà esteriore e per metà interiore, non è indipendente da 
esso. Concerne la dimensione del “sentire”. 
Il terzo passo si può compiere quando ne ricaviamo un risultato total-
mente interiore, derivato dall’azione conseguente al pensare e al sen-
tire. Non è sufficiente apprezzare qualcosa perché soddisfa la ragione: 
questo è solo l’inizio; come non basta sentirlo come buono, o bello, o 
giusto. Bisogna fare un passo in più: “agire”. Solo allora arricchirà 
veramente la nostra interiorità sotto la guida del Sé: lo spirito. 
Per non fermarsi al solo pensare, sterile se lasciato a se stesso, e al solo 
sentire, instabile se ci si abbandona solo ad esso, e rivolgersi all’agire 
guidato dallo spirito, occorre agire di conseguenza, coerentemente con 
i principi che il pensiero approva e con la spinta che proviene dal sen-
tire. Occorre modellare il proprio agire secondo uno STILE DI VITA 
che arricchisca lo spirito, soddisfi l’anima e renda sana la personalità. 
 
L’epigenetica ha scoperto che la ripetizione di uno stimolo – i nostri 
esercizi dello “stile di vita” – può produrre una proteina particolare in 
grado di agire a livello di DNA, formando nuove sinapsi mnemoniche 
neurali. In questo modo, modificando anche l’encefalo, possiamo af-
fermare di “costruire un individuo nuovo”.  



208 

 

Questi esercizi rappresentano un percorso, un atteggiamento nei con-
fronti della vita, di noi stessi e degli altri, che mano a mano apportano 
il potere di modificare in modo spirituale la nostra pratica di vita. 
Questi esercizi sono in numero di 10. 
 

1. Distacco 
 
Tutti noi siamo inseriti nella cosiddetta "ruota delle rinascite", e tutti 
aspiriamo - più o meno coscientemente - alla liberazione. Ma la libe-
razione si può avvicinare se agiamo in modo da evitare le cause che 
provocano questo continuo ritorno.  E quali sono queste cause? Sono 
le "lezioni" di cui abbiamo ancora bisogno nella nostra evoluzione.  La 
libertà non è un diritto di nascita: è una conquista evolutiva indivi-
duale. In ultima analisi, sono i nostri comportamenti e le nostre moti-
vazioni a determinare le lezioni di cui abbiamo bisogno. Nessuno può 
evitarci di rinascere finché abbiamo delle lezioni da imparare; né, d'al-
tra parte, questo sarebbe auspicabile, perché è lo scopo per cui siamo 
incarnati, e più presto le impariamo e mettiamo in pratica, più presto 
ce ne distaccheremo. 
Avviene però che siamo talmente abituati a questa costrizione, che non 
attiviamo la nostra iniziativa libera da percorsi già predefiniti: tutto 
quello che facciamo dipende dal passato, e in questo modo non met-
tiamo in moto quella funzione che è propria dello spirito, l'epigenesi, 
ossia quella funzione psichica che dà inizio a qualcosa di totalmente 
nuovo. 
Dall'altro lato, è la personalità che ci spinge, e costringe, ad agire (o 
anche a non agire), e ciò aggrava la situazione causando ulteriore 
karma. 
Il solo e unico fattore di libertà è lo spirito attraverso il suo strumento 
della volontà, perché è al di sopra di tutte le costrizioni, ed è esso a 
utilizzare il karma per i benefici evolutivi. Se attiviamo il Sé, quindi, 
non solo usciamo dallo schema predefinito, ma cominciamo ad iden-
tificarci con la nostra parte che ne è al di sopra e che lo usa, lo spirito 
appunto. 
Proponiamo perciò un esercizio molto semplice: compiere una volta 
al giorno un'azione che non dipenda non solo dal passato (karma), ma 



209 

 

che non generi anche altro karma. Fare cioè un'azione, semplice e 
breve, del tutto inutile, che ci faccia iniziare il viaggio verso la libertà. 
Un paio di esempi: scavare una buca in giardino (per chi ce l'ha, non 
conviene andare nel giardino di un vicino) oggi, e domani riempirla di 
nuovo; e così di seguito. Oppure cambiare lato della strada di un per-
corso che facciamo di solito, senza che questo serva a rallentare o ac-
celerare l'arrivo a destinazione. 
Non dobbiamo aspettarci nessun risultato da queste azioni: sono del 
tutto inutili. Forse ci sembrerà di perdere tempo, ma in realtà possiamo 
dire che è il tempo a perdere noi, perdere cioè la presa che di solito 
non ci abbandona. Più ci sembrerà di perdere tempo, più vorrà dire che 
siamo presi da lui, e più avremo bisogno di questo esercizio. Certo, 
l’attività principale cui un aspirante spirituale dovrebbe dedicarsi è 
quella di utilità gratuita per gli altri: solo così accrescono i due eteri 
superiori del corpo vitale. Ma questo non serve, di per sé, a liberarsi 
del karma (che, ricordiamolo, può essere anche positivo). Quindi ac-
canto ad essa ogni tanto sarebbe utile eseguire l’esercizio qui proposto.  
Ecco che un poco per volta ci stacchiamo dall'utilitarismo proprio 
della personalità, e cominciamo ad essere protagonisti nella nostra 
vita. Può suonare strano sentire parlare di protagonismo facendo qual-
cosa che non serve a niente; ma anche questa considerazione discende 
dall'abitudine della personalità di dare valore solo a ciò che causa 
karma, sia in noi che negli altri. 
 
 
2. Equanimità 
 
Immaginiamoci una nave che sta navigando nel mare in tempesta: a 
cavallo delle onde alternativamente la vediamo spinta in alto per poi 
sprofondare fino a scomparire dalla nostra vista. Non è certo facile 
mantenere la rotta e il benessere dei marinai in questa situazione! Essi 
non possono cambiare le condizioni del mare, devono adattarsi e su-
birle. 
Immaginiamo ora la stessa nave, gli stessi marinai sullo stesso braccio 
di mare, però stavolta calmo e senza vento. Quale fra le due condizioni 



210 

 

permette di arrivare prima e meglio? Di sicuro la seconda, non c'è om-
bra di dubbio. 
Ebbene, possiamo tranquillamente utilizzare queste due imma-
gini come un esempio di ciò che viviamo noi stessi quotidianamente: 
siamo tutti soggetti alla cosiddetta "legge del pendolo", per la quale 
alterniamo momenti di esaltazione che ci fanno sentire come sulla cre-
sta dell'onda, ad altri di abbattimento e di scoraggiamento.  Anche 
nella vita e nella ricerca spirituale avviene lo stesso: oggi ci sentiamo 
trascinati dall'aspirazione, domani la delusione e la mancanza di fidu-
cia ci attanagliano, fino a farci abbandonare tutti i migliori propositi. 
Così non si va da nessuna parte; eppure crediamo che sia la sola strada 
da percorrere. 
Perché succede questo? Semplicemente perché per inseguire l'entusia-
smo (quando diventa eccessivo, ovviamente, tanto da far quasi tacere 
la ragione e la prudenza) l'energia si brucia subito, e in poco tempo si 
esaurisce. Restiamo di conseguenza senza carburante, e la spinta un 
po' alla volta si spegne. È il corpo emozionale che agisce in questo 
modo, non lasciando il dovuto spazio alla mente per soppesare e valu-
tare. 
Cercare di resistere alle spinte improvvise dell'entusiasmo, conside-
randolo come un valore positivo, ma solo se ci lascia riflettere, per-
mette all'energia un consumo costante nel tempo, consumando il car-
burante un poco per volta e lasciando un fondo sempre attivo per un 
avanzamento sicuro, prudente e stabile. Apparentemente in questo 
modo si avanza meno velocemente, ma proprio come la nave che si 
trova nel mare calmo, siamo sicuri di arrivare e anche di arrivare 
prima. 
In pratica, davanti ad una decisione da prendere o ad una valutazione 
da dare, è bene restare il più equilibrati possibile, senza lasciarsi tra-
scinare da impulsi emotivi e/o di parte. Il corpo emozionale giudica in 
base ai gusti, ai desideri e alle ambizioni, facendo appello e coinvol-
gendo tutta la nostra personalità, mentre noi dovremmo cercare di at-
tivare quella funzione che più è in collegamento con lo spirito, col Sé: 
l'intuizione. Per riuscire in questo è necessario coltivare la calma inte-
riore. Lo sforzo dev'essere quello di affrontare ogni evento evitando di 
farsi esaltare o abbattere. 



211 

 

Un poco alla volta, in questo modo ci sentiremo sempre più guidati 
dalla parte più profonda e vera di noi stessi, e ci sentiremo anche di 
non negare alcuna esperienza come negativa: tutte hanno lo scopo di 
insegnarci qualcosa. E il solo modo di far aumentare quelle positive 
passa attraverso l'accettazione di quelle negative. 
 
 
3. Compassione 
 
La scoperta dei neuroni-specchio ha aperto le porte della scienza a 
considerazioni che fino a poco tempo prima sembravano relegate ad 
ambiti filosofici, per non dire etici o addirittura spirituali. L'empatia 
fra le persone ha assunto così una base fisiologica, e questo dà una 
ulteriore giustificazione al nostro esercizio riparatore. Giustificazione 
necessaria per chi possiede un temperamento che dà più importanza ai 
suggerimenti della mente rispetto a quelli del cuore. 
Tuttavia la suddetta scoperta ci serve anche per affermare che esiste 
un "contatto" fra le persone a livello inconscio, non incanalato dalla 
mente. Conoscere gli altri, in realtà, non deriva essenzialmente da una 
analisi razionale, come il verbo "conoscere" potrebbe invece far sup-
porre; anzi, la conoscenza di tipo cerebrale esclude - come vedremo 
più avanti - la vera conoscenza degli altri (oltre alla vera conoscenza 
in generale). Che la pietà, o l'ammirazione, o altri sentimenti che pos-
siamo provare di fronte ad altrui esperienze, siano radicati nei neuroni-
specchio, non dipende da questi ultimi, considerato che sono gli organi 
fisici a discendere da forze sottili che li formano e dirigono, e non il 
contrario. L'esistenza dei neuroni-specchio perciò dimostra a chi ha 
una visione spirituale che nelle energie formatrici ed edificatrici del 
nostro corpo esistono canali che ci mettono in connessione tra noi. 
I due poli dell'empatia - simpatia ed antipatia - che ciascuno di noi 
prova per gli altri, non dipendono tanto dalle loro condizioni, ma dai 
nostri stessi gusti ed esperienze. Ci toccano maggiormente quelle si-
tuazioni che riusciamo a fare rimbalzare dentro noi stessi. Siamo col-
piti da situazioni che A NOI suggeriscono felicità o disagio. Il giudizio 
sugli altri diventa allora un giudizio su noi stessi! Questo attiva i neu-
roni-specchio. 



212 

 

Se basiamo questo giudizio sul risultato della predetta modalità, di-
venta solo un pre-giudizio; che non ci fa contestualmente conoscere 
realmente l'altro (stiamo ancora conoscendo noi stessi, sia pure sempre 
superficialmente). La conoscenza cerebrale si basa sulla percezione 
mediata dai sensi, e mentre accorcia le distanze fisiche esteriori, allon-
tana quelle interiori, che sono basate sulla percezione im-mediata di 
natura spirituale. Per quanto possa sembrare paradossale, per cono-
scere veramente gli altri bisogna entrare più in profondità in noi stessi, 
perché più entriamo in profondità più ci avviciniamo alla Fonte Unica 
della Vita, dove non esiste separatività. Da dentro di noi possiamo pro-
vare la reale Compassione, altrimenti finiamo col compatire noi stessi! 
E quando sentiamo la reale Compassione, quando cioè entriamo in co-
munione con l'altro, il giudizio superficiale viene scalzato, perché 
comprendiamo le sue vere 
motivazioni, cosa impossi-
bile rimanendo nella perce-
zione dialettica di comuni-
cazione.  
Compassione (vera) al po-
sto del giudizio è l'unità di 
misura per valutare un indi-
viduo avviato sul sentiero 
dello spirito. 
 
 
4. Spregiudicatezza 
 
Siamo tutti in evoluzione, ed essere in evoluzione vuol dire essere di-
sposti a cambiare direzione, o condizione di vita.  Siamo perciò chia-
mati continuamente a condizioni nuove, alle quali adattarci.  Senza 
questo spirito di adattamento rischiamo di attardarci, attaccati a situa-
zioni, sistemi, convinzioni, ecc., che richiedono invece di essere supe-
rate. Modificare lo stile di vita o le idee quando l'evoluzione lo ri-
chiede, non significa affatto rinnegare quelle precedenti: ogni mo-
mento evolutivo ha le proprie, le quali però sono funzionali ad un ul-
teriore progresso che le stesse hanno il compito di preparare. È quindi 



213 

 

esattamente l'opposto: restare attaccati a vecchie idee quando dovreb-
bero essere superate, vuol dire proprio tradirle nel loro scopo.  
Quando ci viene all'orecchio, o sott'occhio, qualcosa di "diverso" dal 
solito, fondamentalmente due sono le reazioni che possono nascere 
dentro di noi: o queste novità rispondono ad una richiesta interiore a 
noi ben nota, e allora la abbracciamo senza riserve e totalmente; op-
pure vanno a cozzare contro le nostre idee consolidate, sulle quali ab-
biamo basato fin qui le scelte della nostra vita, e allora le rifiutiamo e 
le combattiamo con tutte le nostre forze. Entrambe queste reazioni 
vanno nella stessa direzione: accettiamo solo ciò che risponde ai nostri 
gusti e a quelli che riteniamo essere i nostri bisogni. 
Ma i gusti e i bisogni derivano esattamente da ciò che già conosciamo, 
che già fa parte del nostro bagaglio, e attaccarci ad essi rifiutando qual-
siasi possibilità di cambiamento, impedisce l'arrivo di qualcosa che ci 
consenta di proseguire, attardandoci sullo status quo, come detto più 
sopra. È naturale che difendiamo ciò in cui crediamo, ma non dob-
biamo dimenticare che quando lo facciamo rifiutando qualsiasi novità 
senza soppesarla e affrontarla, rischiamo di attaccarci alle forme e tra-
scuriamo lo spirito, il quale "va dove vuole". Fintantoché accettiamo 
solo ciò che risponde a quanto abbiamo già accettato e compreso, la-
sciamo fuori dalla porta qualsiasi possibilità di cambiamento e di mi-
glioramento, e quindi di progresso. Ancora una volta è il pregiudizio 
che si sostituisce al nostro giudizio. 
La mente aperta è necessaria anche quando incrociamo persone o so-
cietà che vivono secondo regole che non sono le nostre. Il solo giudi-
zio non deve basarsi sulle "nostre" idee, ma sul risultato delle loro: se 
non fanno del male non abbiamo alcun diritto di intervenire contro la 
loro libertà di scelta. Aspettiamo di "conoscerli dai loro frutti". In una 
parola, dobbiamo imparare ad essere spregiudicati, ossia privi di pre-
giudizi, i quali sono solo la misura dei nostri limiti. 
Avere una mente aperta però vuole anche dire non pretendere che gli 
altri abbraccino le nostre idee; anche perché qualsiasi discussione in 
questo senso sarebbe inutile, se non controproducente. Il solo modo è 
quello di mostrare i nostri frutti, così da incuriosire chi fosse pronto ad 
apprezzare il nostro stile di vita. Vivere cioè coerentemente i principi 
in cui crediamo, senza forzare le idee altrui. 



214 

 

5. Ottimismo 
 
Visto da un certo punto di vista, l'ottimismo può sembrare un atteggia-
mento irrazionale, proprio di chi preferisce illudersi sull'esito della vita 
in generale o di un avvenimento in particolare. Sembra essere più con-
creto l'atteggiamento opposto, ossia il pessimismo, chiamato da chi lo 
coltiva "pessimismo della ragione". Questa stessa definizione ci con-
sente, d'altra parte, di definirne l'origine: è la personalità che lo sugge-
risce, è l'io personale che si chiude all'intuizione e alla visione spiri-
tuale della vita, a crogiolarsi in una visione pessimistica. Pensando che 
la cosiddetta realtà non sia altro che la risultanza di eventi casuali 
(senza rendersi conto che questa sì è un'affermazione irrazionale), 
quando ci si imbatte in qualcosa che viene descritta come "male" non 
si può far altro che ricavarne pessimismo; non c'è nessuno scopo che 
lo giustifichi, perciò il mondo è cattivo. 
Del tutto diverso è l'atteggiamento di chi ha una visione di tipo spiri-
tuale della vita: non pensa che siano forze cieche ad agire, azioni-rea-
zioni automatiche e meccaniche, ma che esiste una Intelligenza supe-
riore che tutto sovrintende. Anche questa frase, tuttavia, può essere 
interpretata in molti modi; c'è chi crede che l'Ente Supremo, Dio, go-
verni tutto, e che tutto ciò che accade discenda dalla sua volontà, male 
compreso. Ecco che in questo modo c'è il rischio di trasferire il male 
che succede nel mondo dall'azione impersonale di forze cieche alla 
volontà di un Dio giudice e vendicatore che dobbiamo ingraziarci, che 
ci tiene tutti sotto scacco premiandoci o castigandoci a seconda del suo 
capriccioso volere. Nemmeno da questa visione può derivare ottimi-
smo, sentendoci privati del nostro libero arbitrio e soggetti ad una 
legge esterna che il più delle volte non comprendiamo (e che nemmeno 
siamo chiamati a comprendere). 
Ma non è questa la visione corretta: si tratta di un passaggio che è 
destinato a condurci al successivo, alla visione di un Dio amorevole 
che rispetta la nostra libertà come un valore imprescindibile, perché 
essa fa parte della nostra stessa natura, in quanto ciascuno di noi è 
parte di Lui, scintilla divina inscindibile dal Creatore. Lo scopo dell'e-
sistenza in questo mondo è quello di consentirci di risvegliare e colti-
vare questa scintilla, che un giorno ci farà raggiungere la Sua altezza: 



215 

 

"Voi stessi farete le cose che io faccio, e anche di più grandi". Quello 
che chiamiamo di solito male, è null'altro che un gradino da superare 
una lezione da imparare, in questa salita verso il cielo. Il male è cioè 
"bene in divenire"! 
Supremo esempio di ciò ci viene dalla missione del Cristo. Massimo 
Arcangelo, mise se stesso al nostro servizio quando l'umanità rischiò 
di allontanarsi dalla via di quella salita. Era per noi un male quella 
deviazione, che ci portò in una direzione non prevista; ma le forze ce-
lesti si misero all'opera per soccorrerci, non imponendosi dall'alto, ma 
mettendo in atto le condizioni affinché quel male si trasformasse in un 
bene maggiore, tale da ottenere un risultato superiore e migliore di 
quanto originariamente previsto. Così funzionano le leggi dell'uni-
verso; il male esiste in quanto effetto del nostro libero arbitrio, ma 
viene trasformato in bene grazie al servizio che le anime più avanzate 
compiono verso i loro fratelli minori. 
Come non essere ottimisti, allora? Sappiamo non solo che il male è 
solo provvisorio, e che siamo aiutati a superarlo, ma anche che è l'an-
ticamera di un bene maggiore! 
Con questo spirito dovremmo quindi guardare alla vita e alle sue vi-
cissitudini, facendo del nostro meglio - perché sappiamo che attardarci 
nel male causa il dolore come lezione da cui imparare - ma anche con 
fiducia, sapendo che il futuro è diretto verso il Bene maggiore. 
Cerchiamo dunque il bene in ogni cosa. 
 
 
6. Disponibilità 
 
Il luogo, l'ora in cui nasciamo e le persone con cui veniamo in contatto, 
fanno parte del nostro karma; non sono casuali. La società in cui na-
sciamo contiene in sé le esperienze di cui ciascuno ha bisogno nel suo 
viaggio evolutivo per la tappa da coprire in questa vita.  Per questo si 
dice che "l'uomo è un essere sociale". 
Uno dei mezzi più potenti per avanzare nell'evoluzione spirituale 
quindi, è senz'altro il servizio disinteressato.  A patto che sia davvero 
disinteressato: se il suo scopo principale è quello di accrescere la no-
stra spiritualità, ebbene, non è più così tanto disinteressato ... Sarebbe 



216 

 

tuttavia bello vivere ogni cosa considerandola un servizio: il lavoro, la 
coppia, la famiglia, i passatempi, ecc., anche se si trattasse di servi-
zio interessato; è sempre meglio di un interesse egoistico, magari a 
scapito di altri! 
Per andare al livello pratico, chi decide di vivere con spirito di servi-
zio, in genere, se non si tratta di un impulso genuino dell'anima, si 
sforza di trovare applicazioni in cui esercitare tale tipo di attività. Ecco 
che allora l'io comincia ad interferire, e crede di essere tanto più nel 
servizio quanto più si impegna in faccende che gli costano sacrificio, 
che non gli piacciono e per le quali deve fare uno sforzo. In linea di 
massima possiamo dire che si tratta di un malinteso; perché impe-
gnarmi in qualcosa per cui non sono adatto, o che non conosco bene, 
quando invece potrei farlo nella materia e nell'attività in cui sono più 
ferrato o che ho studiato a fondo? Se andiamo a guardare ai risultati di 
un simile atteggiamento, nella prima ipotesi non potrò ricavarne che 
una povera cosa, forse del tutto inutile, mentre nella seconda otterrò 
certamente un risultato buono, del quale altri potranno utilmente gio-
varsi. 
Non c'è quindi alcun merito, in sé, nel fare una cosa che ci è sgradita. 
Tuttavia, nel caso in cui un certo lavoro sia necessario, dobbiamo es-
sere pronti a farlo se non c'è nessun altro disponibile, anche se si tratta 
di qualcosa che non ci è congeniale. In altre parole, il servizio non 
deve servire a noi, ma a chi ne ha bisogno (altrimenti non si può nem-
meno parlare propriamente di servizio)! 
Col tempo, l'abitudine di essere pronti a servire, magari senza manie 
di protagonismo (che ancora una volta dipenderebbe dal nostro io, ten-
dendo allo scopo di utilità per noi stessi) diventerà un tratto del nostro 
carattere, e sarà nostra aspirazione metterci al servizio, dove possibile 
e/o utile, degli altri. 
La linea-guida e di demarcazione possiamo ricavarla dalla frase se-
guente: 
> È necessario che qualcuno faccia questa cosa: perché non io? < 
Osserviamo che in genere l'uomo ordinario, guidato dall'io e dal corpo 
emozionale, coniuga diversamente la frase, dicendo a se stesso: "Per-
ché proprio io?". Usiamo queste due frasi interrogative come cartina 
di tornasole per posizionare noi stessi nel sentiero che stiamo cercando 



217 

 

di percorrere. È sempre la prima quella che corrisponde alla nostra 
attitudine e al nostro comportamento? Beh, non abbiamo bisogno di 
fare alcun esercizio: siamo arrivati a buon punto! Ma non è in genere 
proprio della natura umana, per cui noi che facciamo ancora fatica, 
forse dobbiamo cominciare mettendo in pratica l'esercizio della vo-
lontà, anche se cela in sé una parte egoistica. Di certo la società nella 
quale siamo inseriti ne trarrà beneficio, e avremo contribuito, nel no-
stro piccolo, al suo miglioramento generale. 
 
 
7. Presenza 
 
Quando “siamo presi”, come opportunamente si dice, da un dolore, da 
una malattia o anche solo da una preoccupazione, che cosa ordinaria-
mente facciamo? Due sono le reazioni che mettiamo in moto. 
Per prima cosa il disturbo diventa la cosa più importante della nostra 
vita, sulla quale riversiamo tutta la nostra ansia e i nostri pensieri, di-
ventando spesso il solo oggetto della nostra conversazione. 
E siccome questo atteggiamento col tempo si somatizza, da un lato, e 
allontana tutti gli amici, dall’altro, in seconda istanza cerchiamo di at-
tutire il danno cercando di non pensarci e di occuparci di qualcos’altro. 
Soluzione questa seconda che ha gli stessi effetti della prima: una in-
terferenza, una intrusione nel lavoro che il nostro corpo (i nostri corpi) 
vorrebbe mettere in atto per risolvere il problema. 
E chi c’è dietro l’attività dei nostri corpi, tale da superare anche il pen-
siero? C’è la nostra parte più profonda ed elevata: il Sé spirituale. Ab-
bandonare la presa sul problema quindi non vuol dire affatto lasciargli 
campo libero fino a distruggerci; al contrario, vuol dire identificarci 
con la nostra vera essenza (sulla quale è destino evolutivo che impa-
riamo ad identificarci), che sa come affrontare la questione. La nostra 
personalità deve imparare a collaborare con il Sé. È il solo modo per 
guarire e realizzare il “miracolo”. 
Ma la personalità è comunque coinvolta, e non possiamo fare finta che 
non lo sia. Per questo dobbiamo agire sulla consapevolezza e sulla 
percezione. Sbagliano coloro che teorizzano di lasciar fare alla na-
tura sic et impliciter: sono le specie inferiori, il regno animale e in 



218 

 

parte il regno vegetale, che non hanno bisogno di questo (e infatti non 
somatizzano e guariscono meglio). 
Ecco che in questo modo il disturbo diventa una leva per farci avan-
zare nel cammino evolutivo; e questo in definitiva era il suo reale 
scopo. Solo in ciò che “supera il pensiero” abita il nostro vero essere, 
il Sé spirituale, non nel pensiero, e tanto meno nella percezione me-
diata. 
Dovremmo considerare la somatizzazione come un ponte, un cavallo 
di Troia, che ci consenta di contattare l’attività spirituale che agisce 
profondamente dentro di noi. E questo ponte è proprio la percezione. 
Ma dovremmo metterla al servizio del Sé, e il modo è al tempo stesso 
semplice ma difficile: fargli “occupare” tutto il corpo, e in particolar 
modo, se abbiamo una parte sofferente, sentirlo agire proprio lì, attra-
verso lo scorrere del flusso sanguigno, che è un prodotto del corpo 
etereo. È un esercizio che si può fare anche a scopo preventivo: dopo 
un attimo di tranquillità faccio una specie di ispezione interiore: c’è 
una parte di me, del mio corpo che non è “presente” alla mia perce-
zione in questo istante? La riporto immediatamente sotto la mia per-
cezione, senza farmi domande, ma sentendo la parte integrata a tutto 
il mio organismo. Oppure, se il disturbo ha una origine mentale, la 
domanda potrebbe essere: la mia “presenza” è dentro il corpo? Oppure 
è proiettata fuori dal corpo, magari seguendo una attenzione diretta a 
qualcosa di esterno? È possibile continuare a seguire l’attenzione pur 
restando presenti alla percezione del mio corpo: devo perseguire que-
sto stato. 
Questo esercizio è anche un buon allenamento nell’allontanare qual-
siasi forma di dipendenza di altro tipo: sostanze allucinogene, alcol, 
fumo, musica ossessiva o altro, ci fanno uscire dal corpo e lo avvele-
nano, e compiendo l’esercizio le due cose non possono coesistere. Ri-
cordiamo che l’assenza dello spirito interiore, anche momentanea 
come mancanza di attenzione, porta sempre con sé il rischio di aprire 
la porta a entità non desiderate nella nostra sfera aurica.  
 



219 

 

 

 
 

8. Innocuità 
 

"Primum non nocere" è il motto delle scuole di medicina, che an-
drebbe esteso ad ogni altro aspetto della vita. 
Lo scopo del Cristianesimo di Pietro, o exoterico, è stato quello di 
condurre le masse ad una visione più amorevole delle relazioni umane, 
sostituendo poco alla volta la forza, che fino ad allora era lo strumento 
di potere che aveva permesso alle varie civiltà di avanzare e progre-
dire.  Nella fase involutiva il bene massimo da salvaguardare erano 
le forme, per cui la legge che imperava era "mors tua, vita mea". Il 
Cristianesimo così entrò nella storia dell'uomo, portando la prima ri-
voluzione culturale nella direzione opposta. 
Ma era solo l'inizio; al giorno d'oggi, grazie alla sensibilizzazione por-
tata avanti dal Cristianesimo popolare, l'umanità più avanzata è pronta 
per il passo successivo; il Cristianesimo giovanneo, o esoterico, o in-
teriore. Non è più il tempo di salvaguardare la forma, ora dobbiamo 
cominciare a costruire l'anima, ossia trasferire nello spirito le 

Disturbo 

È un messaggio del Sé 
alla coscienza 

Ossessione mentale           Rifiuto (si somatizza) 

Impedisce il messaggio 

(cresce il disturbo) 

Lo stesso se si delega la “soluzione” all’esperto 

Esercizio 
     La mia presenza    C’è una parte del mio corpo 
     è dentro il corpo?   che non è presente? 



220 

 

potenzialità accumulate nel processo involutivo.  Dobbiamo lasciare 
le distinzioni e le separazioni che sono servite fin qui ad edificare 
forme sempre più efficienti, e invertire il senso per tornare gradual-
mente all'Unità originale, oltre la storia.  Verrà il momento in cui do-
vremo abbandonare del tutto la forma, e tutta l'esperienza grazie ad 
essa accumulata si trasferirà nella dimensione eterea, arricchendo il 
nostro corpo vitale.  È un processo ancora al di là da venire, ma ab-
biamo cominciato ad imboccare la strada che ci porterà lontano dal 
"diavolo" - cioè colui che divide - facendoci avvicinare al "simbolo" - 
ciò che unisce. In questa seconda fase dovremo risalire alla Fonte della 
Vita, e considerare ogni forma vivente come portatrice di un aspetto 
della Vita Unica, della quale le vite dei singoli sono solo divisioni ap-
parenti, a cui dovremo tornare. 
Fin qui, il karma è servito per correggere (tramite l'esperienza delle 
conseguenze delle azioni compiute) gli errori commessi; ma da solo 
non basta: oggi è necessario portare alla coscienza quegli errori, per-
ché solo così si può crescere animicamente. L'individuo pronto per 
passare dalla prima alla seconda fase è colui che comincia a sentire in 
sé la compassione per tutte le forme di vita, e un po' alla volta la regola 
d'oro da lui seguita sarà quella del "primum non nocere", in sostitu-
zione del "mors tua, vita mea". 
Non sarà allora più la forza fisica ad attirare la donna, e nemmeno 
l'avvenenza femminile ad attirare l'uomo, entrambe qualità utili nella 
fase involutiva, ma altre saranno le qualità ricercate, e fra queste l'a-
more e la compassione per ogni forma di vita, in particolare quelle più 
fragili, sarà certamente in primo piano, coinvolgendo altri aspetti 
dell'esistenza: lo studio, l'arte, l'alimentazione, l'abbigliamento, e così 
via. L'innocuità non riguarderà però solo i suddetti aspetti, ma diven-
terà un tratto distintivo di tutta la personalità: il modo con cui ci rivol-
giamo agli altri, con cui parliamo e sosteniamo le nostre idee e accet-
tiamo quelle altrui, ecc.. Possiamo rischiare di apparire deboli, se giu-
dicati da chi è ancora alle prese con la fase precedente, ma la nostra 
sarà la vera forza, la forza che risponde col "porgere l'altra guancia", 
diventando ciò che l'essere umano è destinato a diventare, trasmutando 
la natura animalesca nella consapevolezza di essere individui che ospi-
tano un Sé spirituale. 



221 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
9. Ascolto 
 
Ci sono delle persone che sono talmente ansiose di entrare in relazione 
con gli altri, che forse si sentono tanto sole nonostante siano circondate 
da una compagnia numerosa, che parlano continuamente, volendo far 
sapere al mondo intero le "loro" idee su questo o quell'argomento, o 
su quello che hanno fatto o che hanno intenzione di fare. La loro pre-
senza si nota immediatamente, e attorno a loro non c'è mai un attimo 
di silenzio, perché sembra essere la cosa che le spaventa di più. 
Quello che fanno, in realtà, le allontana anziché avvicinarle al loro 
obiettivo. La solitudine è uno stato d'animo che non dipende da ciò 
che potremmo definire una separazione orizzontale fra noi e gli altri, 
ma essenzialmente verticale entro noi stessi: fra l'io personale e il Sé 
spirituale. È l'io che inevitabilmente soffre di solitudine, perché vive 
nella separazione, che ne è la madre: senza separazione non può na-
scere l'io.  Il quale cerca di superarla tramite il contatto con "l'altro", il 
separato da sé, cercando di creare da due solitudini una compagnia. 
Ma il senso di solitudine deriva dal fatto che l'io cerca compagnia re-
stando nella dimensione che conosce: spazio-temporale. Da qui la co-
municazione. Per superare la comunicazione e uscire dallo spazio-
tempo bisognerebbe entrare in comunione, cosa che non risulta facile, 
perché siamo ancora tutti dipendenti dall'io.  

Fase involutiva 
“mors tua, vita mea” 

Fase evolutiva 
“primum non nocere” 

Costruzione del corpo 
“occhio per occhio” 

(Lev. 24:20) 
karma 

Costruzione dell’anima 
“porgi l’altra guancia” 
(Mt. 5:20…) 
libertà 

Innocuità 



222 

 

Come tecnica, la prima cosa da fare è modificare il nostro comporta-
mento: non serve parlare molto, perché ciò ci allontana dal nostro 
scopo; al contrario, è necessario abbandonare l'io tramite l'ascolto 
dell'altro, sforzandoci di cessare di trasmettere qualcosa, e cerchiamo 
invece di ricevere. Per fare questo bisogna fare silenzio.  Ma il silenzio 
non coincide solo con l'arrestare il flusso di parole; possiamo trasmet-
tere anche col pensiero. Bisogna ricevere con tutto noi stessi, con ogni 
nostra facoltà. 
Quando un'altra persona ci sta parlando, facciamo questo silenzio in-
teriore (o almeno proviamoci), e ascoltiamo ("ascoltare" è l'azione po-
sitiva, opposta a quella negativa di "sentire") il suono delle parole che 
ci stanno arrivando. È assai più importante riuscire ad ascoltare questo 
suono, che comprenderne dialetticamente il significato: ciò che co-
mincerà ad arrivare saranno non solo i pensieri che stanno dietro alle 
parole che ci arrivano, ma anche lo stato d'animo, le emozioni, di chi 
ci sta di fronte. 
Lo sforzo da fare è di cercare di immedesimarci nei suoni che rice-
viamo; cercare di "diventare, essere l'altra persona". È un esercizio che 
non ci suona familiare né spontaneo, ma con la pratica può aprirci 
nuovi orizzonti: un'apertura in noi stessi e una verso gli altri. Infatti, ci 
accorgeremo che anche l'altro ad un certo punto comincerà a sen-
tire che la relazione ha fatto un balzo di dimensione, è entrata in un 
livello superiore, e questo anche senza che noi necessariamente dob-
biamo parlare. 
Doppia vittoria contro la solitudine e pietra miliare nel nostro avanza-
mento spirituale. 
 
 
10. Sacrificio 
 
Lo si potrebbe dire con una battuta: se il lettore è arrivato fin qui nella 
lettura, vuol dire che si è sacrificato già abbastanza. Ma è una battuta 
fino ad un certo punto, se guardiamo al significato etimologico della 
parola.   
Parlare del sacrificio suscita spesso un moto di rifiuto, di allontana-
mento, perché richiama alla mente il dolore e la sofferenza. Il 



223 

 

significato etimologico del termine, in realtà, è “fare, rendere sacro”. 
Sempre, in tutte le religioni e in tutti i tipi di templi che sono stati 
eretti, prima di potervi accedere era necessario compiere un “sacrifi-
cio”. Nei tempi più antichi addirittura di esseri umani, poi di animali; 
oggi si chiede un atto di contrizione interiore. Si diceva che era per 
“ingraziarsi gli dèi”. Questo perché gli dèi erano visti dal popolo come 
permalosi dispensatori di protezioni o castighi, a seconda del loro im-
perscrutabile e capriccioso volere. Si versava del sangue, che appariva 
appetitoso agli dèi, per ottenere il loro favore. 
Oggi, per il cristiano interiore, che senso ha fare ancora tutto questo? 
Eppure, nonostante il senso di ritrosia che la parola “sacrificio” su-
scita, l’idea di dover rinunciare a qualcosa per avere dell’altro in cam-
bio, è molto radicata nel nostro animo. 
Il Sé, lo spirito nel quale stiamo cercando di identificarci, non ha bi-
sogno dei nostri sacrifici: siamo noi, inseriti nella personalità, ad 
averne bisogno per arrivare fino a lui, ed è un bisogno che sentiamo, 
sia pure più intuitivamente che razionalmente e coscientemente. Den-
tro la nostra personalità c’è di tutto, dalle dinamiche più legate alla 
materia fino alle aspirazioni verso il cielo, ma nessuna di esse può 
convivere col proprio polo opposto. Siamo chiamati ad una scelta. E 
noi sappiamo benissimo, in teoria, quali sono le scelte da fare; scelte 
alle quali promettiamo impegno e costanza nei momenti di attrazione 
spirituale, promesse ogni volta infrante quando esse ci costringereb-
bero a rinunciare a qualche cosa che ci sta, momentaneamente, atti-
rando verso la direzione opposta. C’è mancanza di equilibrio, perché 
nessuna delle due “attrazioni” proviene dal nostro essere più profondo: 
lo spirito. 
Gesù ci ha detto: “Chi vuole salvare la propria vita la perderà, e chi 
perderà la propria vita per causa mia, la salverà”. Non ha detto: “se 
vuoi salvarti devi perdere la tua vita”, ma constata che chi si salva è 
colui che ha rinunciato, che ha fatto una scelta di vita coerente con il 
suo impulso interiore. Noi sappiamo che il sangue è “una sostanza pe-
culiare”, come disse Mefistofele a Faust, in quanto è il portatore della 
vita; perdere il sangue conduce alla morte del corpo. Questo è il sacri-
ficio che siamo chiamati a fare: sentire il suggerimento del nostro vero 
Sé, non perché vogliamo essere fra i salvati – sarebbe ancora una 



224 

 

pulsione egoistica dovuta all’io e alla personalità – ma perché è quello 
che davvero, oltre l’apparente superficie, vogliamo e sentiamo dentro 
di noi, e sulla cui base vogliamo orientare la nostra vita.  
Ogni nuova conquista evolutiva è sempre sorta dall’abbandono di 
qualcosa che era giunto al suo scopo finale, e che doveva essere la-
sciato per accogliere la novità. Attardarsi al vecchio e rifiutare il nuovo 
sarebbe, questa sì, una reale rinuncia, perché ci farebbe allontanare dal 
motivo e dalla meta che siamo tesi a raggiungere. 
L’aspirante spirituale è come una candela accesa: la cera si deve con-
sumare se vuole illuminarsi e fare luce. Deve solo scegliere se accen-
dersi o meno. D’altra parte, una candela che non si accende diventa un 
oggetto del tutto inutile, che perde lo scopo per il quale esiste. La cosa 
più importante, di conseguenza, è quella di bruciare, di fare il “sacri-
ficio”; non ha importanza quanto tempo ci vuole, o se spesso si spegne 
e dev’essere nuovamente accesa. Noi siamo qui, incarnati nel nostro 
corpo, che è la cera della candela, allo scopo di far nascere e crescere 
l’anima, che è la fiamma che illumina; la cera serve a questo, a scari-
ficare se stessa per adempiere alla sua funzione. Dalla materia inerte 
alla luce che illumina tutto attorno a sé, oltre quello che potrebbe rag-
giungere se rimanesse solo una candela spenta. La cera cede volentieri 
al calore della fiamma; lo stesso dobbiamo imparare a fare anche noi 
davanti alle istanze del Cristo interiore. 
 “Rendiamo sacra”, perciò, la nostra vita, e così non ci trascineremo le 
cose vecchie che abbiamo già, dentro di noi, superate; e punteremo 
all’avventura della novità che ci attende. “Ecco, io faccio nuove tutte 
le cose”, ci suggerisce il nostro Cristo interiore. 
  



225 

 

 
 

 
 

DAVANTI ALLE “CRISI” 
“Perché proprio a me?” 

 
“Venite a me, voi che siete oppressi e stanchi…. 

e io vi darò consolazione.” 
 
 
1. Quando arriva la crisi 
 
La cosa che sorprende di più, se la guardiamo obiettivamente, è che 
…ci sorprendiamo! Viviamo in un mondo dove tutti quelli che cono-
sciamo s’imbattono, prima o poi, in qualche problema; più o meno 
grave, più o meno importante. Ma, non siamo in grado di stabilire noi 
quanto grave e importante sia un problema per un’altra persona, no? 
Viviamo in un mondo dove basta aprire un quotidiano per accorgerci 
di quante persone soffrano ogni giorno. Eppure, sembra che non debba 
mai riguardare noi. Non per fare il menagramo, ma la lieta notizia do-
vrebbe essere: oggi non mi è capitato niente di grave. E ringraziare. 
Quanti giorni abbiamo vissuto così, eppure ci siamo lamentati per cose 
di poca, se non nessuna importanza! Altro che ringraziare. Allora, ab-
biamo pianificato la nostra vita: abbiamo stabilito tutto, abbiamo pre-
visto tutto. Tutto doveva andare secondo i nostri piani. Ci sembra in-
giusto che qualcosa turbi i nostri desideri e ci costringa a rivedere, 
talvolta anche in modo pesante, i progetti che avevamo fatto. Esami-
niamo allora quale limite abbiamo diritto di pretendere, e perché le 
cose non vanno sempre (anzi, quasi mai) come …dovrebbero. 
Ogni giorno, ogni minuto della giornata, siamo in contatto in qualche 
modo, sia fisicamente, sia emotivamente, ecc., con i nostri simili. In-
stauriamo un’interazione nella quale subiamo o ci imponiamo, a turno, 
nei loro confronti, nella quale ci sentiamo abbattuti o inorgogliti, tra-
scurati o gratificati, e così via. Tutti questi sentimenti agiscono in 



226 

 

profondità dentro noi stessi, e perfino dei sentimenti che abbiamo pro-
vocato in altri, risentiamo. È come se fossimo presi da mille fili, di 
colori diversi, alcuni dai colori belli e sgargianti, altri opachi e smorti, 
altri ancora che danno la scossa o provocano piacere. Cerchiamo di 
visualizzarli questi fili: abbiamo appena parlato con una persona? Un 
altro filo è stato creato; di che colore è? Ci accarezza o ci stringe fa-
cendoci male? Pensiamo davvero che tutto questo non sia importante, 
che fra tutti questi fili, un giorno o l’altro, qualche nodo non ci co-
stringa a fermarci, che ci impedisca di muoverci come vorremmo e ci 
costringa invece a fare i conti con esso? 
Se poi ampliamo questa idea e questa immagine, passando dalla gior-
nata che stiamo vivendo a tutta la vita, o ancora di più, a tutte le vite 
che abbiamo vissuto fino a quella presente, quanti fili! Alcuni più sot-
tili e impalpabili, ma altri grossi e pesanti. È ciò che, con un altro 
nome, possiamo chiamare il Destino. 
Quando il destino bussa alla nostra porta, quando scocca l’ora in cui 
abbiamo preso un appuntamento con lui, è l’ora della giustizia che si 
avvicina. Certo, noi lo ignoravamo, avevamo fatto i nostri progetti; ma 
solo perché eravamo ignoranti e incapaci di vedere tutti quei fili. La 
cosa riguarda gli altri, ma riguarda anche noi: perché sorprenderci? 
C’è una cosa da fare subito, ed è di estrema importanza, e quanto più 
presto la facciamo tanto meglio sarà: non fermarsi, non scappare nella 
nostra vita, quella che avevamo pianificato; saperla definire quale in 
realtà era: frutto della nostra ignoranza. Una vita che non ci apparte-
neva, in realtà. Non che non abbiamo il diritto – e anzi il dovere – di 
fare dei piani, dei propositi, però possiamo chiedere che siano esauditi 
solo se tengono conto delle dinamiche che noi stessi abbiamo messo 
in moto, magari convinti che non creassero conseguenze per noi. Bi-
sogna invece subito affrontare la situazione, riconoscendola come un 
appuntamento che aspettavamo, sia pure senza saperlo; comunque un 
appuntamento che avevamo, e quindi ACCETTARE la nuova situa-
zione. 
Per fare al meglio questo, vediamo chi aveva preso questo appunta-
mento per noi. Noi non siamo solo “corpo”. Il corpo è solo la parte che 
percepiamo direttamente di noi stessi, ma il pensiero, le emozioni, la 
vitalità, sono corpo? No, non lo sono. C’è qualcos’altro in noi; anzi 



227 

 

quando ciascuno dice “io” intende già proprio quel qualcos’altro. Noi 
siamo anche, e soprattutto, spirito. Soprattutto, perché il corpo è la 
parte passeggera, che spesso si ammala e che soffre, mentre lo spirito 
è la parte eterna. CHE USA IL CORPO PER IL PROPRIO SVI-
LUPPO. 
Lo spirito abita un corpo in una vita per apprendervi delle lezioni che 
per lui (per noi) sono della massima importanza. E lo cambia di vita 
in vita, a seconda delle lezioni che si prefigge di imparare, per il pro-
prio sviluppo, in ciascuna. 
Fra una vita sulla Terra – in un corpo – e l’altra, noi ci identifichiamo 
nello spirito: noi finalmente siamo davvero quello che siamo. “Io sono 
Colui che È”. Lì davvero siamo in grado di fare dei progetti, di piani-
ficare la vita futura che ci aspetta, perché ci identifichiamo con il no-
stro vero “io”, e abbiamo davanti allo sguardo il panorama vasto di 
tutte le esistenze precedenti, di tutti i fili che abbiamo intrecciato, e 
delle prospettive alle quali legittimamente, in quella vita, possiamo 
aspirare. Anche attraverso dei dolori, delle malattie, delle delusioni, 
ecc. 
Perché, purtroppo, al giorno d’oggi, tutti siamo in grado di apprendere 
le lezioni di cui abbiamo – come spiriti – bisogno quasi esclusiva-
mente attraverso esperienze spiacevoli. Esperienze che ci dicano: fer-
mati; stai andando in una direzione sbagliata; devi cambiare strada. 
Ma cosa può davvero convincerci a cambiare strada, senza in qualche 
modo costringerci a farlo? 
Allora, se guardiamo alle prove, alle crisi, sotto questa nuova prospet-
tiva, dobbiamo ammettere che SONO NOSTRE ALLEATE ED AMI-
CHE, perché col tempo, volgendoci indietro, riconosceremo il loro 
ruolo costruttivo e utile. Purché sappiamo ora accoglierle ed accettarle 
sotto questo punto di vista. Non si tratta affatto di consolarci, ma, al 
contrario, di rimboccarci le maniche. Siamo in questa vita per impa-
rare qualcosa: ecco un’opportunità. Una piccola consolazione, però, 
non farebbe comunque male; eccola: se è vero – come è vero – che 
queste crisi servono per aiutarci ad imparare le lezioni che non ab-
biamo ancora imparato, allora possiamo fare questo ragionamento: per 
quanto sembrino pesanti, a volte forse insopportabili, fino a che siamo 



228 

 

inseriti in esse, in realtà noi siamo in grado, siamo capaci di superarle. 
Se così non fosse, sarebbero inutili e senza scopo. Cosa che non è. 
Quindi, con questa conoscenza e con questa consolazione, mettiamoci 
all’opera fiduciosi. Appena cominciamo a intendere le prove in questo 
modo, una schiera di Esseri Celesti si mettono al nostro servizio; que-
gli stessi che, fra una vita sulla Terra ed un’altra, ci assisterono nel 
progettare e pianificare la vita che stiamo vivendo ora. Con le sue 
prove e le sue crisi. E ci dissero: “Coraggio, noi siamo sempre accanto 
a te!”. 
 
 
2. Quali strumenti usare 
 
Ci sono degli strumenti da usare, per aiutarci in questi frangenti. 
Niente di rivoluzionario: sono ben noti… ma forse male usati. 
Non tutti gli strumenti, però, vanno bene per tutti. Dipende dal tempe-
ramento di ciascuno. Possiamo distinguerli in due grandi famiglie: 
quelli che agiscono fuori e quelli che agiscono dentro; entrambi sono 
importanti, e il temperamento individuale darà la preminenza del 
primo sul secondo, o viceversa. 
Useremo due parole per descriverli; sono termini che hanno anche altri 
significati, che però dimenticheremo in questo contesto. In realtà, eti-
mologicamente hanno la medesima origine, ma hanno assunto signifi-
cati diversi, dei quali qui noi riscopriremo la parentela reciproca. Que-
ste due parole sono: 
relazione e religione, la prima ad indicare la famiglia del fuori e la 
seconda la famiglia del dentro (relazione con se stessi). 
 
Cominciamo dal fuori, dalla relazione. 
Noi non ce ne rendiamo di certo conto, ma le crisi non nascono im-
provvise. Esplodono di solito improvvisamente e ci prendono alla 
sprovvista, ma esse non sono che la conseguenza dell’intrecciarsi di 
fili relazionali che, ad un certo punto, formano un nodo diventato ine-
stricabile. Durante tutto il tempo precedente, però, noi continuavamo 
a vivere in un certo modo, nel modo che la crisi dovrà modificare, e 
ad instaurare relazioni basate su quel modo. 



229 

 

Non possiamo stupirci, perciò, se spesso le persone con le quali vive-
vamo più in prossimità, e sulle quali pensavamo di poter contare in tali 
frangenti, nel momento della crisi non si mostrano adatte a sostenerci. 
È UNA CRISI ANCHE PER LORO! 
Non è facile che succeda il contrario; se dovesse succedere sarebbe 
davvero un grande aiuto: significherebbe forse che queste persone 
avevano un ruolo da svolgere nella nostra crisi, che facevano, se così 
si può dire, parte del gioco. 
È assai più facile, però, che le cose non vadano così. Non bisogna far-
gliene una colpa; magari loro ce la mettono tutta, ma siamo noi ad 
avere cambiato le carte in tavola. 
La cosa migliore da fare, a questo punto, è probabilmente quella di 
dire: cerco le persone che ora mi comprendono meglio, con le quali 
mi sento meglio in questa nuova situazione, e lascio perdere, per il 
momento, le altre. Senza colpevolizzare queste ultime: potremmo anzi 
dire loro che abbiamo bisogno della loro comprensione e pazienza fino 
al momento in cui non ci sentiremo meglio. Che la loro comprensione 
è già per noi di estrema importanza. 
Magari non sarà necessario un allontanamento fisico, ma sentirci com-
pletamente liberi e rispettati anche nei cambiamenti che vorremo in-
staurare nel nostro modo di pensare e di condurre la vita, questo sì. 
Rispolveriamo l’antico, ma saggio, adagio: l’amico si vede nel mo-
mento del bisogno. Alcuni hanno già stabilito una relazione con se 
stessi, quella che abbiamo definito come “religione”. È un dialogo in-
teriore, più profondo, che può aiutarci nei momenti critici. Perché può 
aiutarci? Perché riconosciamo dentro di noi una fonte, una radice che 
si distingue dal corpo, o dai fatti esteriori, più importante di questi, e 
quindi riusciamo comunque a rimanere “centrati”, non in balia degli 
eventi esterni. Anche una malattia, in questa visione, diventa un 
evento esterno, che con la forza interiore può essere affrontata, accet-
tata, vissuta. 
La malattia VUOLE ESSERE VISSUTA: e viverla è il cammino che 
dobbiamo attraversare se vogliamo davvero, nel senso più profondo e 
interiore, guarire. 
 



230 

 

Lo strumento della religione dunque va perseguito; il problema è: 
come? Con la devozione. Possiamo definire la devozione come un at-
teggiamento dello spirito aperto e fiducioso verso l’Amore Divino. Se 
non vi siamo abituati, il metodo migliore per iniziare è anche il più 
semplice e il più antico: la preghiera. Non stiamo qui a sindacare 
sull’autenticità della preghiera, su quali preghiere dire (o recitare), 
sulle parole (meglio le nostre o quelle già note?), ecc. Nei momenti di 
crisi non abbiamo certamente né il tempo, né il bisogno, né la voglia 
di perderci in simili disquisizioni filosofiche. Prefiggiamoci di valu-
tarne l’efficacia a posteriori. 
Pregare per pregare, e basta. Perché con la ripetizione propria delle 
preghiere, con la ritualità di farlo ogni giorno, possibilmente alla stessa 
ora, col tempo apriamo una breccia dentro di noi; cominciamo a guar-
dare verso la nostra interiorità… dal buco della serratura, si potrebbe 
dire, per vedere la luce che tutti abbiamo dentro. 
Sì, tutti abbiamo dentro la Luce. Non stiamo facendo una seduta psi-
canalitica per scrutare fatti rimossi o chissà quali mostri: con la devo-
zione ci rivolgiamo alla nostra natura spirituale, non alla personalità. 
E lì brilla la “nostra” Luce. 
È necessario uno sforzo iniziale, se non siamo abituati, ma la ripeti-
zione costante col tempo ci viene in aiuto. E una volta aperta la brec-
cia, l’aiuto, CHE FORSE ERA LO SCOPO che la crisi si proponeva 
di ottenere, arriva! 
In realtà, quasi nessuno appartiene esclusivamente a una delle due ca-
tegorie di temperamento che abbiamo esaminato: di solito ne prevale 
una, ma è presente anche l’altra, oppure si alternano e noi siamo come 
in un’altalena, presi tra la dimensione esteriore e quella interiore. Altra 
cosa riguarda il carattere e le tre vie delle dinamiche evolutive (al cui 
testo dedicato rimandiamo il lettore), che per loro natura sono passibili 
di cambiamento e di passaggio anche da una via all’altra. 
Ebbene, le crisi, le malattie, i problemi, anche se nascono fuori di noi, 
sono sempre qualche cosa che cresce e matura dentro di noi. Da fuori 
raramente si vedono; a volte sono anche insospettati a chi non ci co-
nosce proprio da vicino. È dentro quindi che dobbiamo soprattutto 
agire. L’aiuto da fuori è molto importante, ma è difficile chiederlo, è 
difficile essere compresi, è difficile darcelo. 



231 

 

Soprattutto, non diamo la colpa agli altri – rischieremmo di doverli 
ringraziare quando ci dovremmo accorgere del bene finale che ne ri-
sulterà – e neppure a noi stessi, poiché noi siamo gli autori del nostro 
destino – ricordate tutti quei fili? – e quindi siamo titolari dei “diritti 
d’autore”, e ogni istante possiamo mettere in gioco nuove cause che, 
dall’esperienza passata, quale che sia, ricaveranno una crescita e un 
arricchimento veramente autentici: quelli interiori. 
E come ci saremmo arrivati senza la crisi? 
 
 
3. L’importanza delle crisi 
 
Il primo pensiero che ci viene in mente non appena ci rendiamo conto 
di trovarci nel bel mezzo di una crisi, è quello di dire a noi stessi di 
stringere i denti, che prima o poi passerà. 
Quasi vorremmo che questo periodo rimanesse sospeso, che si creasse 
un vuoto nella memoria in modo che, una volta superato, non lasciasse 
alcuna traccia nella coscienza e nella vita. 
In realtà, tutta la vita è costellata da quelle che possiamo chiamare crisi 
più o meno di questo tipo, di momenti difficili da affrontare, davanti 
ai quali vorremmo metterci a …correre nel tempo, perché passino via 
il più presto possibile, e finiscano per essere dimenticati. Anche gli 
esami scolastici di quando eravamo bambini o adolescenti, rappresen-
tarono momenti analoghi, non è vero? E se oggi ci voltiamo indietro, 
e ripensiamo all’infanzia, o all’adolescenza, chiediamoci: 
li ho dimenticati quei momenti? Oppure sono rimasti impressi, più di 
altri, come tappe salienti, nella memoria? Quasi certamente è quest’ul-
tima la risposta, perché in realtà ciò che vorremmo ora far passare ve-
locemente e dimenticare, quasi come fosse una parentesi nella nostra 
esistenza, è invece uno di quei momenti importanti. 
È in questi momenti che si decide il corso della vita, quella vita stessa 
che non sarebbe nulla, che sarebbe povera di esperienza e quindi di 
significato, senza di essi. Quando in futuro ripenseremo a questo 
tempo della nostra vita, saranno questi i momenti che ricorderemo 
come importanti e decisivi. È quindi importantissimo viverli nel modo 
giusto. 



232 

 

Ma qual è il modo giusto, allora? Potremmo vedere questa crisi come 
rappresentasse i dolori di un parto. Ogni lieto evento (così viene chia-
mato) è preceduto dal dolore; dolore che prefigura qualcosa di lieto e 
capace di riempire, modificandola, la vita. Quando sta per nascere un 
bambino non si sa se sarà maschio o femmina, bello o brutto, sano o 
malato: lo si accetta però com’è, e si accettano in nome suo anche i 
dolori che la nascita contempla. 
Ogni crisi cela in sé lo stesso sentimento, e se riusciamo a viverla con 
questo spirito produrrà a sua volta una ri-nascita, cioè una nascita 
nuova in noi. Qualcosa che ancora non conosciamo, ma che abbiamo 
fermamente fiducia produrrà una crescita interiore, riempiendo e mo-
tivando quel nostro vivere quotidiano che altrimenti risultava vuoto e 
noioso. Anche se ancora non ci rendevamo conto che lo fosse. 
Teniamo presente anche un altro fattore: noi non conosciamo in realtà 
i nostri veri limiti; solo mettendoci alla prova possiamo conoscerci a 
fondo. Ma una predizione è possibile fare: le crisi, tanto più sono pro-
fonde, tanto più ci fanno attingere alle nostre risorse interiori, risorse 
che lo spirito ci mette a disposizione solo in questo stato d’animo, per-
ché solo in questo stato d’animo siamo disposti a fare lo sforzo neces-
sario per farle emergere. 
Senza crisi non c’è nascita, non c’è progresso, non c’è miglioramento. 
Impegniamo tutte le nostre risorse affinché in futuro, quando ricorde-
remo questi giorni, diremo a noi stessi: Bravo, hai superato la prova, 
prova alla quale ripenso con gratitudine perché ha contribuito a farmi 
diventare quello che sono! 
  



233 

 

 

 
 

DAVANTI AI SENSI DI COLPA 
 

 
Il termine "psicologia" significa "conoscenza dell'anima". Purtroppo 
la scienza materialistica d'oggi ha escluso l'anima perché così ritiene 
di favorire la conoscenza. 
Precisiamo subito che in questa sede non è assolutamente nostra in-
tenzione (né sarebbe possibile) fare delle sedute di psicanalisi: né af-
frontare e risolvere problemi personali, quello è un lavoro che ognuno 
deve fare da sé, ma mettere piuttosto in luce l'aiuto che i nostri Inse-
gnamenti possono dare ad un lavoro interiore, al fine dello sviluppo 
spirituale dell'uomo. 
 
 
1. Il Peccato 
 
SCOPO E NATURA DEL PECCATO 
 
Tutti noi, probabilmente, siamo cresciuti con una educazione caratte-
ristica del cattolicesimo; anche chi non proviene da famiglie religiose, 
ha quasi sicuramente risentito di certi influssi, perché si sono radicati 
nella società.  E non intendo caratteristiche del Cristianesimo, che 
spero riusciremo a mostrare quanto siano stati invece disattesi, ma pro-
pri del cattolicesimo, ossia di quella struttura e ideologia che si fa ri-
salire al Cristo, ma che in realtà risente di influssi precedenti che il 
Cristo volle superare. 
Tipico esempio è quello del peccato e del castigo ad esso correlato. 
Mai il Cristo pronunciò parole di castigo, e men che meno di castigo 
eterno! La parola che viene così tradotta nella Bibbia, è la parola greca 
aionian, che in realtà vuol dire "un periodo di tempo non determinato". 
Altra parola usata nella Bibbia e pronunciata talvolta anche da Gesù è 
Geenna, che era un luogo in prossimità di Gerusalemme dove 



234 

 

anticamente si facevano sacrifici umani in onore di Moloch; il termine 
ha perciò il significato di castigo tramite la morte, e non di sofferenza 
eterna. 
 
Il termine "peccato", invece, etimologicamente vuol dire "sbagliare 
strada". Ma noi siamo talmente imbevuti dell'idea del peccato e del 
castigo, che ci sembra naturale pensare in termini di vendetta. Anche 
se la legge e la Costituzione prevedono, ad esempio, che le pene car-
cerarie debbano servire per rieducare le persone, nella coscienza co-
mune la prigione è un luogo dove chi ha commesso un crimine "si 
merita" di restare, per punizione.  Senza altro scopo che questo. 
Dobbiamo subito cercare di disfarci dell'idea che Dio voglia rifarsi, 
vendicarsi di noi, se osiamo disobbedire ai Suoi comandamenti. Tale 
idea discende dalla concezione di una vita unica, al termine della quale 
saremo giudicati: premiati o castigati eternamente. La Divinità cioè ci 
avrebbe creati per il gusto di emettere dei comandamenti come prova 
della nostra obbedienza, e guai a noi - esseri a Lui inferiori e perciò 
dipendenti - se non ci adattiamo. Un Dio, insomma, che avrebbe biso-
gno di vedersi approvare ed obbedire, come prova del Suo potere; ver-
rebbe da dire che avrebbe bisogno di un buon analista. Naturalmente 
non è così. La nostra coscienza incentrata esclusivamente sul piano 
fisico ci impedisce di vedere come, in realtà, la separazione e la divi-
sione che caratterizza questa dimensione sia solo una specie di illu-
sione ottica, mentre fondamentalmente TUTTO È UNO. Tutti perciò 
risentono di quanto succede, perché ogni uomo cela in profondità di 
se stesso una particella divina, che lo unisce a tutti gli altri e a Dio, di 
cui è parte. La perdita anche di un solo uomo perciò significherebbe 
la perdita di una parte di Dio, e questo - essendo Dio il Tutto - non è 
possibile. Lo scopo per cui Dio ci ha creato, di conseguenza, non è 
quello di esercitare un potere che Gli dia soddisfazione, ma di consen-
tirci di far crescere e sviluppare questa scintilla divina interiore, fino a 
riconoscere noi stessi quegli esseri divini che in fondo siamo, e a svi-
luppare le facoltà e i poteri divini conseguenti. 
Ovviamente questo non è un lavoro da un giorno. La nostra scintilla 
divina, all'inizio del percorso evolutivo, conteneva sì in sé tutte le pre-
rogative del Creatore, ma solo allo stato potenziale, per "attivarle" e 



235 

 

renderle fattive e consapevoli fummo inseriti nella materia, allo scopo 
primario di risvegliare la prima dote necessaria: l'auto-coscienza. Ele-
mento indispensabile a questo scopo è l'esercizio della LIBERTÀ: se 
non c'è libertà non è ovviamente possibile raggiungere l'altezza del 
Creatore né dare esercizio all'auto-coscienza. La libertà pertanto fa 
parte integrante del Piano Divino per l'uomo, al fine di ottenere l'o-
biettivo finale di completa emancipazione. La libertà però deve tenere 
presente che ha per scopo quell'obiettivo, e poiché il suo uso ignorante 
potrebbe metterlo a rischio, ecco che è subordinata ad esso: tanto meno 
un individuo è avanzato spiritualmente, tanto meno è dotato di libertà 
(un oroscopo eretto per una persona di questo tipo ci dirà esattamente 
quale sarà il suo comportamento e quali saranno le sue reazioni). È 
vero però che tutti partiamo da una situazione iniziale di ignoranza, 
perciò tutti siamo sempre dotati di una quota di libertà onde farci ap-
prendere (attraverso i nostri errori) gli insegnamenti necessari ad ac-
crescerne la quantità in noi stessi. 
 
Dicendo infatti che dobbiamo disfarci dell'idea che ci sia una Divinità 
che ci aspetta al varco, per così dire, per castigarci quando dovessimo 
disobbedirle, non dobbiamo negare la validità del sistema "premio/ca-
stigo", altrimenti definito "a prova ed errori", sistema fondamentale 
sul quale si poggia il processo evolutivo. Quella che dobbiamo inte-
riorizzare è l'idea che ciò che definiamo "castigo", in realtà dobbiamo 
considerarlo come una "lezione"; anzi, dovremmo proprio sostituire la 
parola "castigo" con la parola "lezione". La nostra filosofia infatti de-
finisce il mondo una Scuola, nella quale siamo inseriti per imparare 
sempre nuove e più avanzate lezioni, in modo che acquisiremo sempre 
maggiore conoscenza e coscienza, e di conseguenza maggiore am-
piezza di libertà. 
 
Per essere in grado di conoscere meglio noi stessi individualmente fino 
ad avvicinarci alla scintilla divina che ci abita, dobbiamo dare uno 
sguardo veloce allo sviluppo che tutti, in quanto umanità, abbiamo 
svolto collettivamente fin qui; sviluppo che tutti condividiamo. L'u-
manità è passata da una fase della quale il bambino di oggi sta ricapi-
tolando l'esperienza, che si è via via sviluppata fino a formare l'uomo 



236 

 

odierno. Come noi guidiamo esternamente i nostri bambini, dando 
loro delle regole da seguire e facendole rispettare fintantoché non 
siano in grado di regolarsi autonomamente, così nella nostra infanzia 
evolutiva avemmo bisogno di un tipo di guida analoga. A ciò provvide 
l'Entità che potremmo chiamare il nostro genitore collettivo: Jahvè, il 
Dio dell'Antico Testamento. Fu lui a guidarci attraverso i Comanda-
menti e per mezzo del castigo quando li infrangessimo, e questo era - 
ed è tuttora - il Suo compito, essenziale per il nostro sviluppo.  
Ognuno di noi, nel corso di numerose vite sulla terra, ha accumulato 
questi insegnamenti ed è ciò che è grazie alle esperienze di "pre-
mio/castigo" finora svolte. Quando rinasciamo siamo perciò portatori 
di un carico di debiti e crediti, in base alle dinamiche e relazioni che 
abbiamo posto in essere in precedenza, con lo scopo di insegnarci dove 
abbiamo sbagliato e dove ci siamo invece ben comportati. È quello 
che comunemente chiamiamo il Destino, che non è né frutto del caso 
né di un capriccio divino: siamo noi stessi i suoi autori, con tutti i di-
ritti, di conseguenza, di modificarlo e migliorarlo.  
Man mano che queste lezioni vengono apprese e interiorizzate, non 
abbiamo più necessità della Legge esterna (i Comandamenti), perché 
l'abbiamo conquistata interiormente: questo è quanto è venuto ad in-
segnarci il Cristo: superare la Legge di Jahvè - destinata ai "bambini" 
che non sanno guidarsi da soli - con la Legge dell'Amore, molto più 
esigente di quella esterna, perché nata da tutte le relazioni affrontate 
nelle vite precedenti.  
 
Rimane però nella nostra coscienza, nel nostro ricordo subconscio sia 
collettivo che individuale, l'idea del peccato e del castigo, dell'Inferno 
e del castigo eterno, funzionali ad un tipo di educazione che dobbiamo 
ora trasformare. Non ci illudiamo, tuttavia, di non avere più bisogno 
della guida esterna: siamo tutti "in mezzo al guado", e mentre intrave-
diamo davanti a noi il Sole che sta sorgendo col suo messaggio Cri-
stico, siamo ancora in penombra e abbiamo bisogno della luce riflessa 
della Luna, inviata ad illuminarci da Jahvè e dai Suoi Angeli. Chi però 
è più avanzato comincia a mostrare intolleranza verso quei Comanda-
menti che a volte non condivide, perché li ritiene troppo semplicistici 
per il suo livello di coscienza, basati come sono più sull'apparenza 



237 

 

esteriore (inevitabile per la loro funzione) che sulla sostanza che egli 
ora comincia a condividere e conoscere. È così che si passa dal catto-
licesimo al vero Cristianesimo. 
Liberarci dell'idea del peccato legata al castigo è però difficile, perché 
connessa con tutto quanto abbiamo fin qui esperimentato. Se è vero 
che il sistema premio/castigo è essenziale per il progresso ed è un me-
todo naturale, ossia usato dalla natura secondo le sue leggi, quando ad 
essa si aggiunge il giudizio scivoliamo in un metodo non più naturale 
- le leggi della natura agiscono impersonalmente - ma secondo un cri-
terio di tipo culturale. Ed è questo che va affrontato e superato. 
Vi possono essere due modi per superare questa situazione, che an-
drebbero utilizzati entrambi per ottenere il successo:  
(1) Il primo affrontandolo dal punto di vista razionale. Comprendendo 
che il mondo è una scuola e vedere come grazie alle lezioni che vi 
impariamo siamo in grado di migliorarci. Trovando dei nessi di causa-
effetto nei fatti della vita, anche in quelli che appaiono, se esaminati 
superficialmente, i più ingiusti, e come questi diventino invece com-
prensibili (e accettabili) se osservati nell'ottica della rinascita e dell'e-
voluzione spirituale. Leggendo il Vangelo per trovare come Gesù non 
abbia mai condannato nessuno, ma abbia sempre perdonato anche i 
Suoi persecutori.  
(2) Il secondo modificando conseguentemente il proprio comporta-
mento volontariamente; ma questo lo vedremo fra poco. 
 
 
L'OFFESA E IL GIUDIZIO 
 
Matteo 5 
[38] Avete inteso che fu detto: Occhio per occhio e dente per dente;  
[39] ma io vi dico di non opporvi al malvagio; anzi se uno ti per-
cuote la guancia destra, tu porgigli anche l'altra;  
[40] e a chi ti vuol chiamare in giudizio per toglierti la tunica, tu la-
scia anche il mantello.  
[41] E se uno ti costringerà a fare un miglio, tu fanne con lui due.  
[42] Dà a chi ti domanda e a chi desidera da te un prestito non vol-
gere le spalle.  



238 

 

[43] Avete inteso che fu detto: Amerai il tuo prossimo e odierai il tuo 
nemico;  
[44] ma io vi dico: amate i vostri nemici e pregate per i vostri perse-
cutori,  
[45] perché siate figli del Padre vostro celeste, che fa sorgere il suo 
sole sopra i malvagi e sopra i buoni, e fa piovere sopra i giusti e so-
pra gli ingiusti.  
 
Questo passaggio evangelico è stato al tempo stesso uno dei più letti 
perché considerato - giustamente - distintivo del Cristianesimo rispetto 
alle religioni precedenti, ma anche uno dei più incompresi, facendo 
scaturire innumerevoli interpretazioni e malintesi. 
Per comprenderlo bene dobbiamo considerare le leggi gemelle di Ri-
nascita e di Conseguenza, che fanno sì che in ogni vita ci si presentano 
situazioni che derivano dal comportamento che noi stessi abbiamo 
condotto nelle esistenze precedenti. La grandissima parte di queste si-
tuazioni riguardano le relazioni con gli altri: possiamo dire che "gli 
altri" rappresentano uno strumento che quelle leggi utilizzano per in-
segnarci delle lezioni fondamentali per il nostro avanzamento. Quello 
che noi definiamo il "Destino". 
Quante volte ci è capitato di sentire una specie di antipatia o di simpa-
tia (ma soprattutto antipatia) verso una persona che, se analizziamo i 
fatti, non ci ha mai fatto niente di male, eppure facciamo fatica ad ac-
cettarne la compagnia se non addirittura la mera vicinanza? A cosa è 
dovuto questo fenomeno? È chiaro che nei confronti di quella persona 
esiste un tipo particolare di relazione, anche se a noi ignoto perché 
probabilmente risalente a vite trascorse. La sola vicinanza mette in 
moto "vecchie" sensazioni, che riaffiorano a causa di quella forma di 
memoria superconscia depositata in noi, anche se non a livello cere-
brale (la parola ri-cordo rimanda al cuore e non al cervello, in realtà). 
Affrontare situazioni non ancora risolte ha perciò lo scopo di risol-
verle: se non lo facciamo le stesse si aggraveranno sempre di più nel 
futuro, fino ad arrivare a costringerci in una relazione addirittura pa-
tologica, tale da impedirci la possibilità di rifiuto. Ad entrambi i sog-
getti interessati alla relazione, perciò, conviene risolverla il più preso 
possibile. 



239 

 

La Legge del Karma o di Conseguenza ha questo scopo. È quella legge 
che reclama: 
- occhio per occhio; 
- la chiamata in giudizio; 
- una qualsiasi costrizione; 
- amore verso il prossimo e odio verso il nemico. 
È la Legge di Jahvè, che reclama il pagamento del debito in maniera 
coatta, al di fuori di un mutamento volontario e consapevole di atteg-
giamento e di comportamento. È la legge per l'uomo "bambino", da 
mettere in castigo quando si comporta male. 
 
La Legge di Conseguenza però, da sola, non basta a farci superare la 
situazione: ripristina l'equilibrio voluto dalla Legge, ma noi rima-
niamo sempre più avvinghiati in relazioni disarmoniche, che non ci 
liberano e non ci permettono di migliorare. Per questo l'umanità ad un 
certo punto ha avuto bisogno di qualcosa di più e di diverso. Il Cristo 
ci ha portato questa novità, questa "Buona Notizia", capace di libe-
rarci: la sostituzione della Legge con l'Amore, che chiede: 
- di porgere l'altra guancia; 
- di rinunciare alla difesa; 
- di non resistere alla forza dell'altro; 
- di amare tutti e non solo il "prossimo". 
Porgere l'altra guancia, pertanto, non è l'azione del debole che si sot-
tomette alla forza altrui, ma l'azione volontaria e positiva del più forte, 
che in questo modo si libera (e libera anche l'altro, per quanto concerne 
la presente relazione con sé) delle conseguenze spiacevoli di quel le-
game. È un atto "eroico" definitivo e risolutore. 
Tutti conosciamo la parabola del "Figlio prodigo", dove viene raccon-
tata la reazione di un padre al ritorno del figlio che si era perduto di-
sobbedendogli, era "rientrato in sé" grazie all'esperienza fatta, aveva 
capito ed era ritornato. Il padre lo ha colmato di doni, causando le pro-
teste del fratello il quale aveva sempre obbedito al padre e si vedeva 
ora quasi messo da parte in favore di chi aveva disobbedito. Quale 
reazione abbiamo quando leggiamo questo episodio? Se lo sfrondiamo 
da interpretazioni varie e talvolta fantasiose che cercano di farcelo di-
gerire, esclamiamo: "Non è giusto!". È vero: non è giusto; ma il 



240 

 

"giusto" appartiene alla categoria della Legge di Jahvè, per la quale si 
dà per ricevere in cambio. Per la quale vige l'occhio per occhio. Ma 
quando uno "rientra in sé" e comprende, supera questa fase e si avvi-
cina all'Amore; allora il Padre non guarda più ai nostri peccati, perché 
hanno raggiunto il loro vero scopo: farci comprendere e ritornare alla 
Sua Casa. 
Solo se consideriamo che siamo in questo mondo, che siamo in con-
tatto con le persone che ci attorniano, con lo scopo di insegnarci delle 
lezioni capaci di liberarci e avvicinarci all'Amore, possiamo riuscire 
ad accettare le relazioni spiacevoli e a reagire in modo differente, co-
struttivo anziché distruttivo.  
Ma per riuscire a fare questo dobbiamo cessare di considerare le rela-
zioni con un'ottica materialistica, ossia di alterità: TUTTO È UNO 
abbiamo detto, e la separazione e divisione sono solo apparenze con 
una funzione didattica. La ricetta è: ENTRARE IN NOI STESSI il più 
profondamente possibile. La relazione esteriore discende dalla co-
scienza obiettiva di veglia centrata sui sensi fisici: 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Più entriamo in noi stessi spiritualmente, più siamo in grado di instau-
rare una relazione di tipo interiore con gli altri, perché così facendo 
risaliamo sempre più verso quell'Unità fondamentale dalla quale tutti 
discendiamo, e dove ha sede la nostra vera Essenza. 

Spirito interiore 

individuo 

individuo 

RELAZIONE ESTERIORE (io) 

RELAZIONE  

INTERIORE (Sé) 



241 

 

Sorge spontanea la domanda a questo punto: di fronte ad una offesa, 
quale deve essere la nostra risposta? È chiaro da quanto detto che non 
deve essere del tipo "occhio per occhio", ma per evitare questo si può 
pensare di cadere nell'opposto, cioè nel "subire passivamente". Anche 
una risposta di questo tipo sarebbe ugualmente sbagliata, perché a sua 
volta confermerebbe la ragione altrui; in entrambi i casi avremmo una 
non risoluzione, e cadremmo nel dominio della Legge Jehovitica e del 
prevalere del più forte. 
Non reagire quindi, ma agire seguendo la propria maggiore consape-
volezza e comprensione. Prendersi l'iniziativa nella direzione dell'A-
more, che l'altro non si aspetta e perciò destabilizzandolo (e facendolo 
- forse - pensare o porsi degli interrogativi).  
 
Se leggiamo il brano di Matteo, vediamo che: 
- porgere l'altra guancia non è come accettare lo schiaffo; 
- fare due miglia invece di uno non è come subire l'autorità dall'altro; 
- dare anche il mantello non è come lasciarsi togliere la tunica; 
- amare il nemico non è come limitarsi a non reagire alla sua offesa. 
 
Non esiste una ricetta da dettare: ognuno deve trovare in sé la risposta 
adatta situazione per situazione che la propria compassione gli ispira. 
Dettarla sarebbe tradire la ricerca interiore, che invece è la sola che 
può permetterci di uscire e liberarci da quel tipo di relazione, ricavan-
done la lezione utile. Gli esercizi dello “Stile di vita” sono assai utili 
in questi frangenti. 
 
Un pensiero di Einstein: 
"Un essere umano è parte dell'intero che chiamiamo Universo, una 
parte limitata nel tempo e nello spazio. 
Ha un'esperienza di sé, dei suoi pensieri e sentimenti, come fosse se-
parato dal resto, una sorta di illusione ottica della sua coscienza. 
Questa illusione è per noi come una prigione, che ci limita ai nostri 
desideri personali e all'affetto per poche persone che ci sono vicine. 
Il nostro compito deve essere liberarci da questa prigione, ampliando 
la nostra cerchia di compassione per includere ogni creatura vivente 
e l'intera natura nella sua bellezza." 



242 

 

2. il senso di colpa 
 
L'AZIONE DI MARTE E DI SATURNO 
 
È necessario prima di tutto chiarire che cosa intendiamo per senso di 
colpa. Se il sistema di prova ed errori è quello sul quale si basa l'evo-
luzione della coscienza, allora sentirsi "responsabili" delle nostre 
azioni come conseguenza delle esperienze apprese nel passato, è 
senz'altro un fatto positivo. Infatti, nella vita post-mortem riviviamo 
gli episodi dell'esistenza trascorsa vivendo in prima persona ciò che 
abbiamo causato agli altri, e quest'esperienza si imprime nella nostra 
anima fungendo da "voce della coscienza" per analoghe situazioni fu-
ture. Quando queste si verificheranno, infatti, inconsciamente saremo 
spinti a non ripetere quell'errore che nell'esistenza post-mortem ci ha 
causato dolore. La consapevolezza degli errori commessi pertanto è 
una ricchezza e una acquisizione importante, che porta all'interioriz-
zazione della Legge. Non è questa consapevolezza perciò che vo-
gliamo qui analizzare con il termine "senso di colpa", e dobbiamo sa-
pere distinguere fra queste due forme, cosa non sempre agevole, natu-
ralmente. 
 
L'essere umano è sottoposto a diverse forze che agiscono in lui, e che 
egli ha la possibilità/responsabilità di seguire o rifiutare. La qualità e 
quantità di queste forze dipende dalla sua situazione evolutiva: da 
quello che ha permesso o negato nelle vite precedenti. 
Abbiamo visto come la "voce della coscienza" sia il risultato delle 
esperienze accumulate, e questa voce interiore ha in ogni istante la 
possibilità di ascoltare in un modo o nell'altro le forze che agiscono in 
lui. Possiamo distinguere in estrema sintesi due categorie di queste 
forze, per la materia che qui ci interessa:  
 
1 - una forza che spinge all'azione, che possiamo identificare nella 
forza marziana; 
2- una forza che trattiene dall'azione, identificabile nella forza satur-
nina. 
 



243 

 

Queste forze di per sé non sono né buone né cattive, poiché abbiamo 
bisogno di entrambe.  
La forza marziana è positiva in quanto energia dinamica costruttiva, 
che veicola la volontà e permette il raggiungimento di traguardi; può 
essere negativa se si trasforma in aggressività, competitività, lotta o 
colpi di testa. 
La forza saturnina può essere positiva quando mette ordine e struttura 
l'azione, dona perseveranza e ponderatezza; può essere negativa 
quando crea stagnazione, apatia, ostacolo e blocco al pensiero e all'a-
zione. 
 Quando non rispondiamo a dette forze secondo quanto la voce della 
coscienza ci indica, nasce in noi un conflitto interiore e la sensazione 
di peccato. Anche questa può essere più o meno forte: ci sono diverse 
tipologie di coscienza, da chi non la avverte quasi del tutto a chi la 
avverte esageratamente. I primi sono quelli che definiamo "Anime 
Giovani": vuol dire che hanno fatto relativamente poca esperienza, e 
stanno ancora imparando dalle loro esperienze post-mortem. Ma non 
ci interessano e non li trattiamo qui, essendo ancora incapaci di valu-
tare neppure la responsabilità delle loro azioni. 
Gli altri possono sentire la responsabilità dell'azione fatta o provare il 
cosiddetto "senso di colpa".  
Come conseguenza di quest'ultimo, è possibile avere due tipi di rea-
zione, a seconda se prevalga l'azione delle forze saturnine o marziane: 
- se prevalgono le forze saturnine il senso di colpa può causare un de-
ficit di autostima e la DEPRESSIONE (ci si arrende); 
- se prevalgono le forze marziane può portare ad un eccesso di auto-
stima e ad EPISODI MANIACALI (ci si difende). 
 
Per equilibrare la situazione, il primo tipo ha bisogno di ACCET-
TARE I PROPRI LIMITI; 
il secondo tipo dovrebbe comprendere LA PROPRIA RESPONSABI-
LITÀ in quello che succede, cessando di dare sempre la colpa agli al-
tri. 
Fare lievitare nella propria concezione del mondo l'idea della Evolu-
zione può essere in entrambi i casi una via d'uscita, perché si com-
prende così come siamo tutti in cammino e perciò, fintantoché siamo 



244 

 

in esso - tutti quanti siamo quindi incarnati - abbiamo tutti qualcosa da 
imparare, ognuno con le ricchezze acquisite e le carenze da colmare. 
A tutti è quindi richiesto di migliorarsi, e riconoscere i propri errori è 
il primo necessario passo verso il miglioramento, che in futuro sarà 
sicuramente conquistato. Nessuno è perfetto, ma riconoscere i propri 
difetti è indispensabile per migliorare.  
Occorre ampliare il panorama comprendendo che la situazione non è 
definitiva, e che le differenze fra le persone sono un mezzo per aiutarci 
ad essere tutti migliori in futuro. 
 
 
 SENSO DI COLPA: UN BLOCCO MENTALE 
 
La conoscenza che la Legge esterna col tempo si trasforma nella sua 
interiorizzazione può forse metterci sulla buona strada. Il fatto è che 
la Legge esteriore, quella che ci ha condotto per mano nel corso di 
quella che abbiamo chiamato la nostra infanzia evolutiva, non chie-
deva che ne comprendessimo e condividessimo le ragioni: dovevamo 
solo obbedire e basta; perché i Comandamenti erano diretti a individui 
non ancora maturi e in grado di capirne le motivazioni. Siamo in que-
sto modo "cresciuti" con una serie di regole dalle oscure motivazioni 
con le quali misurare le nostre azioni; in altre parole, una azione era 
"buona" solo perché obbediente alle regole, ma davanti ad azioni non 
contemplate, o ad eventi inattesi, eravamo privi della capacità, del me-
tro di misura, che ne valutasse la bontà o meno. Qualsiasi azione po-
teva essere considerata cattiva finché non fosse stato chiaro che era 
ammessa, e la conseguenza di una azione cattiva era la punizione, il 
castigo. Un fatto doloroso perciò può, per una mentalità di questo tipo 
saturnino, essere considerato un castigo, poiché siamo privi della ca-
pacità di valutarlo "in sé", ma possiamo farlo solo dalle conseguenze 
che gli attribuiamo. 
 
Un esempio. In una intervista, il famoso attore Robert Redford ha rac-
contato la sua reazione conseguente alla morte di un figlio: "Per noi 
fu un dolore indicibile. So che può suonare egocentrico, e col senno 
di poi posso dire che lo fu, ma provai una sensazione di castigo. Io 



245 

 

avevo rifiutato il buon senso per condurre una vita avventata. Mio 
padre mi aveva detto che ero irresponsabile, e quello, così sentii, era 
un disastro di cui ero l'unico responsabile". 
Ora, è chiaro per noi - come lo fu per lui stesso più tardi - che il figlio 
non morì a causa del suo comportamento non conforme all'educazione 
del padre, ma se ci riteniamo soggetti a colpe che rispondono a leggi 
che non comprendiamo, possiamo collegare fra loro conseguenze ine-
sistenti. E, come per Robert Redford, può discenderne una depres-
sione. 
 
Cerchiamo di farci un'idea di come, in pratica, avviene tutto questo: 
Il processo di apprendimento e di acquisizione di esperienza (prova ed 
errori) si svolge in due fasi: 
- 1.a fase = cosciente e usando molta energia (es. imparare a leggere e 
scrivere); 
- 2.a fase = inconscia dote acquisita, che si manifesta al bisogno quasi 
senza sforzo (es. come leggiamo oggi). 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Se io compio un’azione che provoca del male ad un’altra persona, op-
pure mi colpevolizzo per qualcosa, e poi ripensandoci mi dispiace ma 
non posso rimediare in nessun modo, e continuo ad arrovellarmi, que-
sto continuo pensare a quell’evento diventa un condizionamento, che 
mi impedisce un comportamento libero e ostacola altri processi di ap-
prendimento, oltre che il comportamento stesso. Che cosa succede? Il 
trasferimento dalla fase di acquisizione a quella di esperienza viene 
bloccato, si inceppa, e rimane al livello della fase acquisitiva.  

La freccia più sottile indica un processo cor-
retto e “sano”: la fase di acquisizione si esauri-
sce e si “trasferisce” al livello di esperienza. 

La freccia in grassetto indica l’inceppamento 
del processo, e il continuo incantamento che ri-
mane nella sfera acquisitiva, consumando 
molta energia, disturbando l’azione “sana” im-
pedendo la vita equilibrata. 

1. acquisizione  

2. esperienza  



246 

 

Sono le forze saturnine (paura) o marziane (impulsività) a prevalere, 
mentre noi stessi (il Sé, lo Spirito) ne rimane escluso e perciò non può 
nemmeno imparare dall'esperienza (o meglio, deve rimandare al pe-
riodo post-mortem, ossia seguendo il vecchio metodo del premio/ca-
stigo). Bisogna allora usare le forze del Sé: volontà (lo studio) e im-
maginazione (la meditazione e visualizzazione) per riprendere in 
mano la situazione. In altre parole: dobbiamo guardare avanti! 
Guardando avanti rispettiamo il passato, agiamo nel presente e co-
struiamo il futuro. Se restiamo costantemente attaccati al passato non 
ne traiamo la lezione (che è il suo scopo) e non possiamo costruire 
nulla. 
 
L'esercizio Riparatore gioca un ruolo fondamentale in questi casi: 
oltre a sbloccare l’energia, perché completa il processo interrotto con 
un procedimento cosciente, elimina anche la necessità di rivivere 
l’evento nel post-mortem. In altre parole, compiamo tutto il processo 
anticipandone il totale percorso evolutivo. Nel karma ciò che conta è 
l’esperienza; l'esercizio Riparatore lavora allo stesso modo: sperimen-
tare su se stessi il dolore dato ad altri. Quanto più questo viene realiz-
zato pienamente, tanto più permette il superamento della necessità del 
dolore futuro: lo scopo (la conoscenza) è stato raggiunto. 
 
 
3. Perdonare 
 
IL CRISTIANESIMO E IL PERDONO DEI PECCATI (parte teorica) 
 
La conoscenza delle leggi di Conseguenza e di Rinascita inserite in un 
contesto cristiano presumono una certa maturità spirituale, in assenza 
della quale rischiano di essere mal comprese e addirittura di trasfor-
marsi in concetti dannosi. 
 
In ORIENTE - La Legge di Rinascita (o di Reincarnazione) come 
viene intesa generalmente dai popoli orientali, cioè una legge inelut-
tabile, per la quale le condizioni in cui nasce e cresce un individuo 
dipendono dai suoi meriti o demeriti accumulati nelle vite precedenti, 



247 

 

porta ad una cristallizzazione sociale e ad una forma di accidia indivi-
duale, incline come è a rinviare qualsiasi iniziativa e a contrastare 
qualsiasi tentativo di migliorare le condizioni attuali, considerate ine-
luttabili e "meritate": il Karma. Davanti a noi c'è l'eternità, per cui 
quello che non facciamo oggi potremo farlo domani, da una parte; e 
dall'altra non si ritiene doveroso adoperarsi per migliorare le condi-
zioni dei più poveri o "sfortunati", perché devono vivere in dette con-
dizioni a causa del loro karma. Cosa che non ci può riguardare. 
 
In OCCIDENTE - Proprio per uscire da queste conseguenze, la dot-
trina della rinascita è stata ad un certo punto nascosta ai popoli più 
avanzati, in modo che, ritenendo la vita terrena l'unica e la sola esi-
stente, concentrassero tutta la loro energia in essa, sforzandosi di mi-
gliorarla il più possibile. Solo questo infatti poteva permettere di ap-
prendere dalla Scuola della Vita le lezioni per le quali ci incarniamo. 
La forma religiosa in Occidente di conseguenza ha assunto fino ad 
oggi l'idea che viviamo una sola volta, e che raccoglieremo il frutto 
del nostro agire dopo la morte, passando davanti ad un Tribunale Su-
premo che ci darà premio o castigo eterno, giudicandoci secondo il 
nostro comportamento. Questo modo di pensare porta a concludere 
che le differenze di destino, di condizioni, di capacità fisiche e psichi-
che, ecc., in altre parole tutte le ingiustizie che sperimentiamo ogni 
giorno, sono volute da Dio, al Quale dette ingiustizie vengono tutte 
imputate. Salvo poi sostenere che Dio è Amore. Cosa che porta spesso 
al rifiuto di qualsiasi idea spirituale o religiosa. 
Quando invece le persone più mature dei popoli occidentali (e al 
giorno d'oggi faremmo meglio a dire semplicemente "i popoli di oggi", 
perché praticamente tutto il mondo si è occidentalizzato) sono pronte 
a riaccogliere l'idea della rinascita, il contesto in cui questo insegna-
mento si inserisce può a sua volta condurre a conseguenze indesiderate 
o incomprensioni e cadere nello stesso errore di tipo orientale, consi-
derando l'individuo responsabile della sua situazione, non sentendoci 
perciò spinti ad aiutare chi avesse bisogno (concetto opposto all'ideale 
del Cristianesimo). 



248 

 

Sia nel primo che nel secondo caso, la persona si dice: "io non c’entro, 
non sono responsabile di quella situazione", perdendo perciò l'occa-
sione di migliorarla e di migliorare se stessa. 
 
La soluzione si trova nelle Leggi gemelle di Rinascita e di Conse-
guenza, così come sono insegnate nel Cristianesimo Interiore. In ge-
nere si ritiene che queste leggi non siano compatibili con il Cristiane-
simo, e più precisamente con la LEGGE DI ESPIAZIONE dei peccati 
ad opera del Cristo. 
Questa idea discende dalla convinzione che non seguire i comanda-
menti sia un peccato, cioè una colpa che merita una punizione, e poi-
ché "tutti siamo peccatori" (o meglio, come diciamo noi, "tutti stiamo 
imparando", perché altrimenti non saremmo immessi ancora nel ciclo 
delle rinascite), la salvezza dipende da Dio e non dall'uomo; alcune 
forme di Cristianesimo si sono spinte fino alla predestinazione propria 
del Calvinismo, per il quale la salvezza è opera esclusivamente  e in-
teramente divina, nella quale l'uomo non ha alcuna "voce in capitolo", 
ma dipende dall'intervento del Cristo nella storia dell'uomo e dall'ele-
zione da parte di Dio nei confronti del singolo (probabilmente unica 
risposta coerente con l'incongruenza di una visione di una sola vita).  
 
Nel Cristianesimo Interiore invece noi parliamo di errori e di lezioni 
da imparare, con lo scopo di migliorare e sviluppare la spiritualità in-
teriore. Ne consegue che, se lo scopo è l'apprendere la lezione, questa 
non ha più motivo di esistere una volta che sia stata appresa. 
Ma ne consegue anche, ed è questo il passo in più che il Cristianesimo 
Interiore compie, che di fronte ad un torto fatto (o subito) se dimo-
striamo di avere compreso l'errore fatto introiettando la lezione prima 
che questa si manifesti come debito karmico, il debito karmico non 
avrà più motivo di presentarsi e sarà stato annullato ancora prima di 
manifestarsi. Il peccato è stato perdonato! Forse una azione riparatrice 
sarà ugualmente necessaria, ma la cosa "non ci riguarda più", e anche 
se ne dovessimo subire delle conseguenze, le stesse saranno vissute in 
un modo molto diverso. 
Per essere fattivo però, questo procedimento deve far ottenere il PER-
DONO VERSO SE STESSI, superando quei condizionamenti di tipo 



249 

 

culturale che abbiamo in precedenza considerato; se questo non si ve-
rifica cadiamo nel senso di colpa che già abbiamo esaminato.  
 
 
PERDONO E RICONCILIAZIONE (parte pratica) 
 
Anche il RANCORE ha la stessa potenzialità del senso di colpa, in-
staurando un processo che impedisce il libero e naturale svolgersi delle 
dinamiche di apprendimento, bloccando tutte le attività mentali nel ri-
cordare e rimuginare l'azione che lo ha provocato, inceppandosi al li-
vello della fase acquisitiva. 
Ne consegue che per entrambi vale la necessità di mettere in moto 
un'azione risolutrice, capace di sbloccare la situazione. Tale azione ri-
solutrice è il Perdono. In ultima analisi, il perdono è un'attività inte-
riore; qualche volta se ne parla a livello collettivo: "dobbiamo perdo-
nare chi ha commesso azioni riprovevoli (guerre, rivolte, attentati, 
ecc.)", ma il termine non appare il più appropriato. Se io voglio per-
donare qualcuno, nessuno me lo può impedire; se io non voglio per-
donare qualcuno, nessuno mi può obbligare. Non è un'azione con con-
seguenze evidenti, ma un moto dell'animo che solo io sono in grado di 
conoscere ed attivare. Quindi non può essere collettivo, né collettiva-
mente giudicato. 
 
Costruiamo uno schema che riassuma le dinamiche che abbiamo fin 
qui esaminato, e che ci aiuterà a ricavarne l'atto finale attraverso il 
quale esse finalmente si devono concludere. 
  



250 

 

 

Blocco  

mentale 

 
AZIONE OFFENSIVA 

 
 OFFENSORE     OFFESO 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 SENSO DI COLPA    RANCORE 

 
Chiedere perdono è un atto probabilmente necessario, anche se non è 
detto che debba per forza essere esplicitato all'altro soggetto coinvolto. 
Se prima lo si fa nel proprio intimo, allora forse successivamente di-
venta naturale rivolgerlo anche all'esterno, perché non sarà forzato, ma 
sorgerà spontaneo dal cuore, e sicuramente così sarà percepito anche 
dall'altra persona. Forse il tipo di educazione ricevuta, può più che 

L'atto iniziale è una relazione capace di "ferire": una azione offensiva. 

Rappresentandolo schematicamente, i soggetti di questa azione sono 
due:   
l'offensore e l'offeso. 
 
Entrambi risentono dell'azione offensiva, e in entrambi può generarsi 
Il "blocco mentale". Una impasse che impedisce il libero svolgersi delle 
dinamiche di apprendimento dall'esperienza. 
 
Nei due soggetti il blocco mentale si manifesta rispettivamente come 
senso di colpa (nell'offensore), e come rancore (nell'offeso). 
 



251 

 

altro farci dubitare di meritare il perdono, pensando che per le nostre 
"colpe" dev'essere Dio a perdonarci: il Giudice del Tribunale Su-
premo. Questa idea può diventare un ostacolo nel percorso di libera-
zione che abbiamo descritto. Si può dire allora che se per le caratteri-
stiche della Sua Missione, Jahvè "non può fare a meno di calcolare i 
nostri peccati", per lo stesso motivo il Cristo "non può fare a meno di 
perdonare". Egli stesso ce ne ha dato l'esempio perdonando i Suoi per-
secutori e chiunque Lo avesse offeso, anzi, avendo per tutti una parola 
di conforto. 
La ricerca del Cristo interiore diventa quindi la base per il vero per-
dono. 
 
 

SENSO DI COLPA   RANCORE        
 LEZIONE DA IMPARARE 

 

 

 

Per realizzarlo, posso mettere in moto gli strumenti che abbiamo già 
esaminato: la Meditazione, l'Autoanalisi (o esercizio Riparatore), l'A-
scolto interiore dell'altro (o compassione). Rivivendo l'azione abbiamo 
la possibilità di imparare la lezione. 
Se questo viene fatto sinceramente e fino in fondo, non può non verifi-
carsi la riconciliazione. 
 

PERDONARSI PERDONARE 

 

RICONCILIAZIONE 

con sé e con gli altri 



252 

 

Il perdono e la riconciliazione - verso se stessi e verso gli altri - rap-
presentano perciò l'atto finale di una azione offensiva, che può tramu-
tarsi in una delle migliori opportunità o occasioni di avanzamento spi-
rituale. A volte si confonde il perdonare con il dimenticare, oppure si 
pensa che solo dimenticando possiamo davvero perdonare: chi ha bi-
sogno di dimenticare per perdonare, dimostra in questo modo di non 
avere perdonato affatto. Chi avesse bisogno di dimenticare per perdo-
nare non potrebbe coglierne l'opportunità, non ne ricaverebbe la le-
zione e non instaurerebbe la riconciliazione. Resterebbe nel piano 
della Legge Jehovitica, e prima o poi quel tipo di relazione si ripresen-
terebbe, chiedendo di giungere finalmente fino all'atto finale.  È vero 
che il pensiero è creatore, per cui pensare sempre ad un soggetto inde-
siderato o all'offesa ricevuta finisce con l'attirarne la forma-pensiero. 
Ma bisogna ricordare per non pensarci più! Se ci impediamo di ri-
cordare (a livello cosciente) il blocco legato al ricordo permane ugual-
mente, e agisce mentalmente. Perciò il mezzo migliore per dimenti-
care ("disinnescare la bomba") è di ricordare e metterci la parola fine. 
Perciò il blocco mentale non basta "rimuoverlo" : bisogna affrontarlo. 
Solo così l'evento si trasferisce nel piano dell'esperienza. 
È la grande operazione sociale fatta da Mandela in Sudafrica: riunioni 
catartiche nelle quali l'offensore chiedeva scusa agli offesi, ricordando 
gli episodi che aveva lui sulla coscienza e loro nella memoria. Solo 
dopo di esse gli episodi potevano essere "dimenticati", grazie a quel 
"ricordo". Altrimenti, se non fossero così stati ricordati, non sarebbero 
stati dimenticati, e avrebbero continuato ad avvelenare la convivenza 
civile.  
 
 
4. … E poi? 
 
 COINVOLGIMENTO E DISTACCO 
 
Uno dei problemi che possono presentarsi è quello del coinvolgimento 
emotivo: l'esperienza vissuta, per quanto sia analizzata, una volta che 
siamo riusciti ad affrontarla e a "digerirla", altera lo stato emozionale 
precedente. In qualche modo ci eravamo abituati a quella tensione, 



253 

 

avevamo imparato a convivere con essa, e adesso ci troviamo davanti 
a qualcosa di diverso e di nuovo. Abbiamo bisogno di ricostruire un 
equilibrio che è stato smosso e alterato. Per quanto possa sembrare 
assurdo, si può preferire una situazione dolorosa, ma che si conosce, 
ad una che ancora non conosciamo. 
 
Abbiamo bisogno di commiatarci con quello stato d'animo, superando 
la "paura dell'ignoto" che caratterizza tutti gli esseri umani. È l'espe-
rienza del DISTACCO. 
Può capitare che dopo avere lottato, magari per anni, contro una deter-
minata situazione, nel momento in cui l'abbiamo superata, o ci accor-
giamo che stiamo per superarla, entriamo in crisi, e ci sorprendiamo 
disposti a tornare indietro, a fare qualsiasi cosa, pur di non "perderla".  
A questo punto diventa essenziale riuscire a guardare "con distacco" 
alla situazione reale, obiettivamente, mettendo nei piatti della bilancia 
del nuovo equilibrio che stiamo costruendo i veri pro e i veri contro, 
dando la giusta importanza alle prospettive che da ora in avanti si 
aprono davanti a noi. Ancora una volta dobbiamo superare il Marte 
autolesionista e il Saturno ostacolatore, e mettere in moto il Marte edi-
ficatore ed entusiasta delle novità da costruire e il Saturno pianifica-
tore e costante. Prendiamo al balzo l'opportunità che ci si presenta di 
"crescere", di maturare grazie alla nuova esperienza. 
 
Ci sono scuole che consigliano un esercizio come quello descritto qui 
di seguito, che si può fare sia mentalmente sia con partecipanti in carne 
ed ossa: 
scegliere un episodio della vita legato alla situazione che si sta per 
sciogliere; 
metterla mentalmente in scena: io sono il regista che assiste alla 
scena, ne stabilisco la trama e identifico i personaggi (uno dei quali 
rappresenta me stesso); 
osservo lo svolgersi della scena dall'esterno, evitando di dare un 
qualsiasi tipo di giudizio su quanto si svolge davanti allo sguardo 
della mia mente. 
 



254 

 

Al termine posso scrivere le impressioni ricevute. Questo tipo di vi-
sualizzazione dovrebbe aiutare a riconsiderare più obiettivamente l'ac-
caduto, senza quel coinvolgimento emotivo che mi impediva di ve-
derlo obiettivo, sia mentre si svolgeva nella realtà, sia dopo, quando 
ho cercato di staccarmene. Eviterò così di scaricare sugli altri quelle 
che sono dinamiche che nascono invece da mie disarmonie emotive 
interiori. 
Se quel tipo di esperienza (o di esperienze) creavano nella mia storia 
passata degli ostacoli alla mia libera iniziativa, o in qualche modo la 
condizionavano, impedendomi di fare delle cose che invece avrei vo-
luto fortemente fare, adesso posso immaginarmi una scena analoga, 
mettendo in campo la realizzazione di quella cosa che adesso diventa 
possibile, osservando il tutto (me compreso) sempre dall'esterno. Ecco 
che così potrò valutare i reali vantaggi che la nuova situazione potrà 
apportare nella mia vita. 
In entrambi gli esercizi è importante ripeterli spesso, e soprattutto scri-
vere la sceneggiatura e il suo svolgersi, in modo che così "si trasferi-
sca" nella coscienza. 
 
Una facoltà dobbiamo mettere in moto però per riuscire a fare tutto 
questo: la VOLONTÀ. Senza la volontà non è possibile riuscirci. Ri-
cordiamo che la Volontà è una dote dello Spirito, del Sé, che supera 
perciò tutti gli aspetti della personalità e che può dominarli. Davanti a 
qualsiasi situazione la volontà diventa lo strumento che lo Spirito può 
usare per intervenire, tanto che in Astrologia spirituale si insegna che 
in nessuna parte dell'oroscopo la volontà è rintracciabile. Proprio per-
ché essa attiene al vero uomo, alla parte spirituale, appartenendo alla 
dimensione dello Spirito Divino, il piano più elevato in cui si svolge 
tutta la nostra evoluzione.  
Per le leggi che reggono il piano del Pensiero, dove c'è una forma-
pensiero non può essercene un'altra; per questo principio, se sto pen-
sando ad una cosa non posso contemporaneamente pensarne un'altra. 
Con la volontà perciò posso, appena sto per formulare un pensiero in-
desiderato, "sostituire il pensiero" con un altro di mia scelta. Educan-
doci allo sviluppo di questa facoltà spirituale, che costituisce la nostra 
essenza più profonda, tutto diventa possibile. 



255 

 

 
 
 
 

DAVANTI ALLA PAURA 
 

 
1. Le dinamiche in gioco 
 
La paura è un sentimento legato alla dinamica della sopravvivenza. 
Essa perciò è connessa con l’idea della morte, cosa che la fa risalire 
all’espulsione dell’umanità dall’Eden.  Sia i sensi di colpa, che le 
prove della vita e la paura possono trovare la loro nascita nell’emoti-
vità umana fin dalla cacciata dal piano etereo dell’Eden.  
Le “crisi” sono legate alle dinamiche (v/ la sezione delle Dinamiche 
Evolutive nel volume “Le Dinamiche Evolutive”) della Via Intellet-
tuale, la più bassa dinamica da vincere in questo ambito è quella 
dell’istinto. Le crisi o prove della vita, che possono colpirci sia nei 
confronti del mondo esterno, ma anche nel nostro vissuto interiore, 
altro non sono che una spinta a prendere coscienza di una data situa-
zione per far sì che la nostra vita riprenda una strada che stava smar-
rendo. Quando ci trovavamo nel giardino dell’Eden era automatico il 
nostro comportamento, cosa che possiamo imparentare con ciò che 
chiamiamo “istinto” negli animali. Allora non avevamo necessità di 
apprendere dalle nostre azioni, e quindi quello era l’unico modo in cui 
potevamo agire. Oggi ci troviamo nella “scuola della vita”, ragione 
per cui ogni scelta porta con sé una responsabilità e una lezione da 
imparare, mettendo in moto la legge di conseguenza; tuttavia, sen-
tiamo nostalgia per quel mondo che abbiamo abbandonato, dove era-
vamo guidati dall’esterno. Abbiamo conquistato la libertà, ma dob-
biamo conoscere per usarla nel modo corretto. 
Anche il “senso di colpa” risale alla nostra cacciata, quando comin-
ciammo ad usare l’energia creatrice per il solo piacere, dissacrando 
l’energia più sacra dell’universo. I sensi di colpa perciò sono legati 
alla dinamica inferiore che chiamiamo eros. È la dinamica connessa 
con l’egoismo, e la sua guarigione richiede la Via Mistica, nella quale 



256 

 

“sacrificare” (rendere sacro) l’egoismo in favore dell’altruismo. Si 
può uscire dai sensi di colpa allargando il panorama della nostra vi-
suale ristretta a noi stessi, fino ad abbracciare una cerchia sempre mag-
giore, per la quale siamo disposti anche a sacrificarci. Allora saremo 
liberi, perché avremo dimostrato di essere usciti dal gioco che ci vede 
sempre al centro, rinchiusi e prigionieri in (e di) noi stessi. 
Nell’Eden non esisteva la morte: esserne usciti – cioè essere condan-
nati a vivere (avere coscienza) solo nel piano fisico - portò all’accen-
trarsi della nostra consapevolezza esclusivamente in questo piano, con 
la conseguenza di nulla poter sapere su ciò che esiste prima e dopo la 
nostra comparsa in questa dimensione. La sopravvivenza è quindi la 
dinamica connessa con la “paura”, anch’essa legata alla nostra cac-
ciata dalla dimensione eterea. 
 
 
2. La paura è un bene? 
 
La paura è legata all’esperienza della curva evolutiva discendente 
dell’umanità, quando il massimo bene e scopo dell’esistenza era la co-
struzione e salvaguardia del corpo. L’esperienza nel tempo ha inse-
gnato che determinate condizioni ed azioni gli apportavano un peri-
colo, cosa che si manifestava con il sentimento di paura; in quella fase 
essa era quindi necessaria e utile. La grande enfasi da sempre data al 
valore del “coraggio” è indice di questo approccio, poiché è assioma-
tico che il coraggio può esistere unicamente laddove esiste la paura. 
Etimologicamente il termine “paura” deriva dall’“essere battuto, atter-
rato”, come conseguenza di un’esperienza negativa, pericolosa per la 
vita. 
Dobbiamo sottolineare che tuttora noi viviamo coscientemente in un 
corpo fisico, per cui la paura così intesa è ancora necessaria, e non 
sarebbe una bella idea cercare di non sentirla ed ascoltarla. La paura 
in questi casi è come un amico che ci avverte: “Attenzione, sei in pe-
ricolo!”. Quindi non avere paura non deve significare sfidare impune-
mente un pericolo: questa sarebbe soltanto imprudenza. 
Però c’è un limite. La paura astrologicamente fa parte delle influenze 
saturnine. Nel periodo si Saturno – il primo periodo della nostra 



257 

 

evoluzione – ebbe inizio lo sviluppo del corpo fisico, il quale è di con-
seguenza governato, nel suo insieme, da questo pianeta. Ma sappiamo 
che Saturno possiamo considerarlo sotto due aspetti ben distinti: se è 
positivo organizza, struttura, razionalizza, pone dei limiti di sicurezza; 
se è negativo paralizza, cristallizza, ostacola e raffredda. Nei confronti 
del corpo fisico perciò, nel primo caso lo protegge e lo regola, ma nel 
secondo caso lo possiamo vedere come la sede degli spiriti ritardatari 
della Gerarchia dei Principati: gli Spiriti delle Tenebre o Satanici. 
Sono essi spesso che ci bloccano e anziché proteggerci fisicamente ci 
paralizzano, frenando la fuga ad esempio davanti ad un pericolo, im-
pedendoci di prestare o di ricevere aiuto. Essi finiscono in altre parole 
per essere controproducenti verso la dinamica della sopravvivenza. 
In quest’ultimo caso la paura non è più un alleato, ma un ostacolo, un 
impedimento e alla fine un nemico in più da sconfiggere. 
 
 
3. Vivere nella paura: la curva discendente 
 
“Vivere nella paura”, come si dice, non è certo un bel vivere. Eppure 
la difesa contro il nemico, contro le insidie della natura, contro i casti-
ghi divini, le sofferenze, i dolori e le malattie ne hanno fatto una pro-
tagonista dell’esistenza: e il nemico più grande di tutti è quello spau-
racchio tanto potente al quale ci rifiutiamo perfino di pensare, perché 
anche solo il pensarci ci fa tremare “vene e polsi”: la morte. Per questo 
motivo, per paura della morte, ci impediamo di vivere!  
Tutto quanto si riferisce alla difesa contro un “nemico” fa parte della 
fase involutiva discendente, dove il massimo bene da salvaguardare è 
il corpo in quanto propagatore della forma. Attualmente, però, ab-
biamo superato – sia pure di poco e da poco – il “punto di svolta”, e 
dobbiamo convincerci che il bene da salvaguardare non è più il corpo, 
bensì l’anima, l’edificazione dell’anima. Tutto ciò che prima ci faceva 
sentire protetti contro gli estranei alla nostra famiglia, al nostro clan o 
alla nostra tribù, alla nostra nazione, e così via, tutto ciò che prima 
aveva questa funzione positiva in funzione del bene massimo allora in 
vigore, oggi deve via via essere superato, scoprendo che la vera prote-
zione non può venire più da fuori, ma solo ed esclusivamente da dentro 



258 

 

noi stessi: lo spirito che ci abita. Lo spirito è eterno, perciò non può 
temere la morte, e se noi ci identificassimo con lo spirito il “dardo” 
della paura della morte non potrebbe colpirci. 
Ma perdurano alcune situazioni che nello stato precedente si sono con-
solidate e hanno fondato il proprio potere, e fintantoché un numero 
sufficiente di individui non si sarà orientato verso la curva ascendente 
questo potere farà di tutto per non perdere il controllo della situazione. 
Nella forma crebbe e si sviluppò, e nella forma, nei formalismi e nelle 
formalità, oggi cerca di mantenere le posizioni acquisite. In primo 
luogo dobbiamo mettere la religione, o meglio, quello che la religione 
rappresenta oggi. Continuare a soffermarsi sul “Timore di Dio” è l’in-
dice di questa situazione. Il timore di Dio era una necessità nella curva 
discendente, ma sappiamo che il “bene” di quella fase evolutiva molto 
spesso diventa un “male” nella fase successiva. Il cristiano dovrebbe 
essere all’avanguardia in questo campo, abbandonando gli stereotipi 
ormai superati e da superare per abbracciare l’esempio e l’insegna-
mento del Cristo: l’Amore. L’amore tende sempre ad unire e a supe-
rare le divisioni e le barriere, tutto l’opposto di quello che invece di-
stingue, discrimina, crea una separazione. Il contrario della paura per-
ciò non è il coraggio, bensì l’Amore, che è il vettore verso l’ascesi 
evolutiva. 
Ma l’amore può nascere solo da dentro, interiormente, dallo spirito. E 
poiché lo spirito è stato escluso dall’insegnamento accademico, anche 
la scienza non è in grado di darci una ricetta valida contro la paura, e 
soprattutto la paura della morte. Certo essa si impegna, ma è a sua 
volta prigioniera delle divisioni e delle analisi sempre più minuziose e 
sottili che perdono di vista l’insieme che sia in grado di fare una sintesi 
condivisa. Si tenta di arginare la morte mettendo le mani su altre morti 
(v/ nei trapianti di organi vitali). La morte non è un nemico, soprattutto 
nella fase ascendente dell’evoluzione, ma un alleato indispensabile per 
il progresso e l’avanzamento spirituale dell’individuo, il quale dura 
oltre la morte. 
Resta il fatto: che cosa fare quando sono attanagliato dalla paura? Pro-
vare paura non è una scelta, e non è sufficiente dire a se stessi quando 
ci colpisce – senza che riusciamo a farlo – che si tratta di una influenza 
negativa qualora producesse un simile effetto. È però una conoscenza 



259 

 

in più, un indizio che potremmo girare a nostro favore. Se abbiamo 
fatto pratica nell’esercizio della “Presenza”, possiamo subito provare 
ad utilizzarlo: la paura è indotta dall’esterno, da un agente che non 
dobbiamo identificare con noi stessi. “Perdere la testa” perciò non è 
giustificato né giustificabile, e centrarci nella nostra vera identità può 
rappresentare una soluzione, o l’inizio della soluzione, richiamando 
ad agire e a dirigerci il nostro Sé. 
Questo grazie alla conoscenza. A questo punto un altro fattore pos-
siamo mettere in azione: la nostra facoltà di decidere a quale ente (o 
entità) esterna fare appello. Al posto di quella che ci incute paura, una 
protezione luminosa. Si tratta della Fede e della Preghiera. 
Protezione luminosa perché è l’ignoto che ci spaventa: il buio nel 
quale non posso scorgere quello che c’è. Ma la luce è più forte del 
buio; il buio deve soccombere davanti alla luce, non può lottare alla 
pari: il buio è mancanza di luce, ma la luce non è mancanza di buio. 
Ecco che fare appello ad una fonte spirituale luminosa che “ci circondi 
di luce” è un ottimo sistema da adottare. Possiamo anche pregare con 
San Paolo costruendoci una “armatura” di protezione: 
 
“Con l’aiuto di Dio e per la parola e il potere del Cristo, il Grande 
Spirito Solare, di fronte al pericolo imminente mi proteggo per re-
spingere qualsiasi male volesse colpirmi. 
Sulla testa ho l’elmo della salvezza, che tiene lontano il nemico; 
mi circondo dell’armatura di Dio, che non può essere toccata dal 
male; 
mi copro della corazza della giustizia, che mi dona equilibrato giudi-
zio; 
mi proteggo con lo scudo della fede, che nulla può far vacillare; 
prendo la verità per cintura, per accrescere la mia resistenza; 
con la spada dello spirito difendo l’energia che è dentro in me; 
ai piedi i calzari dello zelo, perché ogni mio passo sia un passo di 
pace. 
Di fronte a qualsiasi pericolo potrò così rimanere in piedi, e prego le 
Gerarchie Celesti di essere al mio fianco fino al prossimo spuntare 
del nuovo Sole. 
Amen, così è”. 



260 

 

4. Le paure dell’aspirante: la curva ascendente 
 
Esistono poi delle paure che sono tipiche del cristiano interiore che sta 
cercando di avanzare sulla via della costruzione animica e dell’edifi-
cazione del corpo radioso. Mantenere viva la consapevolezza nel salto 
di coscienza che generalmente chiamiamo sonno, è forse il primo vero 
passo del ricercatore dello spirito, in questo agevolato anche dagli 
esercizi ipnagogici.  
Uscire coscientemente dal corpo le prime volte provoca nell’aspirante 
un subitaneo “cuore in gola”, uno spavento nel vedere il proprio corpo 
fisico dall’esterno e la paura di non poter più rientrarvi (con la conse-
guente deduzione che ciò significherebbe la morte). Questa paura 
causa un immediato rientro nel corpo, quasi come un colpo d’elastico, 
e questo sì può lasciare qualche conseguenza di angoscia col rischio 
di pregiudicare l’esperienza nel futuro. È bene arrivare a questo stadio 
“accompagnati”, ma dobbiamo fare attenzione che l’accompagna-
mento non può giungere da una scuola più o meno di carattere esote-
rico; ognuno di noi è differente dagli altri, e gli esercizi più sicuri (re-
spirazione e altro) devono essere solo individuali. Per questo l’accom-
pagnatore (chiamato spesso il “Maestro”) si trova nel piano etereo, e 
ha seguito l’aspirante per molto tempo in incognito, fino al momento 
in cui quest’ultimo non sia arrivato alla maturazione interiore che lo 
ha messo in grado di poter compiere quel passo in perfetta sicurezza. 
Ricordiamo che il piano astrale è pieno di entità disincarnate che at-
tendono solo l’occasione propizia per trovare uno strumento fisico nel 
quale infiltrarsi per poter dare sfogo ai bassi impulsi cui anelano.  
Una cosa poi è uscire dal corpo coscientemente e un’altra farlo a vo-
lontà e diventare così “cittadini di due mondi”. Prima di poter entrare 
coscientemente nel piano astrale è necessario superare un ostacolo im-
portante, fonte di paura e spesso di disorientamento, non comprenden-
done l’origine e lo scopo. È il cosiddetto “Guardiano della Soglia”: 
esso è l’incarnazione di tutte le nostre cattive azioni passate che non 
sono ancora state “purgate”, e deve essere affrontato da colui che de-
sidera entrare coscientemente nei piani superiori per arrivare alla com-
pleta conoscenza delle condizioni che vi regnano. Se abbiamo il co-
raggio di affrontare l’orribile guardiano che incontriamo e che è 



261 

 

formato di sostanza astrale inferiore, otterremo ben presto l’aiuto co-
sciente di un altro “Guardiano”, il quale però personifica tutte le nostre 
buone azioni. Quest’ultimo possiamo chiamarlo il nostro Angelo Cu-
stode, e appellarsi a lui in simili frangenti, con l’intenzione di vincere 
e superare non appena possibile le conseguenze di dette nostre cattive 
azioni precedenti, è il modo migliore per superare l’ostacolo e vincere 
la “paura del mostro”. L’insegnamento esoterico afferma che questo 
Guardiano della Soglia non appare all’anima durante le sue esistenze 
fra morte e rinascita, pur essendo presente, e si manifesta quando 
l’aspirante vuole forzare, per così dire, l’evoluzione, trovandosi così 
davanti ai debiti che vedrebbero di regola la loro scadenza in vite fu-
ture. Finché non avremo oltrepassato questa apparizione – descritta 
come il “drago” nell’Apocalisse di Giovanni – non saremo pronti a 
conoscere le nostre vite precedenti e dovremo accontentarci della vi-
sione ordinaria riservata all’umanità comune. 
 
  



262 

 

Invocazione contro la paura 
  
Io Sono in seno alla Divinità: 
da quassù osservo le vicissitudini della personalità 
e comprendo che tutto ha un fine di Bene. 
Il Male non è che apparente, 
perché è Bene in divenire. 
Nella personalità mi dibatto, 
ho paura e mi preoccupo, 
perché non so scorgere l'armonia che tutto comprende. 
Non ho motivo di avere paura, 
so che ogni cosa è diretta dall'Amore. 
Il Signore è il mio pastore: non manco di nulla; 
su pascoli erbosi mi fa riposare, 
ad acque tranquille Egli mi conduce. 
(Salmo 23: 1,2) 
 
Amen. Così è 
  



263 

 

 
 
 

GLOSSARIO 
del Cristianesimo Interiore  

 
voce significato 
Abuso del potere 
mentale 

In genere causa un deficit a livello musco-
lare o nervoso nella vita successiva 

Abuso della sessua-
lità 

In genere causa un deficit fisico-motorio 
nella vita successiva 

Adamo  Nome dato alla prima umanità androgina 
Alimentazione  Deve essere improntata alla massima inno-

cuità possibile 
Amore  In definitiva è l’anelito che spinge tutta la 

creazione al ritorno alla unificazione con 
l’Assoluto, essendo tutto quanto esiste una 
separazione dallo stesso, cioè caratteriz-
zato dalla relatività 

Androgino  Capacità creatrice completa, che assomma 
in sé le due polarità maschile e femminile 

Androgino fisico L’uomo ancestrale aveva la possibilità di 
generare un altro corpo senza avere biso-
gno della collaborazione di un altro indivi-
duo 

Androgino spiri-
tuale 

In futuro, tramite il Matrimonio Mistico, 
ogni uomo sarà una unità creatrice com-
pleta, potendo creare sia a livello fisico 
(altri corpi) sia a livello spirituale 

Anima  Nuovo scopo che nella fase ascendente 
dell’evoluzione soppianterà quella della 
costruzione dei corpi; somma di tutte le 
esperienze apprese in ciascun corpo. 
Ad ogni corpo corrisponde perciò una qua-
lità animica sviluppata: 



264 

 

anima emotiva, dal corpo emozionale per 
l’alimentazione dello Spirito Umano; 
anima intellettiva, dal corpo vitale per 
l’alimentazione dello Spirito Cristico; 
anima cognitiva, dal corpo fisico per l’ali-
mentazione dello Spirito Divino 

Assoluto  La Causa Prima immanifestata 
Astrale  Sostanza componente il piano astrale e il 

corpo emozionale. Si divide in piano 
Astrale inferiore e piano Astrale superiore 

Auto-coscienza La forma di coscienza di base, che fa da 
sfondo a tutte le altre che via via noi con-
fondiamo con essa, attribuendola a pen-
sieri, emozioni, o al corpo 

Bibbia  È il testo sacro per l’Occidente 
Carattere Per carattere si intende la propensione per-

sonale a privilegiare un comportamento di 
tipo Pratico, o Mistico o Intellettuale  

Centri di forza Organi sottili detti anche “chakra”, con-
sentono la comunicazione fra il corpo fi-
sico e tutti i diversi corpi invisibili. Una 
volta risvegliati, iniziano a ruotare in senso 
orario 

Centro cardiaco Centro di forza posto all’altezza della IV-
V vertebra cervicale, è corrispondente con 
la ghiandola timo e mette in comunica-
zione con il piano Astrale 

Centro coronale Centro di forza posto nel cranio, è corri-
spondente con l’epifisi e mette in comuni-
cazione con lo Spirito Divino 

Centro frontale Centro di forza posto all’altezza della I 
vertebra cervicale, è corrispondente con 
l’ipofisi e mette in comunicazione con lo 
Spirito Cristico 

Centro laringeo Centro di forza posto all’altezza della VII 
vertebra cervicale, è corrispondente con la 



265 

 

tiroide e mette in comunicazione con lo 
Spirito Umano e col piano Mentale 

Centro radicale Centro di forza posto all’altezza del coc-
cige, è corrispondente con le ghiandole 
surrenali e mette in comunicazione con il 
piano Fisico 

Centro sacrale Centro di forza posto all’altezza della V 
vertebra lombare, è corrispondente con le 
gonadi e mette in comunicazione con il 
piano Etereo inferiore 

Centro solare Centro di forza posto all’altezza della XII 
vertebra toracica, è corrispondente con la 
milza e mette in comunicazione con il 
piano Etereo superiore 

Chiaroveggenza  Capacità di indagare nei piani invisibili. 
Può essere passiva e indotta, se legata alla 
fase discendente dell’evoluzione, ora supe-
rata, o volontaria, attraverso l’epifisi e 
l’ipofisi, come anticipazione di una facoltà 
che in un futuro sarà conquistata da tutta 
l’umanità 

Comunicazione  Partecipazione agli altri delle conclusioni 
dettate dalla percezione mediata 

Comunione  Unione intima con il mondo nella sua tota-
lità 

Consapevolezza  Forza interiore che consente all’uomo di 
considerarsi un individuo. Può anche es-
sere definita coma la coscienza obiettiva di 
veglia 

Corpo emozionale Campo d’azione della forza astrale indivi-
dualizzata. Dà al corpo fisico l’impulso a 
muoversi. Appartiene alla sfera lunare 

Corpo fisico È la parte a noi visibile dell’uomo e degli 
altri regni naturali. Appartiene alla sfera 
saturnia 



266 

 

Corpo vitale Campo d’azione delle forze eteree indivi-
dualizzate. Dà la vita al corpo fisico. Ap-
partiene alla sfera solare 

Corrente centrifuga 
del corpo emozio-
nale 

Parte costruttiva del corpo emozionale, che 
governa le aspirazioni ed ha sede 
nell’Astrale superiore 

Corrente centripeta 
del corpo emozio-
nale 

Parte distruttiva del corpo emozionale, che 
soggiace alle passioni ed ha sede 
nell’Astrale inferiore 

Coscienza  Forza interiore che dà le sensazioni e l’im-
pulso a muoversi nella direzione del pia-
cere. È una facoltà dello spirito e trova ori-
gine nella manifestazione di Dio 

Cristianesimo Inte-
riore 

I principi del Cristianesimo come matura-
zione interiore e non appoggiati esclusiva-
mente su autorità esterna o su reperti e ri-
cerche storiche 

Croce  È il simbolo delle tre correnti viventi nei 
regni naturali della Terra 

Curare  Curare vuol dire prendersi cura del sin-
tomo, allontanandolo per un periodo più o 
meno lungo 

Degenerazione  Caduta della facoltà generativa a livello 
puramente fisico, con la conseguente per-
dita di contatto con i piani spirituali 

Destino  La parte dei debiti/crediti derivati dal com-
portamento nelle vite precedenti, che si de-
vono pagare/riscuotere nella vita presente 

Dinamiche evolu-
tive 

Studio delle attività umane nei vari ambiti 
di vita e nelle tipologie individuali: della 
Via Pratica, della Via Mistica e della Via 
Intellettuale 

Dovere  In ambito spirituale è l’adeguamento spon-
taneo alle leggi evolutive, senza alcun ri-
guardo all’interesse personale 

Elohim  Nome dato alle Gerarchie Creatrici 



267 

 

Entropia Forza evolutiva che tende a far tornare il 
creato alla forma iniziale indifferenziata 

Epoche  Suddivisioni dei periodi evolutivi. 
Il periodo della Terra viene suddiviso in: 
epoca Polare 
epoca Iperborea 
epoca Lemuriana 
epoca Atlantidea 
epoca Ariana (attuale). 
La prossima sarà la penultima epoca, de-
nominata Sesta epoca, o Nuova Gerusa-
lemme 

Ere Ciascuna Epoca è suddivisa in sette Ere. 
Le Ere dell’attuale Epoca Ariana sono: 
era del Cancro 
era dei Gemelli 
era del Toro 
era dell’Ariete 
era dei Pesci (attuale) 
era dell’Acquario 
era del Capricorno 

Ereditarietà  La trasmissione della qualità di natura fi-
sica, che avviene dai genitori ai figli. È ri-
stretta all’ambito delle qualità fisiche 

Esercizio riparatore Esercizio serale, propizio ad ottenere il 
perdono dei peccati 

Esercizio rivelatore Concentrazione da effettuarsi di preferenza 
il mattino, appena svegli 

Esoterismo  Disciplina riservata ad una cerchia più 
avanzata 

Essenza Prima qualità di Dio 
Etere  Sostanza la cui azione è la forza antagoni-

sta dell’entropia. Sostanza componente il 
corpo vitale e il piano Fisico-Etereo. 
Nell’uomo è negativo, nella donna è posi-
tivo 



268 

 

Eva  Il primo essere umano sessuato, formato 
dall’androgino Adamo 

Evoluzione  La fase ascendente propriamente detta, che 
inizia dalla seconda metà del periodo della 
Terra e si protrarrà nei futuri periodi di 
Giove, di Venere e di Vulcano. 
Scopo dell’evoluzione è la costruzione 
dell’anima quale alimento per lo spirito. 

Fasi della Religione Lo sviluppo della Religione può suddivi-
dersi in tre fasi: 
- prima fase o religioni etniche, che condu-
cono dall’esterno l’uomo tramite la Legge 
fino alla maturazione della seconda fase. 
Jahvè conduce questa fase dell’umanità; 
- seconda fase o religione universale, che 
porta man mano l’uomo allo sviluppo 
dell’Amore e della fratellanza universale. 
Il Cristo cosmico fa nascere dentro l’indi-
viduo il Cristo bambino, inizio dello svi-
luppo interiore; 
- terza fase o religione finale, quando tutta 
l’umanità sarà ri-unita nel Padre 

Fede  Si presta fede, provvisoriamente, in attesa 
di poter stabilire direttamente la verità 

Fenomeno  Qualsiasi movimento o effetto che avviene 
Figli di Caino La parte progressista dell’umanità, spinta 

dalla Ragione 
Figli di Set La parte conservatrice dell’umanità, spinta 

dalla Fede 
Figlio  Maggior Iniziato degli Arcangeli e della 

sfera solare; in quanto tale ha raggiunto il 
piano di Dio 

Fonte  Origine esterna di un insegnamento 
Forza edenica Risiede nella colonna vertebrale dell'uomo 

ed è lo strumento degli Angeli e di 



269 

 

Jehovah per forgiarlo e renderlo docile alla 
Legge. Regola i nervi simpatici 

Forza egoica Risiede nella colonna vertebrale e, oppo-
nendosi alla forza edenica, permette all’in-
flusso luciferino di affrancarsi dal regime 
jehovitico. Regola i nervi motori 

Fuoco del Padre Risiede nella colonna vertebrale, ed è la 
forza che permette, tramite la rigenera-
zione, a risalire verso la testa e utilizzare 
l’energia creatrice in entrambe le polarità, 
soppiantando la forza egoica e unendosi 
alla forza edenica 

Generazione  Facoltà di generare altri corpi 
Genio  È lo sviluppo delle qualità individuali svi-

luppate durante tutte le vite precedenti. Ri-
guarda l’individuo e non deriva dai geni-
tori 

Gerarchie creatrici Gli scaglioni di vita che hanno preceduto 
quella umana dal punto di vista evolutivo. 
Le più prossime sono: 
gli Angeli, gli Arcangeli e i Principati 

Gesù di Nazareth Maggior Iniziato del genere umano e della 
sfera terrestre. Ha dato i suoi corpi fisico e 
vitale al Cristo per consentirgli la Sua Mis-
sione fra gli uomini 

Guarire  Eliminare la causa prima del male, è il ri-
sultato della guarigione. Si può ottenere 
solo considerando la questione di co-
scienza implicita nella malattia 

Idea  Fa nascere le forme e le emozioni, ma non 
si deve confonderla con essa 

Immacolata conce-
zione 

L’unione fra la polarità maschile e quella 
femminile, la ragione e l’intuizione, che 
produce nascita del Cristo bambino. 
Questa unione è definita anche il Matrimo-
nio Mistico, ed è la rigenerazione che pone 



270 

 

fine alla fase sessuata dell’evoluzione indi-
viduale 

Individualità  La parte imperitura dell’uomo, identifica-
bile con il Sé. È composto dello Spirito 
della Volontà o Divino, dello Spirito della 
Saggezza o Cristico e dello Spirito dell’At-
tività o Umano 

Iniziazione  Via evolutiva più difficile, ma molto più 
veloce, destinata agli uomini più avanzati. 
Si conquista esclusivamente con il proprio 
comportamento 

Interesse  È la legge fondamentale del piano Astrale 
Intuizione  Proviene dal Sé, dal piano dello Spirito 

Cristico, e se sviluppata ha facoltà inte-
riore di guida al comportamento e fun-
zione conoscitiva superiore alla logica, 
non ricadendo nelle limitazioni spa-
zio/temporali 

Involuzione  La fase discendente evolutiva lungo i pe-
riodi di Saturno, del Sole, della Luna e la 
prima metà dell’attuale periodo della 
Terra. Scopo dell’involuzione è la forma-
zione dei vari corpi 

Ipnagogico  Stato che si trova a metà fra quello di 
sonno e quello di veglia. È il momento mi-
gliore per eseguire gli esercizi spirituali 

Istinto  Guida indotta al comportamento, svolta 
dallo Spirito-gruppo. Chi è guidato 
dall’istinto non ha facoltà di scelta, e 
quindi neppure responsabilità 

Jahvè  Maggior Iniziato degli Angeli. Sovrintende 
alla conservazione della specie 

Legge  Si intende di solito la Legge di causa-ef-
fetto (karma). v/ la parola “Destino” 

Lucifero  Era il secondo più avanzato fra gli Angeli, 
dopo Jahvè. Si ribellò all’autorità di 



271 

 

quest’ultimo perché non riuscì ad adattarsi 
alle nuove condizioni del periodo della 
Luna 

Maestro  Chi chiedesse solo di credere alle sue pa-
role, è un maestro esterno e non fa crescere 
l’allievo 

Malattia  Conseguenza di una inosservanza della 
legge compiuta, per ignoranza, in prece-
denza 

Malattia evolutiva Guasto originario causato dall’andamento 
evolutivo 

Malattia patologica Guasto dovuto alla responsabilità indivi-
duale 

Malattia fisiologica Dovuta all’interferenza dell’io alleato con 
il corpo emozionale col campo legittimo 
del corpo vitale 

Malattia psicologica Dovuta all’interferenza dell’io alleato con 
il corpo emozionale col campo legittimo 
della mente 

Memoria consape-
vole 

La memoria consapevole è la registrazione 
degli avvenimenti di una vita, alla quale la 
mente razionale ha accesso e dei quali è 
stata consapevole 

Memoria inconsape-
vole 

Registrazione di tutto quanto ci ha circon-
dato nel corso della vita, anche se a noi in-
consapevole 

Memoria perenne Registra tutta la nostra evoluzione 
Mente  Campo d’azione della forza del pensiero 

individualizzata 
Miracoli  Applicazione di leggi superiori a quelle 

sotto le quali siamo soliti vivere e cono-
scere 

Momento evolutivo L’altezza in cui un individuo si trova nel 
suo percorso di evoluzione in un dato 
tempo 



272 

 

Morte  Abbandono da parte della Vita del corpo. 
Prevalgono allora le forze terrestri che 
causano la decomposizione. Il momento 
della morte è l’arresto cardiaco 

Noumeno  La Volontà e la Saggezza che stanno dietro 
a qualsiasi Fenomeno 

Occultismo Insegnamento nascosto, perché adatto a 
menti mature 

Padre  Maggior Iniziato dei Principati e della 
sfera saturnia; in quanto tale ha raggiunto 
il piano di Dio 

Pensiero  Sostanza componente il piano del pensiero 
e la mente 

Percezione im-me-
diata 

Forma di conoscenza libera dai sensi, di-
retta, in comunione con tutto ciò che esiste 

Percezione mediata Forma di conoscenza del mondo derivante 
dalla mediazione dei sensi e dal cervello. È 
limitata allo spazio-tempo 

Perdono dei peccati Non è in contrasto con la legge di causa-
effetto, perché lo scopo di questa è l’inse-
gnamento; se dimostriamo di avere impa-
rato la lezione anche la legge di causa-ef-
fetto non servirà più, cioè saremo perdo-
nati 

Periodi  Suddivisione principali delle fasi evolu-
tive. I periodi sono: 
periodo di Saturno 
periodo del Sole 
periodo della Luna 
periodo della Terra (attuale) 
periodo di Giove  
periodo di Venere 
periodo di Vulcano  

Personalità  La parte dell’uomo che è peritura, in 
quanto dura una sola vita. è composta dal 



273 

 

corpo fisico, dal corpo vitale, dal corpo 
emozionale e dalla mente 

Presente  Se inteso come il superamento dello spa-
zio-tempo ordinario, è la porta che può 
farci accedere all’al-di-là 

Primo Cielo Esperienza post-mortem nella quale si ri-
vedono i fatti della vita trascorsa, gioendo 
del bene elargito agli altri nel corso della 
precedente vita. Avviene nel piano Astrale 
superiore   

Principio del fuoco Ebbe inizio del periodo di Saturno 
Principio dell’acqua Ebbe inizio nel periodo della Luna 
Principio dell’aria Ebbe inizio del periodo del Sole 
Principio solido  Iniziò nell’attuale periodo della Terra 
Purgatorio  Esperienza post-mortem nella quale si ri-

vedono i fatti della vita trascorsa, sof-
frendo dei dolori causati agli altri nel corso 
della precedente vita. Avviene nel piano 
Astrale inferiore 

Ragione  Capacità conoscitiva derivata da un con-
tatto mediato dal cervello con la realtà cir-
costante. È la fonte della logica e del pen-
siero speculativo 

Regno animale È composto del corpo fisico, del corpo ete-
reo e del corpo emozionale 

Regno minerale È composto del solo corpo fisico 
Regno umano È composto del corpo fisico, del corpo ete-

reo, del corpo emozionale e della mente 
Regno vegetale È composto del corpo fisico e del corpo 

etereo 
Religione  Lo sviluppo della religione va di pari passo 

con la sensibilità delle persone alle quali si 
rivolge. Per il Cristianesimo Interiore rap-
presenta la relazione con se stessi attra-
verso un rapporto non dialettico, ma di co-
munione. 



274 

 

Respirazione consa-
pevole 

Esercizio spirituale da effettuarsi prima de-
gli altri esercizi 

Rigenerazione  Recupero della facoltà creatrice spirituale, 
tramite la trasmutazione delle forze comu-
nemente impiegate solo a livello della ge-
nerazione sessuale 

Sacramenti  Appuntamenti rituali che scandiscono, dal 
punto di vista interiore, il cammino di svi-
luppo interiore, con valenza sia collettiva 
che individuale. 

Satana  Classe ritardataria fra i Principati, detta an-
che Spiriti Tenebrosi 

Sé  La parte più elevata delle componenti 
dell’uomo, coincidente con le tre riparti-
zioni dello spirito 

Secondo Cielo 
 

Esperienza post-mortem nella quale si in-
tegrano nella mente gli insegnamenti rice-
vuti per esperienza nel Purgatorio e nel 
Primo Cielo. Avviene nel piano Mentale 
inferiore 

Sessualità  Fase provvisoria durante la quale la pola-
rità dell’energia creatrice nell’uomo è stata 
scissa, per consentirgli di creare parzial-
mente sia a livello fisico (tramite gli organi 
generatori) che a livello psichico (tramite 
il cervello) 

Spirito  L’essenza che ci dà la facoltà di dire “io” 
Spirito dell’Attività 
o Umano 

La terza ripartizione dello spirito. Sede 
dell’Astrazione, piano di Jehovah 

Spirito della Sag-
gezza o Cristico 

La seconda partizione dello spirito.  Sede 
dell’Intuizione, piano del Cristo 

Spirito della Vo-
lontà o Divino 

La partizione più elevata dello spirito. 
Sede della Coscienza Universale, piano del 
Padre 



275 

 

Spirito Santo Maggior Iniziato degli Angeli e della sfera 
lunare; in quanto tale ha raggiunto il piano 
di Dio 

Spirito-gruppo Insieme di entità spirituali che dirigono 
una specie a loro inferiore, guidandola 
dall’esterno 

Temperamento  Ogni Monade sceglie, prima di incarnarsi, 
di equilibrare le sue esperienze terrene at-
traverso un temperamento Contemplativo, 
oppure Operativo 

Tempio interiore Il corpo dell’uomo, abitato interiormente 
dal Sé reso consapevole, diventa il vero 
tempio abitato dalla Divinità interiore. 
L’edificazione di questo tempio, attraverso 
tutte le tappe, è l’oggetto del lavoro inizia-
tico 

Teoria della Rina-
scita 

Afferma che la vita è eterna e che l’uomo 
rinasce in corpi via via perfezionantisi, allo 
scopo di trasformare in attive le facoltà di-
vine in lui latenti 

Teoria Materiali-
stica 

Afferma che tutto ciò che esiste è ricondu-
cibile alla materia, e che la vita inizia con 
la nascita di un corpo e termina con la 
morte 

Teoria Unicistica Afferma l’esistenza dell’anima oltre che 
del corpo, ma che la vita inizia (con 
l’anima) alla nascita, e che alla morte 
l’anima continua poi indefinitamente 

Terzo Cielo Esperienza che segue il post-mortem nella 
quale cessa la personalità, in quanto si 
sono abbandonati tutti i veicoli che la com-
ponevano. Avviene nel piano Mentale su-
periore. Il puro spirito entra nel Grande Si-
lenzio 

Vita  Forza non fisica, che vince la tendenza en-
tropica della materia costruendo il corpo 



276 

 

fisico, veicolo della sua manifestazione nel 
piano fisico-chimico.  
La vita è di origine spirituale 

  



277 

 

SOMMARIO 

Presentazione      5 

Introduzione      9 
 

L'INVISIBILE 

1. La vita      15 
2. La coscienza      24 

3. La consapevolezza     26 
4. La percezione     29 
5. L'individualità e la personalità   35 

6. L’esercizio rivelatore     47 
 

MORTE E RINASCITA 
1. La Teoria Materialistica    49 
2. La Teoria Unicistica o Teologica   51 

3. La Teoria della Rinascita    53 
4. L’incarnazione     61 

5. Il concepimento e la gestazione fisica   67 
4. Durata della vita     70 
5. Nascita e Crescita     71 

    Ciclo di una Vita (schema)     73 
    Mantra propiziatorio al concepimento  74 

    Un possibile saluto al nascituro   75 
  

I PIANI DI ESISTENZA 

1. Il piano fisico-etereo     77 
    Schema generale dei piani e sottopiani  81 

2. Il piano astrale     82 
3. Il piano mentale     84 
4. Il concetto di Anima     87 



278 

 

5. I piani spirituali     89 
 

 
LA MALATTIA E LA GUARIGIONE 
1. Origine e classificazione delle malattie  91 

    Preghiera per la guarigione    99 
2. Alienazione mentale     101 

2. L'equilibrio con l'ambiente    102 
3. L'esercizio riparatore     108 
    Mantra di Guarigione    113 

    "L'arte di vivere": elenco esercizi   114 
    Un possibile saluto ad un essere amato  116 

 
IL LATO NASCOSTO DELLA MALATTIA E 
DELLA GUARIGIONE 
1. La Malattia “Evolutiva”    117 
2. La Malattia “Patologica”    120 
3. Una Medicina degna dell’uomo   122 
4. L’utilità del dolore     124 
5. Il ruolo dell’Astrologia    125 

A te che soffri     128 
 

IL LABORATORIO INTERIORE    
1. La colonna vertebrale    131 
2. Il cuore, strumento di rigenerazione   136  
3. La Nuova Gerusalemme     142  
 
FISIOLOGIA OCCULTA 
1. I principali centri di forza    147  
2. Il Fuoco del Padre     153 
3. Ritenzione forzata del seme?    157 



279 

 

4. I ventricoli cerebrali     160 
 
IL VANGELO INTERIORE 
1. L’immacolata concezione    163  
2. I gradini sul sentiero     168 
3. Il “Dramma Cosmico”    179  
3. I Sacramenti: le iniziazioni rituali   182  
 
UNIONE DI CUORE E MENTE 
1. Transumanesimo     189 
2. Intuizione vs. Ragione    191 
3. L’aiuto del Cristo     193 
4. Esercizi intuitivi     195 
5. I limiti della Scienza     200 
6. I limiti della Chiesa      202 
 

 

A D D E N D U M 

 
STILE DI VITA 

1. Distacco      208 
2. Equanimità      209 
3. Compassione      211 

4. Spregiudicatezza     212 
5. Ottimismo      214 

6. Disponibilità      215 
7. Presenza      217 
8. Innocuità      219 

9. Ascolto      221 
10. Sacrificio      222 

 
 



280 

 

DAVANTI ALLE CRISI 
1. Quando arriva la crisi    225 

2. Quali strumenti usare     228 
3. L’importanza delle crisi    231 
 

DAVANTI AI SENSI DI COLPA 
1. Il Peccato      233 

2. Il senso di colpa     242 
3. Perdonare      246 

4. … E poi?      252 
 
 

DAVANTI ALLA PAURA 
1. Le dinamiche in gioco    255 

2. La paura è un bene?     256 
3. Vivere nella paura: la curva discendente  257 
4. Le paure dell’aspirante: la curva ascendente  260 

    Invocazione contro la paura    262 
 

GLOSSARIO      263  
  



281 

 

  



282 

 

 

  



283 

 

I nostri intenti 
  
1. Una Comunità dove il nucleo dal quale partire e al quale fare 
riferimento sia l'individuo. 
2. Una Comunità dove non esiste alcuna scala gerarchica, ma 
vengono rispettate, accettate e valorizzate tutte le differenze. 
3. Una Comunità dove la regola d'oro sia l'innocuità, applicata 
a tutti i campi della vita: dalla ricerca, all'alimentazione, alla 
giustizia, ecc. 
4. Una Comunità dove la polarità del cuore sia sempre coniu-
gata con quella intellettuale, superando la competizione con la 
solidarietà e la condivisione. 
5. Una Comunità dove la ricerca scientifica sia vissuta come un 
avvicinamento al sacro; dove scienza – il pensare, religione – il 
sentire e l’arte – il fare, siano contemporaneamente presenti 
nelle attività pratiche e negli studi accademici. 
6. Una Comunità dove non si entri chiedendosi "cosa posso ri-
cevere", bensì "cosa posso fare". 
7. Una Comunità che non vuole distinguersi esteriormente con 
divise o abitudini particolari, ma che si ritiene inserita e inte-
grata in qualsiasi società.  
8. Una Comunità che non fa proselitismo e non vuole convin-
cere nessuno contro la sua volontà o tramite le parole, ma che 
usa l'esempio come migliore via di convinzione e diffusione 
delle proprie idee. 



284 

 

 
 

Luigi Zampieri 

UOMO, CONOSCI TE STESSO 
- L’Arte di vivere 

Pagine 265 

Le basi dell’insegnamento della 

Nuova Era. 

La costituzione dell’uomo, i piani di 

esistenza e il ciclo della vita da una 

rinascita all’altra. 

Luigi Zampieri 

UOMO, CONOSCI TE STESSO 
- L’Arte di vivere 

Pagine 283  

Le basi dell’insegnamento della 

Nuova Era. 

La costituzione dell’uomo, i piani di 

esistenza e il ciclo della vita da una 

rinascita all’altra. 

Luigi Zampieri 

LA BIBBIA RACCONTA 
- La vera storia dell’Evolu-

zione 
Pagine 192 

Analisi della Genesi biblica: 

l’evoluzione dal big-bang ai giorni 

nostri. 

Cosa ci riserva il futuro? 

Luigi Zampieri 

LE DINAMICHE EVOLUTIVE 
- Le Tre Vie 

Pagine 143 

Le Tre Vie del carattere: 

la Via Pratica, 

la Via Mistica, 

la Via Intellettuale; 

e il Momento Evolutivo personale. 



285 

 

 

 
 

 

Luigi Zampieri 

LE DINAMICHE EVOLUTIVE 
- Le Tre Vie 

Pagine 143 

Le Tre Vie del carattere: 

la Via Pratica, 

la Via Mistica, 

la Via Intellettuale; 

e il Momento Evolutivo personale. 

Luigi Zampieri 

IL CRISTO E LA SUA MISSIONE 
- Il Piano di Salvezza 

Pagine 207 

Gesù di Nazareth e il Cristo. 

La vita e le opere del Cristo-Gesù. 

Gli scopi della sua Missione. 

Il Mistero del Golgotha e la Resur-

rezione. 

Implicazioni nella nostra vita. 

Luigi Zampieri 

POST-MORTEM 
- La Vita dopo la vita 

Pagine 126 

Analisi di che cosa avviene alla 

morte del corpo. 

Gli stati di coscienza successivi. 

Come è bene comportarsi quando 

la morte arriva ad un nostro caro. 

Luigi Zampieri 

ANGELI, LA NOSTRA 
GRANDE COMUNITÀ CO-
SMICA 
Pagine 180 

Quali sono le Gerarchie celesti che 

ci accompagnano nel nostro viag-

gio evolutivo, e quali ruoli svol-

gono? 



286 

 

 
 

 
 

 

Le basi dell’insegnamento della 

Nuova Era. 

. 

Quali sono le Gerarchie celesti che 

ci accompagnano nel nostro viag-

gio evolutivo, e quali ruoli svol-

gono? 

Luigi Zampieri 

LA RIVELAZIONE DI GIOVANNI 
- La Via Interiore 

Pagine 200 

Una interpretazione dell’Apocalisse 

il libro profetico più occulto della 

Bibbia. 

La conclusione dell’evoluzione ter-

restre nell’eterea Nuova Gerusa-

lemme. 

Luigi Zampieri 

IL DRAMMA MISTICO 
- Il percorso annuale 

dell’Anima 
Pagine 190 

Solstizi ed Equinozi: punti di svolta 

rivelatori del percorso di crescita 

interiore lungo il ciclo annuale che 

si rinnova ogni anno. 

Giancarla Zuliani - Luigi Zampieri 

MANUALE DI ASTROLOGIA 
SPIRITUALE 

- L’Osservatorio interiore 
 
In preparazione 

Giancarla Zuliani - Luigi Zampieri 

MANUALE DI ASTROLOGIA 
SPIRITUALE 

- Con i Modelli planetari 
Pagine 137 
 

La vera Astrologia è quella che ab-

braccia l’essere umano nella sua 

totalità: fisica, mentale e spirituale 



287 

 

 
 
La Comunità del Cristianesimo Interiore è una comunità d’intenti, 
che non prevede cioè alcun formalismo, iscrizione o associazione. 
Chiunque legga i suoi testi di studio e senta che il loro contenuto ri-
suona nella sua interiorità può considerarsi liberamente partecipe 
della Comunità. 
Il suo scopo e obiettivo è quello di formare donne e uomini più con-
sapevoli della propria natura spirituale, prima di tutto, della direzione 
che l’evoluzione richiede oggi, in secondo luogo, e della necessità di 
rendere noti questi insegnamenti a chi fosse alla ricerca e si mo-
strasse maturo per riceverli, senza nulla chiedere in cambio. 
La base dell’insegnamento è il Cristianesimo interiore, ossia una vi-
sione più avanzata della Dottrina Cristiana, adatta all’uomo d’oggi 
che vuole comprendere e non più obbedire. Non è perciò necessaria 
alcuna abiura e nessun cambiamento di religione, per chi si ricono-
scesse in una, poiché considera ogni grande religione come necessa-
ria per un certo periodo storico. 
Chi ritenga di non essere religioso trova anch’egli le risposte che sta 
cercando – la cui mancanza probabilmente lo ha fatto allontanare 
dalla spiritualità – instaurando un’armonia interiore conseguente alla 
pacificazione della coscienza. Allo scienziato ricordiamo che scopo 
della scienza non è "trovare" la verità, ma "cercare" la verità, perché 
qualora la si trovasse probabilmente la scienza avrebbe perduto il suo 
scopo. Pertanto è essenziale rimanere sempre con una mentalità 
aperta di fronte a nuovi stimoli, anziché chiudersi in difesa di posi-
zioni che si danno, erroneamente, per definitive (come la storia stessa 
della scienza ha più volte dimostrato). 
Quanto riportato negli insegnamenti non ha assolutamente la pretesa 
di rappresentare la verità ultima, ma chiede solo di essere accolto con 
mente aperta, allo scopo di aiutare a far trovare a tutti le “loro” rispo-
ste alle “loro” domande. 
 
 
cordial-mente.it 

 


