
1 

 

Luigi Zampieri 

Il Cristo 
e la sua Missione 

Il Piano di Salvezza 

Non è quello che facciamo dentro un'organizzazione che ci interessa, 
Ma quello che, grazie ai suoi insegnamenti, ciascuno fa fuori, nel 
mondo. 

  



2 

 

  



3 

 

 
 
 
 
 
PRESENTAZIONE 
 
Due parole di presentazione per il lettore che non abbia dimesti-
chezza con la visione esoterica dell’essere umano, utili per poter com-
prendere in modo esauriente questo testo. 

Le tradizioni esoteriche hanno una concezione dell’uomo basata sulla 
visione spirituale che lo considera composto da due parti costituenti: 

- Una parte eterna, cioè lo Spirito, 
- Una parte mortale, cioè la personalità. 

La parte spirituale è quella componente che, attraverso più incarna-
zioni nel piano fisico attraverso i veicoli, o corpi della personalità che 
sono sue emanazioni, si arricchisce passando dall’incoscienza iniziale 
all’onniscienza finale. Siamo tutti inseriti in questo processo di evolu-
zione della coscienza, e al tempo presente abbiamo tutti conquistato 
l’autocoscienza relativamente al piano fisico-chimico. 

La personalità è costituita dalle componenti che nascono e muoiono 
ad ogni rinascita, che sono il corpo fisico (che tutti percepiamo grazie 
ai sensi fisici), il corpo vitale (che trasmette la vitalità), il corpo emo-
zionale e il corpo mentale. Ciascuno di questi corpi conserva un nu-
cleo che si trasmette di vita in vita, chiamato l’atomo-seme corrispon-
dente. 

La personalità e lo Spirito o individualità, sono formati da sostanze di 
tipo differente, per cui il corpo fisico è formato da materia chimica, il 
corpo vitale da sostanza eterea, il corpo emozionale da sostanza co-
siddetta astrale e il corpo mentale da sostanza mentale. Anche lo 



4 

 

Spirito ha le sue suddivisioni, anche se esso si trova in dimensioni che 
sono al di sopra dei piani delle forme (che contraddistinguono le so-
stanze appena descritte), oltre il tempo e lo spazio. Ci basta qui darne 
la suddivisione di base: 

- Il piano spirituale più elevato è chiamato Spirito della Vo-
lontà, o piano dello Spirito Divino; ed è la sede del Padre, il 
Capo della Schiera dei Principati; 

- Il piano spirituale immediatamente inferiore è chiamato Spi-
rito della Saggezza, o piano dello Spirito Cristico. È l’ultimo 
piano universale, che al suo interno, cioè, non conosce alcuna 
suddivisione; ed è la sede del Cristo cosmico, il Capo degli 
Arcangeli; 

- Il piano spirituale più prossimo al mondo delle forme è chia-
mato Spirito Umano, o Regione del pensiero Astratto, a se-
conda delle Scuole; ed è la sede di Jahvè, il Capo degli An-
geli.  

La vita dell’uomo sulla Terra è perciò come una scuola, e il suo scopo 
è appunto quello di evolvere attraverso l’esperienza, che alla fine 
sarà trasmessa allo Spirito. 

Oltre ai regni di natura che abitano la dimensione fisica, vi sono altri 
esseri che conoscono curve evolutive diverse dalla nostra, con i quali 
però veniamo in contatto nei piani sottili, perché essi abitano le di-
mensioni nelle quali noi possediamo i nostri corpi superiori a quello 
fisico. Le Gerarchie più vicine a noi sono quelle che abbiamo già no-
minato: gli Angeli, gli Arcangeli e i Principati. 

Questo è quanto basta per poter proseguire nella lettura. Buon prose-
guimento! 

  



5 

 

ESSENI ED INIZIATI 
 
 
 
 
1. Gli Esseni 
 
Non è possibile comprendere bene le modalità che hanno permesso allo 
spirito del Cristo di svolgere la sua missione decisiva per le sorti 
dell’umanità, senza considerare il compito che un ordine mistico 
Ebraico si era assunto; e di conseguenza senza assegnare loro l’eterna 
riconoscenza di tutto il genere umano. 
Degli Esseni poco si è parlato dopo i primi secoli d. C., e spesso sono 
stati considerati come di minore importanza rispetto agli altri ordini ri-
cordati anche nei vangeli; il tutto fino alla scoperta dei famosi rotoli del 
Mar Morto, che diede la stura a una serie infinita di studi e rivelazioni, 
molte delle quali non attendibili, se non addirittura false o inventate. 
Resta comunque certo che furono proprio comunità essene le autrici dei 
rotoli di Qumran. 
Noi cercheremo di riferirci – in questo caso, ma per tutto lo sviluppo di 
questo lavoro – a fonti esoteriche serie e alle rispettive tradizioni, che 
sono state tramandate anche inizialmente in forma segreta fino ai giorni 
nostri. 
Prima di entrare nel vivo di quello che qui più direttamente ci interessa, 
cerchiamo di dare un breve cenno sopra l’esistenza di questo ordine. Ci 
sono punti in comune e punti di distinzione e diversità fra gli Esseni e i 
primi Cristiani, ma questo ci sarà facilmente comprensibile quando ca-
piremo la missione dei primi, che aveva un compito diverso da quello 
del Cristo: essi dovevano solo preparargli la strada, cosa che richiedeva 
una disciplina ferrea; nulla poteva essere lasciato al caso. Quello che si 
dice dell’Esseno Giovanni il Battista: “Che è venuto per aprire la via al 
Cristo”, può parimenti dirsi allargando il concetto a tutto l’Ordine Es-
seno. 
Gli Esseni erano molto progrediti nella cura esoterica del corpo fisico, 
e questo è un fatto fondamentale, come vedremo, del loro specifico 



6 

 

ruolo; la regola degli Esseni prevedeva fra l’altro una alimentazione 
strettamente vegetariana, cosa che dovremo attribuire anche allo stile di 
vita di Gesù. Infatti, Gesù fu educato e istruito dagli Esseni, e possiamo 
senz’altro affermare che lo scopo primario della loro stessa esistenza fu 
quello svolto durante il ministero di Gesù. 
Gli Esseni abitavano nel lato orientale del Mar Morto. Erano comunità 
monastiche che conducevano vita da eremiti. Le leggi degli Esseni pre-
vedevano il celibato e vivevano in comunità. Vigeva la proprietà col-
lettiva, per cui non c’erano commercianti e lo scambio delle merci av-
veniva attraverso una forma di baratto. Non avevano schiavi o servi, 
perché si servivano vicendevolmente. 
Alternavano le ore di lavoro, soprattutto in agricoltura e nell’artigia-
nato, fino alle 11 del mattino, con periodi di preghiera. 
Per accedere alle comunità essene era necessario superare una sele-
zione, composta da tre anni di noviziato, dopo il quale si doveva effet-
tuare un giuramento di serbare il segreto sugli insegnamenti esoterici 
che sarebbero seguiti, e sui nomi degli angeli da loro studiati e venerati. 
Altro aspetto interessante ai fini dell’imparentamento possibile con i 
primi Cristiani riguarda l’uso del pane e del vino quale rituale da seguire 
a tavola. Solo il sacerdote poteva “spezzare il pane” per primo, bene-
dirlo e quindi distribuirlo agli altri. In effetti, si dice che molti Esseni si 
siano convertiti al Cristianesimo – ossia a seguire gli insegnamenti di 
Gesù – nei primi tempi cristiani.  
Gli Esseni non vedevano di buon occhio gli altri ordini ebraici allora 
attivi: i sadducei, gli scribi e i farisei, cosa che risuonerà familiare 
all’orecchio del lettore dei vangeli come critica nei loro confronti così 
spesso ripetuta da parte di Gesù. Altro riferimento incrociato fra Esseni 
e primi Cristiani riguarda la nozione di “luce”, presente soprattutto nel 
vangelo di Giovanni; “La lotta dei figli della luce contro i figli delle 
tenebre” è una delle regole presenti nei rotoli di Qumran rinvenuti. La 
massima autorità degli Esseni era rappresentata da un Consiglio dei Do-
dici, anche questo immediatamente sovrapponibile a Gesù e ai dodici 
Apostoli. 
Che cosa vogliamo dimostrare con tutto questo? Che fu proprio l’am-
biente esseno la culla nella quale crebbe l’attività messianica di Gesù, 



7 

 

nella quale Gesù stesso fu istruito all’inizio e dopo il termine della mis-
sione del Cristo, e nella quale tutto il Piano di Salvezza dell’umanità 
trovò quello che possiamo ben definire il suo quartier generale d’ap-
poggio e sostegno. Gli Esseni dovevano per forza conoscere – almeno 
gli iniziati – la portata di questo loro compito e responsabilità, per cui 
le regole ferree che si erano dati erano assolutamente necessarie, anzi 
indispensabili. Ne dipendeva la vita non solo del loro Ordine e del po-
polo Ebreo, ma l’evoluzione dell’umanità intera.  
Quando, nel nostro racconto, giungeremo a Giovanni il Battista trove-
remo in lui un altro seguace di quell’Ordine, che di sicuro non era 
ignaro, anche se così spesso viene descritto, di che cosa doveva fare in 
occasione del famoso Battesimo nel Giordano. 
 
Ma, come in tutti i racconti, dobbiamo cominciare dall’inizio, e cioè dal 
concepimento stesso del nostro protagonista: Gesù, e trovare una ana-
loga differenza fra i racconti popolari ai quali siamo avvezzi, con 
quanto le tradizioni e le conoscenze esoteriche dicono al riguardo. 
 
 
2. L’Immacolata Concezione 
 
Il dogma dell’Immacolata Concezione fu introdotto nella dottrina della 
Chiesa da papa Pio IX solo nel 1854. Vi sono soltanto due brani dei 
vangeli che ne parlano, mentre in tutto il resto della letteratura sacra 
cristiana tale concetto è del tutto assente. Cosa che sorprende, di fronte 
ad un insegnamento che ha assunto così tanta importanza. 
I due passaggi dei vangeli sono i seguenti:  
 
Matteo 1: 18-25 
Ecco come avvenne la nascita di Gesù Cristo: sua madre Maria, es-
sendo promessa sposa di Giuseppe, prima che andassero a vivere in-
sieme si trovò incinta per opera dello Spirito Santo. Giuseppe suo 
sposo, che era uomo giusto e non voleva ripudiarla, decise di licen-
ziarla in segreto. Mentre però stava pensando a queste cose, ecco che 
gli apparve in sogno un angelo del Signore e gli disse: “Giuseppe, 



8 

 

figlio di Davide, non temere di prendere con te Maria, tua sposa, per-
ché quello che è generato in lei viene dallo Spirito Santo. Essa parto-
rirà un figlio e tu lo chiamerai Gesù: egli infatti salverà il suo popolo 
dai suoi peccati”. 
Tutto questo avvenne perché si adempisse ciò che era stato detto dal 
Signore per mezzo del profeta [Isaia]: 
“Ecco, la vergine concepirà e partorirà un figlio che sarà chiamato 
Emmanuele”, 
che significa ‘Dio con noi’. Destatosi dal sonno, Giuseppe fece come 
gli aveva ordinato l’angelo del Signore e prese con sé la sua sposa, la 
quale, senza che egli la conoscesse, partorì un figlio, che egli chiamò 
Gesù. 
 
Da notare che questi versetti di Matteo sono preceduti dalla genealogia 
che parte da Abramo per terminare con Gesù, cosa incoerente con 
quanto qui sopra riportato, perché non è comprensibile come elencare 
tutta la genealogia di Gesù al fine di dimostrare che egli sia seme di 
Abramo, per poi sostenere esattamente il contrario, cioè che non era 
figlio di quel Giuseppe che lo precede nell’elenco. Vi sono traduzioni 
dal greco dell’ultimo versetto che differiscono da quella ufficiale, che 
dicono: “Che egli non conobbe finché non ebbe partorito” al posto di 
“Senza che egli la conoscesse partorì un figlio”. Questo tuttavia non 
risolve la questione dell’incongruenza di cui sopra. 
 
Luca 1:26-35 
Nel sesto mese, l’angelo Gabriele fu mandato da Dio in una città della 
Galilea, chiamata Nazareth, a una vergine, promessa sposa di un uomo 
della casa di Davide, chiamato Giuseppe. La vergine si chiamava Ma-
ria. Entrando da lei, disse: “Ti saluto, o piena di grazia, il Signore è 
con te”. A queste parole ella rimase turbata e si domandava che senso 
avesse un tale saluto. L’angelo le disse: “Non temere, Maria, perché 
hai trovato grazia presso Dio. Ecco, concepirai un figlio, lo darai alla 
luce e lo chiamerai Gesù. Sarà grande e chiamato Figlio dell’Altis-
simo; il Signore Dio gli darà il trono di Davide suo padre e regnerà 
per sempre sulla casa di Giacobbe e il suo regno non avrà fine”. 



9 

 

Allora Maria disse all’angelo: “Come è possibile? Non conosco 
uomo”. Le rispose l’angelo: “Lo Spirito Santo scenderà su di te, su te 
stenderà la sua ombra la potenza dell’Altissimo. Colui che nascerà 
sarà dunque santo e chiamato Figlio di Dio”. 
 
Anche qui troviamo la solita incongruenza, pronunciata addirittura 
dall’angelo stesso, che chiama Davide “suo padre”, ossia suo antenato, 
mentre l’interpretazione in uso del brano indica che “Figlio di Dio” vo-
glia significare una fecondazione ad opera dello Spirito Santo.  
 
In entrambi i vangeli è ad ogni buon conto possibile seguire il racconto 
saltando a piè pari i brani suddetti, senza che questo – a parte l’insegna-
mento del dogma di cui stiamo parlando, peraltro non più ripetuto o 
accennato in seguito – influisca minimamente sullo svolgimento del 
racconto stesso. Il quale anzi sarebbe molto più logico senza di essi. 
Potremmo perciò dedurne che si tratti di una interpolazione da parte di 
chi volesse inserire il dogma dell’Immacolata Concezione dandogli 
l’autorità evangelica e quindi indiscutibile. 
Che cosa vuole insegnarci tutto ciò? Una prima risposta può venire 
dall’idea che quando si parla di insegnamenti spirituali dovrebbe essere 
l’aspetto spirituale a balzare in primo piano e a diventare più importante 
di quello fisico o materiale. La verginità spirituale è del tutto indipen-
dente da quella fisica: un individuo può essere vergine fisicamente, ma 
corrotto spiritualmente, e questo non ne farebbe di certo un buon esem-
pio da additare, mentre la sola non verginità fisica non è una prova della 
corruzione spirituale di una persona. Sotto questa luce è possibile leg-
gere la profezia di Isaia 7.14: “La vergine concepirà e partorirà un fi-
glio, che chiamerà Emanuele”.  
Va anche sottolineato che il termine “vergine” qui sopra ricavato dal 
testo in greco dell’Antico Testamento, era in origine tratto dall’ebraico 
“almoh”, col significato di “giovane donna non sposata”. Queste consi-
derazioni ci portano dritti anche al pensiero che segue. 
Noi non ci mettiamo certo dalla parte di coloro che, avendo scoperto 
questi difetti nei testi, li volessero scaricare e considerare come pieni di 
falsità. Possiamo non essere d’accordo sulla modalità seguita, ma 



10 

 

crediamo che il dogma dell’Immacolata Concezione nasconda un inse-
gnamento valido, che però non sia ancora ricevibile dalle masse nella 
sua totalità, e abbia la necessità di essere rivestito, per così dire, di un 
racconto che lo trasmetta sotto un’immagine di mistero inaccessibile. È 
la vecchia storia dell’insegnamento esoterico ed exoterico: la veste este-
riore deve essere tale da dire e in questo modo tramandare delle verità 
comprensibili solo a chi avesse la chiave interpretativa del significato 
interiore. 
Exotericamente l’immacolata concezione viene descritta come la na-
scita priva di peccato originale (legato alla disobbedienza sessuale) di 
Maria, ma secondo la tradizione esoterica essa è una conquista evolu-
tiva che tutta l’umanità un giorno dovrà attraversare e conseguire. Con-
cepire in perfetta purezza, effettuare il sacramento dell’unione sessuale 
in purezza, è ancora lontano dalle possibilità dell’umanità di oggi; tut-
tavia, come sappiamo, gli Iniziati sono proprio quegli uomini e quelle 
donne che sopravanzano l’evoluzione media, giungendo a facoltà e po-
tenzialità dagli altri non ancora raggiungibili. Era necessario, per il 
compito che doveva svolgere, che Gesù fosse concepito in modo del 
tutto puro e scevro da passionalità, quindi Maria e Giuseppe erano in 
grado di eseguire un tale concepimento, definibile come “opera diretta 
dello Spirito Santo”, che è il “Signore che dà la vita” e che sovrintende 
coi suoi angeli ad ogni concepimento. Ma che in questo caso segue, 
possiamo dire, intervenendo personalmente. Quindi Maria e Giuseppe 
non erano affatto quelle persone umili, anche intellettualmente, e inge-
nue che di solito ci vengono dipinte: erano due grandi Iniziati che sape-
vano bene quello che stavano facendo. Era per loro quotidiano e nor-
male un dialogo con gli esseri superiori, come ci suggeriscono i brani 
suddetti. Infatti Maria non si stupisce, nel racconto di Luca, dell’appa-
rizione dell’angelo, cosa forse alla quale era per così dire abituata, a 
rappresentanza delle caratteristiche femminili di visualizzazione, ma fu 
turbata dalle sue parole, e Giuseppe, a rappresentazione dell’aspetto 
maschile-razionale, riceveva le sue istruzioni in stato non cosciente, 
cioè “in sogno”. Sogni ai quali dava molta importanza, tanto da adat-
tarvisi nelle sue azioni e decisioni. Era un “uomo giusto”.  



11 

 

In realtà, Maria aveva familiarità con Gabriele, l’angelo dell’annuncia-
zione, che l’aveva seguita fin dalla sua fanciullezza. Ciò che comune-
mente si chiama “Annunciazione” in realtà fu la prima iniziazione pas-
sata da Maria, impartitale proprio dall’angelo Gabriele. 
Probabilmente questi due Iniziati avevano anche una certa autorità fra 
gli Esseni e fra tutto il popolo, perché superarono l’aspetto sociale ne-
gativo dovuto ad una gravidanza mentre secondo le leggi erano ancora 
fidanzati: Maria era “promessa sposa”. Ricordiamo che allora questo 
comportava la condanna della donna e il ripudio da parte del promesso 
sposo, al quale difficilmente ci si poteva sottrarre.  
  



12 

 

  



13 

 

NASCITA DI GESÙ 

 
 
 
 
1. Nascite miracolose 
 
Le modalità con le quali molto spesso le Chiese cristiane insegnano la 
nascita e anche la vita di Gesù, possono suggerire che si trattasse di un 
individuo del tutto estraneo dal corpo sociale nel quale viveva; un es-
sere straordinario, in quanto Figlio di Dio, quindi alieno rispetto all’am-
biente circostante che doveva fungere solo da sfondo, ma senza interfe-
rire con la sua formazione, crescita e attività. Ma Gesù era in ogni senso 
un essere umano come noi, molto più progredito, ne conveniamo, ma 
inserito nel tessuto sociale nel quale viveva. Il fedele delle Chiese cri-
stiane attuali chiederà a questo punto: ma allora, Gesù era un uomo o 
era Dio? A parte l’articolata spiegazione ufficiale che può trovare ap-
poggio solo in un altro dogma, questo enigma sarà risolto una volta per 
tutte quando parleremo del Battesimo di Gesù nel Giordano ad opera di 
Giovanni il Battista. Usciremo così dalla confusione oggi regnante fra 
Gesù, Cristo e Dio, quasi come il primo fosse il nome, il secondo il 
soprannome e il terzo il … titolo onorifico! 
D’altra parte, alcuni fatti effettivamente fuori dal comune riguardanti la 
sua biografia, ad un esame più approfondito e vasto conduce alla con-
clusione che non si trattò di fatti unici, ma ricorrenti nella vita dei grandi 
uomini che nacquero nel corso dei secoli con un compito ben preciso 
verso i loro simili.  
Il primo fatto concerne la nascita. Esula dagli intenti di questo lavoro 
l’analisi per analogia dei fatti riguardanti la vita di Gesù presa dal punto 
di vista interiore. Si tratterebbe in realtà di un punto di vista essenziale, 
che chiunque vuole avanzare spiritualmente dovrebbe prendere in con-
siderazione; però qui vogliamo guardare alla vita di Gesù e al modo con 
cui egli espletò la sua missione, cosa che ci darà comunque indicazioni 
più profonde. Infatti, i grandi uomini che si trovano evolutivamente ad 



14 

 

un tale livello di sviluppo, hanno “interiorizzato” la Legge, ossia hanno 
superato la fase nella quale si deve obbedire alla legge, per il semplice 
fatto che sono diventati uno con la legge. Tutta la loro vita è imperniata 
negli scopi più profondi della legge, nella quale si riconoscono e della 
quale sono i massimi esempi. Essere “uno con la legge” non dev’essere 
affatto inteso come una riduzione di libertà e di libero arbitrio, al con-
trario, agire spontaneamente, per evoluzione interiore, secondo la 
Legge è proprio la leva che consente di accrescere la quota individuale 
di libertà, e di sottrarsi agli obblighi karmici che sono il risultato inevi-
tabile della disobbedienza. Anche la nascita di questi grandi esseri sot-
tostà ad un tale principio, per cui troviamo che non solo Gesù, ma molti 
“Salvatori” dell’umanità nacquero sotto condizioni e situazioni analo-
ghe, cosa che alcuni autori leggono come una copiatura da parte degli 
stesori dei vangeli da antiche dottrine pagane e/o orientali, ma che noi 
sosteniamo essere nient’altro che la rispondenza a leggi cosmiche ed 
evolutive generali; si tratterebbe solo di conoscerle attraverso una cul-
tura esoterica. 
Una di queste condizioni è la ricorrente “nascita da una vergine”. Ma 
questo aspetto lo analizzeremo nel prossimo capitolo. Un’altra condi-
zione è rappresentata dalla nascita miracolosa da genitori anziani. Tro-
viamo ad esempio genitori anziani per Isacco, come pure per Giovanni 
il Battista.  
Racconta Luca nel suo vangelo, che il sacerdote Zaccaria e sua moglie 
Elisabetta non avevano figli, perché quest’ultima era sterile. Un giorno, 
mentre Zaccaria si trovava da solo nel tempio perché era il suo turno ad 
officiare, gli apparve l’angelo Gabriele, annunciandogli che sua moglie 
gli avrebbe dato un figlio. Zaccaria non poté trattenersi dal dubitare, 
visto la di lei sterilità e il fatto che entrambi erano anziani, dubbio che 
gli costò il dono della parola, restando muto fino alla nascita di Gio-
vanni. Questo era il nome che l’angelo aveva ordinato a Zaccaria per il 
figlio, che significa “benedetto da Jahvè”, e che non apparteneva alla 
genealogia degli antenati di Zaccaria, come era invece tradizione. An-
che questo fatto è per noi un indizio che inizia una nuova fase evolutiva, 
nella quale avrebbe contato sempre meno la discendenza di sangue, a 
vantaggio dell’importanza individuale e interiore. 



15 

 

Elisabetta e Maria erano figlie di sorelle, perciò Gesù e Giovanni erano 
primi cugini. Le due famiglie si frequentavano, tanto che viene riportato 
il fatto che quando Maria fece visita ad Elisabetta dopo aver saputo di 
essere incinta, Giovanni, che si trovava nel grembo di sua madre al sesto 
mese di gravidanza, diede segno di esultare dalla gioia. È facile pensare 
che fossero tutti nella cerchia degli Esseni.  
A differenza delle altre nascite miracolose, la tradizione dice che Maria 
era giovane al momento dell’annuncio (“promessa sposa”), e anche 
questo rompe con le annunciazioni e le nascite precedenti, e possiamo 
liberamente supporre che anche questo nasconda un significato esote-
rico. Forse solo Giuseppe e Maria erano stati in grado di effettuare l’Im-
macolata Concezione mentre ancora erano nel pieno delle loro energie 
vitali. 
Altra differenza che segna un netto contrasto col passato, riguarda la 
diversa consapevolezza mostrata da Maria. Mentre in precedenza la 
gravidanza era sì in risposta a preghiere che la avevano sollecitata, ma 
comunque decisa e imposta dall’alto, tanto da provocare un castigo a 
Zaccaria che ne aveva dubitato, con Maria si attese il suo consenso: 
 
Luca 1:38 
“Eccomi, sono la serva del Signore, avvenga di me quello che hai 
detto”. 
 
Possiamo ben dire che tutte le Gerarchie celesti furono in quell’istante 
in trepida attesa di questo consenso, dal quale molto dipendeva. Era 
terminata la fase del Dio che imponeva la sua Volontà con la forza e 
premiava o castigava a seconda del suo imperscrutabile (dagli uomini) 
capriccio; stava per iniziare una fase nuova, che prevedeva una crescita 
di coscienza da parte dell’umanità giunta ormai ai margini dell’età evo-
lutiva adulta, e non più condotta per mano come si fa con i bambini. Al 
giorno d’oggi la psicologia sembra attribuire importanza decisiva al de-
siderio come spinta per il progresso, in realtà è lo spirito che dà questa 
spinta secondo le finalità che si propone, e che poi si manifesta come 
desiderio o come aspirazione, a seconda del livello di avanzamento 
dell’individuo. Purtroppo neppure le Chiese attuali sembrano averlo 



16 

 

ben compreso, perdendo il diritto di chiamarsi con quel nome che in-
vece di quella comprensione interiore dovrebbero essere l’araldo: “Cri-
stiane”. 
Il meraviglioso “Magnificat” pronunciato da Maria in occasione della 
sua visita ad Elisabetta, è la prova della sua piena consapevolezza di 
quanto si stava verificando. 
L’Angelo chiese a Giuseppe di chiamare il bambino “Gesù, perché sal-
verà il mondo dal peccato”. Questo nome infatti suona in ebraico: “Ye-
shua”, composto da “Yah” = Dio, e da “shua” = salvezza. 
 
Giovanni il Battista e Gesù da bambini certamente giocarono insieme, 
fino a quando, come vedremo, Giuseppe fu costretto a fuggire in Egitto 
per sottrarsi ad un pericolo mortale che incombeva su Gesù. Dobbiamo 
ritenere che detto viaggio fosse con ogni probabilità progettato e pro-
tetto dalla comunità degli Esseni, considerata l’importanza della mis-
sione cui il piccolo Gesù era destinato. L’Egitto, inoltre, rappresenta la 
terra di millenarie tradizioni sacerdotali e iniziatiche, e certamente la 
visita di Gesù aveva anche altri scopi di natura spirituale.  
 
 
2. Data di nascita di Gesù 
 
Come i teologi ben sanno, il cosiddetto “anno 0” – che dovrebbe partire 
dall’anno di nascita di Gesù - non è detto che coincida con quello che il 
computo utilizzato per i nostri calendari indica. Due sono forse i prin-
cipali elementi che inducono a fare una leggera correzione.  
La prima riguarda la morte di Erode il Grande, avvenuta nel 4 a.C.: è 
logico perciò anticipare la data della nascita di Gesù, considerato il ti-
more che Erode aveva di vedere minacciato il suo potere da Gesù stesso.  
La seconda considerazione parte dall’analisi del vangelo di Luca: 
 
Luca 3:1,2 
Nell’anno decimoquinto dell’impero di Tiberio Cesare, mentre Ponzio 
Pilato era governatore della Giudea, Erode tetrarca della Galilea e 
Filippo, suo fratello, tetrarca dell’Iturea e della Traconitide, e Lisania 



17 

 

tetrarca dell’Abilene, sotto i sommi sacerdoti Anna e Caifa, la parola 
di Dio scese su Giovanni, figlio di Zaccaria, nel deserto. 
 
Ora, il periodo storico è dettagliato al massimo, ed è perciò possibile 
risalire all’anno esatto: si tratta del 27 e 28 d.C. Siccome sappiamo che 
la missione del Cristo iniziò con l’atto del Battesimo nel Giordano ad 
opera di Giovanni il Battista quando Gesù aveva trent’anni, ancora una 
volta dobbiamo retrodatare la data della sua nascita. 
In entrambi i casi si tratta comunque di pochi anni, forse 3 anni, anche 
se alcuni storici dicono 7 anni; tuttavia questa in effetti non è che una 
curiosità, perché non ha alcuna controindicazione sull’opera del Cristo. 
La riportiamo unicamente perché quando si vengono a conoscere di-
scordanze da fonti critiche rispetto all’aspetto spirituale, si può instil-
lare un primo dubbio, non motivato, che a cascata metta però in crisi 
altri aspetti magari più importanti. Giustamente storici e autorità prepo-
ste non hanno creduto opportuno modificare il calendario, rischiando di 
creare maggiore e inutile confusione, e difficoltà ulteriori per il futuro. 
 
 
3. “Chi” era Gesù? 
 
Due sono le principali correnti evolutive all’interno delle quali pos-
siamo inserire ogni essere umano: esse discendono dalle conseguenze 
della grande intrusione nel regolare processo evolutivo previsto per 
l’umanità, che è anche all’origine della necessità del Piano di Salvezza 
incarnato dal Cristo. Ci riferiamo al serpente che istigò i nostri proge-
nitori causandone l’allontanamento dalla dimensione eterea, tradotto 
nella Bibbia come la “cacciata dall’Eden”. La tradizione esoterica mas-
sonica parla di Samuele, spirito luciferino, cioè angelo caduto, che si 
unì ad Eva, la quale procreò Caino, fratello di Abele che invece era 
figlio di Eva e di Adamo. In Caino scorreva perciò sangue semidivino 
e quindi con indole creativa, agricoltore perché non si accontentava di 
quanto Jahvè-Dio donava, e voleva far nascere due fili d’erba laddove 
prima ve n’era solo uno. I sacrifici che egli faceva a Jahvè non erano 
però da questi graditi, mentre lo erano quelli di Abele, pastore, che 



18 

 

quindi nulla aggiungeva a quanto aveva ricevuto. L’invidia di Caino 
sfociò alla fine nell’uccisione di Abele, come noto. Da allora due classi 
si sono succedute: la classe sacerdotale discendente da Abele e da suo 
fratello Set, detta dei “Figli di Set”, e la classe dei “Figli di Caino”, 
classi sempre in antagonismo tra loro, una guidata dal cuore ma priva 
della necessaria conoscenza, l’altra diretta dalla mente ma senza la ne-
cessaria compassione. Mente senza calore, cuore senza chiarezza. 
Questa separazione è la “madre di ogni divisione”, e non vi sarà pace 
nel mondo fino a che le due correnti non potranno unirsi formando es-
seri equilibrati e in grado di usare entrambe le polarità di conoscenza 
necessarie ad una corretta capacità creatrice. Appena il genere umano 
giunse a un sufficiente grado di sviluppo, i grandi Iniziati cercarono di 
instaurare questa unione; la Bibbia ci ricorda Salomone – rappresen-
tante dei Figli di Set - e Hiram Abiff – Figlio di Caino – che cercarono 
di unire le loro forze nella costruzione del Tempio di Gerusalemme, 
tentativo frustrato e fallito. 
I grandi profeti d’Israele, a cominciare da Mosè che dava continuità alla 
tradizione esoterica Egizia, ebbero il compito di reggere nel frattempo 
l’umanità appartenente alla “razza evolutiva” dalla quale sarebbero di-
scese le popolazioni di oggi. La “Legge” data da Mosè serviva a questo 
scopo, valida finché l’uomo non avesse imparato ad interiorizzarla, fa-
cendola propria senza comandamenti esterni. 
Gesù era reincarnazione di Salomone, e rappresentava perciò la classe 
che era sempre stata devota a Jahvè, che non si era, per così dire, invi-
schiata con le cupidigie dei Figli di Caino. L’individualità di Gesù era 
l’entità più evoluta in tutto il genere umano che era succeduto all’inter-
vento luciferino. Se il genere umano stesso doveva in qualche modo 
partecipare alla sua stessa salvezza, Lui era il più, e forse l’unico, ido-
neo. Un’entità spirituale così avanzata non poteva incarnarsi in un 
corpo qualsiasi, perciò erano necessari due genitori adatti, due iniziati 
di alto rango: Maria e Giuseppe. Giuseppe non era un “falegname”, ma 
un “costruttore”, un “tektôn”, un alto iniziato; Maria, a sua volta, rap-
presentava il prototipo più puro dei Figli di Set, e in quanto tale, dice la 
tradizione cristiana, “priva di peccato originale”, non essendo quindi 
diretta discendente del ramo contaminato dall’istigazione del serpente 



19 

 

luciferino. Due Esseni che probabilmente univano entrambe le classi 
umane. 
 
L’era evolutiva che diede l’inizio e il nuovo impulso fu opportunamente 
quella definita in esoterismo “Era dell’Ariete”. In termini corretti si trat-
tava della quarta Era della quinta Epoca del Periodo della Terra; l’in-
tervento luciferino era avvenuto nella terza Epoca: tutto quel tempo 
(fino alla fine della terza Epoca – o Epoca Lemuriana – , tutta l’Epoca 
Atlantidea e le prime tre Ere dell’Epoca Ariana) era stato necessario 
all’umanità per trovarsi pronta all’impulso che stava giungendo nel 
mondo. I pastori della tradizione natalizia stanno proprio ad indicare 
questo periodo, come pure il fatto che il Cristo sarà chiamato “il buon 
pastore”. Ciò si riferisce però ad una fase che è stata già superata, una 
fase che ancora prevedeva una coscienza di gruppo più che individuale, 
proprio come i pastori ci mostrano: un insieme di persone ancora defi-
nibili collettivamente e che ignorano l’importanza di quanto avviene; 
essi sono guidati possiamo dire più dall’istinto che dalla ragione. Lo 
stesso per il popolo condotto da Mosè attraverso i “comandamenti”.  
Oggi sarebbe opportuno abbandonare un lessico legato a detto periodo, 
che è invece molto in uso come “gregge”, “pastore”, ecc., che confessa 
un’idea di potere su di un gruppo anziché di guida interiore. I “Saggi”, 
o “Magi”, ben conoscevano queste cose, e sarebbero venuti a testimo-
niare un evento cruciale che avrebbe dato la svolta tanto attesa alla no-
stra evoluzione spirituale. 
Tutti i protagonisti dell’evoluzione umana e del pianeta furono coin-
volti, e tutti diedero il loro contributo fino al sacrificio per ottenere ciò 
che fin dall’inizio era nelle loro aspettative e nelle loro finalità. 
  



20 

 

  



21 

 

LA STELLA DI BETLEMME 
 
 
 
 
1. La Notte Santa 
 
Quando dicevamo che un essere avanzato diventa “uno con la legge”, 
volevamo ribaltare l’idea che l’uomo della strada ha della libertà. Soli-
tamente questa parola viene intesa col significato di “fare quello che si 
vuole”, e possiamo anche convenire; il problema è che se non guar-
diamo alle conseguenze rischiamo di muoverci nella direzione che dà 
risultati esattamente opposti! 
Se quello che “vogliamo” è contrario alle leggi naturali ed evolutive, 
l’azione che sotto la sua spinta metteremo in atto si ritorcerà su noi 
stessi, obbligandoci in qualche modo e perciò restringendo l’ampiezza 
del nostro libero arbitrio. Ma, badate bene, non perché “qualcuno” si è 
offeso ed è permaloso, ma perché quelle leggi hanno come obiettivo il 
nostro massimo bene. Se raccogliamo problemi dalle nostre azioni, non 
è perché qualcuno ci castiga, ma perché dobbiamo imparare una le-
zione. La vita è una scuola di evoluzione. 
Essere un individuo totalmente “uno con la legge” si riverbera su Gesù 
anche nella sua stessa vita, che sarà visibile in ogni aspetto della sua 
esistenza, a partire dalla nascita. Così sono i Salvatori dell’umanità, tutti 
nati al solstizio d’inverno, ossia nel momento dell’anno in cui l’influsso 
spirituale sul nostro pianeta è più forte. Nascite miracolose sono tra-
mandate per Krishna, Buddha, Zarathustra, Lao-Tsé, e altri ancora. E 
così fu per la nascita di Gesù. 
Se allora diciamo che “è nato dalla Vergine nella notte più santa 
dell’anno”, vogliamo indicare che nella notte fra il 24 e il 25 dicembre 
il segno della Vergine celeste si trova all’ascendente: il sole del nuovo 
anno nasce dalla Vergine. Questa legge è valida sia per l’aspetto ma-
crocosmico che per quello microcosmico se riferito ad individualità che 
con il macrocosmo sono in perfetta armonia. Con questo non vogliamo 
sostenere che tutti coloro che nascono al solstizio d’inverno siano dei 



22 

 

salvatori, perché l’ascendente non è che uno degli aspetti da conside-
rare; ma certamente i Salvatori nascono al solstizio d’inverno. 
Resta il fatto valido anche per noi, che quando volessimo avviare o raf-
forzare un cammino interiore, quando volessimo gettare uno sguardo 
nelle profondità e nell’oscurità di noi stessi, come quella di una grotta 
in piena notte, per trovarvi la nostra piccola ma potenzialmente divina 
scintilla, potremo farlo in modo più efficace se adoreremo il bambino 
divino in noi la notte del solstizio d’inverno. Sentiremo certamente più 
forte il canto degli angeli che ci danno il benvenuto come “uomini di 
buona volontà”! Il sole è più vicino alla terra in questo periodo, e sarà 
per noi più facile sentirci suoi figli, e provare il suo calore d’amore in 
attesa di poterci riabbracciare, quel calore che i mistici di tutti i tempi 
hanno sempre avvertito e al quale hanno sempre, talvolta dolorosa-
mente, aspirato. 
 
 
2. I Magi 
 
Se si guarda al tema astrologico natale di un Salvatore, si dovrebbero 
vedere tutte queste cose. Così come si vedono i momenti di svolta 
dell’evoluzione se si sa guardare alle stelle rispetto all’intero pianeta. E 
questo poterono certamente scorgere i sapienti di più di duemila anni 
fa, quando realizzarono che un nuovo ciclo stava per cominciare, e il 
luogo in cui doveva avvenire.  
Prima di proseguire, è necessario ricordare che i vangeli non hanno un 
intento strettamente storico, e comunque per noi non è importante tanto 
la forma che usano, quanto il messaggio che intendono trasmettere. Per-
ciò non abbiamo l’ansia di trovare riferimenti validi storicamente e/o 
scientificamente a quanto essi ci trasmettono, consapevoli come siamo 
che quanto dobbiamo cercarvi è molto più importante: indicazioni sul 
cammino lungo il sentiero iniziatico. 
Allo stesso modo, non abbiamo neppure l’intento di analizzarne i piani 
di lettura interiori, perché non è quanto qui ci proponiamo, che è più 
semplicemente: rivedere le interpretazioni più comuni sulla vita di 
Gesù, al fine di mettere in primo piano il vero scopo che secondo gli 



23 

 

insegnamenti esoterici aveva la sua missione, e l’importanza dell’av-
vento del Cristo nella nostra evoluzione, importanza praticamente sco-
nosciuta alle Chiese cosiddette Cristiane. 
Così facendo, probabilmente invaderemo il terreno sia dell’analisi sto-
rica che dell’esegesi spirituale interiore, quando si presenterà utile ad 
una esplicazione secondo noi più appropriata.  
 
Sarà facilmente intuibile che nel corso degli anni, se non dei millenni, 
il racconto della stella che guidò i Magi abbia mosso la fantasia e la 
ricerca di molti studiosi e fedeli. È facile ritenerla nient’altro che un 
simbolo, cosa che senz’altro è; tuttavia qualche riferimento “reale” 
sembra essere stato trovato. 
Sicuramente i “Magi”, ossia i saggi e gli studiosi del mondo di allora, 
erano astrologi. Non dobbiamo aspettarci una “cometa” così come è 
giunta nelle tradizioni popolari odierne, piuttosto qualche configura-
zione astrale capace di attrarre la loro attenzione, sapendo che erano a 
conoscenza che i tempi erano maturi per un avvento di tale portata. Leg-
giamo in Svetonio (Historia 37,2), che “Era credenza diffusa in tutto 
l’oriente che l’impero del mondo lo avrebbe preso da quell’epoca un 
uomo venuto dalla Giudea”.  
Forse l’ipotesi più convincente è quella di una congiunzione particolare, 
molto rara, iniziata nel 7 a.C. (calendario ufficiale). Keplero stesso fu 
un fautore di questa teoria. La congiunzione era fra Giove e Saturno nei 
Pesci, che vista dalla terra doveva essere molto luminosa, tanto da po-
tersi confondere con una nuova stella. Nell’antichità Giove era inter-
pretato come il rettore del mondo, l’astro-re; Saturno in Grecia era con-
siderato il pianeta governatore della Giudea. Pesci, l’ultimo segno dello 
zodiaco, era interpretato come la fine dei tempi (cosa che preannun-
ciava l’inizio di tempi nuovi). Possibile quindi che i Magi si dirigessero 
verso la Giudea per vedere la nascita del futuro “re del mondo”.  
Se vogliamo interpretare l’apparizione della stella con un accento più 
mistico, allora dobbiamo ricordare che quei Saggi, o Magi, erano chia-
roveggenti, di conseguenza videro brillare quella notte santa il sole spi-
rituale del Cristo dal centro della Terra con più fulgore del solito, cosa 
che li guidò spiritualmente al luogo della natività. 



24 

 

Ancora la tradizione ci trasmette nomi e nazionalità dei Magi, e i doni 
che portarono al Gesù bambino. Ma non sempre e non tutti sono d’ac-
cordo: sul numero le tradizioni parlano di più Magi, che arrivarono an-
che a dodici; che fossero tre era senz’altro il simbolo delle tre razze. 
Melchiorre, Gaspare e Baldassarre provenivano infatti, così racconta la 
leggenda, da Africa, Europa e Asia. È facile scoprire quale fosse il senso 
che si voleva trasmettere: tutto il mondo aspettava l’arrivo del Salva-
tore, che per la prima volta non era salvatore di un popolo, ma Salvatore 
di tutta l’umanità. 
Anche i doni hanno un significato esoterico: oro, incenso e mirra rap-
presentano rispettivamente i tre aspetti dell’uomo: spirito, anima e 
corpo. Tutta la personalità dell’uomo si chinava e adorava la scintilla 
divina che racchiudeva in sé. Da questo punto di vista, potremmo spin-
gerci oltre nella interpretazione, scoprendo che i tre Magi della tradi-
zione popolare rappresentano le fasi dell’evoluzione che ciascuno di noi 
attraversò e sta attraversando: Gaspare, molto vecchio e con la lunga 
barba bianca, donando l’oro che personifica lo spirito; Melchiorre, di 
mezza età, presentando come dono l’incenso, il profumo dell’anima, 
che effettivamente nasce a metà del nostro ciclo evolutivo, con lo svi-
luppo della mente e le conseguenti acquisizioni dell’esperienza accre-
sciuta durante le diverse esistenze terrene; Baldassarre, il più giovane, 
portando la mirra, da identificare come simbolo del corpo radioso, o 
corpo trasfigurato, prodotto ultimo dello sviluppo spirituale dell’uomo 
sulla terra. 
 
 
3. Il simbolismo dei Magi 
 
Il simbolismo legato tradizionalmente ai tre Re Magi è per noi molto 
significativo. Gaspare, Baldassarre e Melchiorre rappresentano tutto il 
genere umano, in quanto si riferiscono ai tre figli di Noè che, portati 
nell’arca e salvati dal diluvio universale, si sono successivamente di-
spersi per il mondo: Cam in Africa, Sem in Asia e Jafet in Europa. Un 
ulteriore messaggio di universalità inaugurato dalla nascita del Gesù 
bambino, al quale tutti e tre hanno portato i loro doni. 



25 

 

I doni stessi, naturalmente, hanno i loro significati, che sono molteplici, 
secondo l’ottica con cui si possono analizzare. Dal punto di vista este-
riore possono rappresentare i tre aspetti della costituzione dell’uomo – 
corpo, anima e spirito – tutti coinvolti nell’adorazione al Salvatore, e 
tutti richiamati dalla sua “stella”, simbolo del destino futuro reso possi-
bile dal piano di salvezza. 
Il Cristianesimo interiore dà ovviamente maggiore risalto al punto di 
vista interiore, che vede l’azione delle dinamiche evolutive rinnovata 
dalla sacra nascita della coscienza cristica, nelle tre fasi simbolizzate 
dal significato occulto dei tre doni. 
I doni rappresentano inoltre un indizio sulla via da seguire per giungere 
alla “grotta” indicata dalla stella. I richiami dello Spirito/stella condu-
cono infatti alla “grotta” in cui giace il Cristo Bambino. Rinveniamo 
nella nostra costituzione l’oggetto di questo insegnamento mistico. 
Un residuo delle migrazioni ataviche che avevano avuto per scopo la 
propagazione nelle antichissime epoche evolutive che ha attraversato, è 
rimasto nella composizione eterea invisibile dell’uomo. Una parte, ori-
ginaria dell’antico globo solare dell’epoca Polare, è tuttora potenzial-
mente attiva nella sua interiorità, mentre un’altra parte, originaria 
dell’antico stato lunare dell’epoca Lemuriana, è anch’essa presente.  
 
Ci aiutiamo con uno schema per seguire il ragionamento. 
La forza solare, residuo delle forze Polari, ha sede nell’epìfisi, o centro 
coronale, mentre la forza lunare, residua della Lemuria, ha origine 
nell’ipòfisi, o centro frontale; da questi punti, “embrioni” o semi parti-
colari iniziano il loro viaggio lungo il corpo formando delle correnti 
creatrici in momenti specifici dell’anno, con la loro carica energetica. 
Ogni mese, nel ciclo lunare della mappa astrologica di ciascuno di noi, 
la Luna giunge a toccare il segno e la casa dove nella mappa si trova il 
Sole di nascita. In quel momento si forma la Luna Nuova personale di 
quella persona, destinata alla funzione propagatrice. L’embrione lunare 
perciò si forma in corrispondenza di questa Luna Nuova personale nel 
centro frontale, e avvia il suo viaggio fintantoché 14 giorni dopo for-
merà la personale Luna Piena una volta giunto nel centro sacrale. È in 
questo momento che l’aspirante ha la possibilità di utilizzare la 



26 

 

conoscenza del ciclo interiore luna-solare, “conservando il seme”. Si 
comincia così il risveglio del Fuoco dormiente alla base della colonna 
vertebrale. 

 
 
Qualora la “stella” dello spirito brillasse davanti agli occhi dell’anima, 
tale da spingere a seguirla, potremo riuscire a trasformare noi stessi nei 
tre Saggi che portano i loro doni al luogo dell’appuntamento: tutti noi 
stessi ci mettiamo allora in viaggio dall’Oriente (la parte bassa del no-
stro corpo), all’Occidente (la parte della testa). 
Il re Saggio caratterizzato dalla prima fase dell’energia creatrice è 
quello rappresentato da Gaspare, della genealogia di Cam. I “Camiti” 
si sono diffusi nel continente africano, per cui Gaspare è raffigurato di 
carnagione nera e giovane, ancora alle prese con la fase di discesa 
dell’energia creatrice, che richiama il suo uso nel mondo fisico.  
La saggezza di Gaspare consiste nel considerare l’aspetto energetico 
spirituale delle forze di natura, reso evidente nel dono della Mirra, so-
stanza che veniva usata per la conservazione del corpo dopo la morte, 
simbolizzando la sopravvivenza e la resurrezione. Senza questa 



27 

 

saggezza, considerando solo l’aspetto materiale delle cose, ad esempio 
pretendendo di aggirare la natura attraverso l’uso di semi prodotti arti-
ficialmente, ottenendo cibi OGM, col tempo avremo come risultato 
l’aumento della fame.  
Nella seconda tappa troviamo come re Saggio Baldassarre, della genea-
logia di Sem. I “Semiti” popolarono il continente asiatico, e Baldassarre 
è di conseguenza raffigurato di carnagione olivastra. La sua immagine 
è di un uomo adulto, alle prese con il punto più basso nel corpo dove si 
concentra l’energia creatrice. 
Il dono di Baldassarre è l’Incenso, sostanza leggera che sale natural-
mente verso l’alto: la sua saggezza perciò consiste nella conservazione 
del seme o embrione lunare che, non disperso e sospinto dall’aspira-
zione spirituale, prende a salire lungo la colonna vertebrale attratto dalla 
“stella” che si inizia a intravedere al termine dell’ascesa. In mancanza 
di questa saggezza otterremo la sovrappopolazione, come i popoli 
orientali stanno ancora oggi dimostrando.  
Quando si arrivasse a conservare l’embrione, esso proseguirà infatti il 
suo viaggio di ritorno verso la Luna Nuova personale: nell’ipòfisi, dove 
arriverà dopo i successivi 14 giorni e dove sarà conservato. 
È ricorrente negli ambienti di studi occulti l’idea che si debba giungere 
alla massima carica di energia sessuale, ma senza arrivare al suo sfogo 
finale, mantenendo l’eccitazione senza darle soddisfazione; in tal modo 
si pensa di conservare l’energia per un suo uso spirituale. Non si tratta, 
in realtà, né di una modalità corretta, né di una finalità corretta: en-
trambe sono di natura egoistica e legate alla dimensione materiale; il 
risultato potrebbe essere l’opposto di quanto ingenuamente ci si pro-
pone. Non è il liquido seminale che deve risalire lungo la colonna ver-
tebrale, ma l’energia creatrice, pura e immateriale, proveniente dal cen-
tro frontale. 
Per realizzare correttamente questa trasmutazione, non ci dev’essere al-
cuno scopo egoistico. Solo l’aspirazione e l’amore disinteressato pos-
sono far riuscire nell’impresa. In questo caso, l’energia non viene dis-
sipata e l’impulso sessuale non viene trattenuto, ma viene semplice-
mente e naturalmente sostituito dall’aspirazione spirituale, una vera 



28 

 

forza angelica: è necessario il suo fuoco affinché si possa riuscire a so-
stituire e spegnere il fuoco del soddisfacimento dei sensi fisici. 
Il terzo re Saggio, alle prese con la terza fase dell’energia creatrice, è 
Melchiorre, della genealogia di Jafet. Gli “Jafetiti” sono considerati 
dalla tradizione gli antenati dei popoli europei e del Vicino Oriente, e 
la loro carnagione è bianca. Melchiorre è rappresentato come un uomo 
anziano, con la lunga barba, e in un certo senso anticipa il futuro 
dell’umanità.  
La sua saggezza consiste nell’accumulare 12 semi lunari consecutivi 
presso l’ipòfisi, un vero Rito Cristico: la nascita del Cristo Bambino, ha 
luogo in lui. I dodici semi lunari infatti si uniscono allora col seme so-
lare, e il III ventricolo è al tempo stesso il “letto matrimoniale” e la 
mangiatoia, dove il bue e l’asinello, i corpi vitale ed emozionale, sono 
ora al suo servizio riscaldandolo e proteggendolo. Tutte le forze, le fun-
zioni e le energie del corpo, rappresentate dai pastori, si inginocchiano 
quindi e lodano il nuovo nato, diventato il loro Signore.  
È questa la stella che brilla sopra la grotta, meta finale del viaggio dei 
Re Magi, illustrata dal dono dell’Oro, simbolo del conseguimento spi-
rituale e dell’unione con lo Spirito. In mancanza di questa realizzazione, 
con l’uso egoistico dell’energia creatrice solo per la cupidigia perso-
nale, il risultato sarà la sterilità; cosa che sembra già si profili all’oriz-
zonte per le popolazioni europee. 
 
 
4. Erode e i Magi 
 
Sembra proprio che a Gerusalemme nessuno sospettasse ciò che stava 
avvenendo, e che dovessero essere degli stranieri a portare la notizia 
che il nuovo “re del mondo”, o “Messia degli Ebrei” a seconda delle 
interpretazioni, aveva appena visto la luce proprio lì. Non era una bella 
notizia, ovviamente, per chi gestiva il potere che si era consolidato, 
fosse esso politico o di natura religiosa. Avrebbe portato una rivolu-
zione e avrebbe messo a rischio l’autorità regnante. 
C’erano profezie che parlavano del Messia, particolarmente Michea che 
diceva: 



29 

 

Michea 5, 1 
E tu, Betlemme di Efrata, così piccola per essere fra i capoluoghi di 
Giuda, da te uscirà colui che deve essere il dominatore di Israele. 
 
L’interpretazione che davano gli Ebrei a questo passo, però, si fermava 
sul fatto che doveva “uscire”, e non “nascere” un “dominatore”, non un 
bambino. Perciò essi non pensarono che il Messia dovesse nascere a 
Betlemme, come anche Origene, uno dei padri della Chiesa, riporta. 
Erode invece fu molto preoccupato quando i Magi si presentarono a lui, 
come ci racconta Matteo nel suo vangelo, e chiese loro di informarlo 
quando avessero trovato il bambino, fingendo di voler andare ad ado-
rarlo. 
Ma, come detto, tutte le potenze del cielo proteggevano Gesù, e un an-
gelo apparve ai Magi avvisandoli di non tornare da Erode, quindi essi 
“per un’altra strada fecero ritorno al loro paese”.  
A questo proposito, osserviamo che il viaggio da loro intrapreso per 
andare incontro al luogo dove nacque Gesù si era diretto, secondo la 
tradizione, da Est ad Ovest. È il cammino lungo il quale si sviluppano 
le civiltà e le religioni, e ci indica come i nuovi tempi che ebbero allora 
il loro incipit portavano con sé l’eredità – i doni – delle civiltà e religioni 
orientali, ma che da questi dovevano crescere per dare un ulteriore im-
pulso, quello che trovò il suo apice nel mistero del Golgotha quale ini-
zio del riavvicinarsi del Sole spirituale a quella roccia indurita che era 
diventato il nostro pianeta. 
Ciò però avrebbe significato la fine della presa che le forze ostacolatrici 
avevano istaurato sul genere umano, e la fine conseguente di tutte quelle 
forze inferiori che erano – consapevolmente o meno – al servizio del 
loro disegno, sul quale a loro volta poggiavano la loro sopravvivenza. 
Erode perciò non si arrese, e decise di mettere in atto qualsiasi azione 
per impedire ad ogni costo che qualcosa, o qualcuno, mettesse in peri-
colo il suo potere. Ordinò l’uccisione di tutti i bambini inferiori ai due 
anni del territorio di Betlemme.  
Ancora una volta, Giuseppe fu avvisato in sogno e prima che l’orrido 
ordine venisse eseguito partì con tutta la famiglia e fuggì in Egitto. 



30 

 

Sentendo o leggendo del continuo rapporto di sostegno e di aiuto pre-
stato dagli Esseri superiori ai protagonisti delle storie bibliche ed evan-
geliche, ci viene da pensare che ciò sia dovuto alla straordinarietà di 
questi personaggi, e che si tratti di eventi speciali che si manifestano 
nelle condizioni descritte, non comuni. In realtà, dovremmo attribuire 
all’aspetto di straordinarietà la capacità che i nostri protagonisti hanno 
di elevare la coscienza fino a potersi rendere in qualche modo consape-
voli dei messaggi celesti loro diretti, ma la vicinanza degli angeli non è 
affatto una cosa fuori dalla portata di persone “normali”. Continua-
mente essi, al nostro fianco, cercano di ispirarci quei comportamenti, 
quelle idee, quei suggerimenti che, se ascoltati e messi in pratica, done-
rebbero anche alla nostra vita quella straordinarietà che attribuiamo a 
persone “più importanti” di noi. Per gli Esseri superiori ogni singolo 
essere umano è straordinario: sta a noi innalzarci al di sopra della pura 
consapevolezza materiale e sforzarci di attivare l’ascolto verso l’aspetto 
superiore della mente: l’intuizione, che è l’antenna ricevente che ci può 
mettere in sintonia con la nostra parte spirituale.  
  



31 

 

GIOVINEZZA DI GESÙ 

 
 
 
 
1. Il ritorno di Gesù 
 
Il vangelo di Matteo passa dalla strage degli innocenti alla predicazione 
di Giovanni il Battista; il vangelo di Marco e quello di Giovanni comin-
ciano direttamente da Giovanni il Battista; il vangelo di Luca passa 
dalla presentazione di Gesù al tempio, pochi giorni dopo la nascita, 
all’episodio di Gesù tra i dottori quando aveva dodici anni. 
L’infanzia di Gesù rimane perciò, leggendo i vangeli, un mistero. Per 
non parlare degli anni successivi, poiché il Battesimo nel Giordano ad 
opera di Giovanni il Battista avvenne quando Gesù aveva circa 
trent’anni. C’è un motivo perché Marco e Giovanni iniziassero i loro 
vangeli dal Battesimo nel Giordano, ma questo lo scopriremo in se-
guito. 
 
Pochi anni dopo la fuga in Egitto, Erode morì, e Giuseppe, ancora una 
volta avvertito in sogno, riprese la strada del ritorno in Palestina. 
L’infanzia è il periodo della vita durante il quale si sviluppa il veicolo 
vitale individuale, che arriverà a piena maturazione a circa sette anni. 
Per il tipo di missione che Gesù doveva affrontare, il corpo vitale era 
fondamentale, e questo periodo della sua crescita era perciò decisivo. 
Nulla poteva essere trascurato affinché esso diventasse potente e in ar-
monia con le energie solari dalle quali discendeva (in Gesù e in tutti 
noi).  
Al ritorno dall’Egitto, Giuseppe non si diresse però a Betlemme, ma a 
Nazareth, il luogo dove aveva conosciuto Maria. Possiamo liberamente 
supporre, non credendo che si tratti di un particolare senza importanza, 
che vi si trovasse qualche comunità degli Esseni, che ricordiamo si 
erano diffusi in tutta la Palestina.  



32 

 

Ricordiamo anche che Gesù venne chiamato il “Nazareno”, cioè prove-
niente da Nazareth. Nazareth non era in Giudea, ma in Galilea, località 
dove molte culture si mescolavano e venivano in contatto. Per questo 
motivo la regione e i suoi abitanti erano malvisti dagli Ebrei ortodossi, 
perché considerati non puri, ma proprio questo permise al giovane Gesù 
un contatto con culture diverse, non più ristrette ad una osservanza uni-
voca che escludeva qualsiasi apertura. Possiamo immaginare la sua in-
sofferenza verso idee preconcette e punti di vista esclusivi che nascon-
dono sempre gestione di un potere e finta ricerca della verità. La sua 
missione doveva essere universale, perciò per la sua educazione era es-
senziale che si considerasse un “cittadino del mondo”, come si direbbe 
oggi. 
Gesù ricevette dagli Esseni gli insegnamenti esoterici; il loro corpo eso-
terico era chiamato dei “Nazareni”! A dodici anni egli doveva essere in 
grado di lasciare il corpo fisico a volontà e a trasferire la sua coscienza 
nel corpo vitale e negli altri veicoli superiori, e di certo questo era uno 
degli obiettivi dell’istruzione che gli venne impartita.  
Da circa sette anni a circa quattordici, un altro veicolo raggiunge la sua 
piena maturazione: il corpo emozionale, inaugurando una fase sempre 
molto critica nello sviluppo interiore. Certamente anche il dominio su-
gli impulsi di questo corpo deve essere stato oggetto di insegnamento, 
salvaguardando quell’equilibrio che avrebbe più avanti consentito a 
Gesù di “camminare sulle acque”.  
 
 
2. Gesù fra i dottori 
 
A Nazareth, Gesù giunse al “grado” di Rabbi, o Maestro, tanto da po-
tersi “sedere nel tempio” ad insegnare. La sua carriera, se così la vo-
gliamo definire, iniziò a dodici anni, come ci insegna il vangelo di Luca 
dicendo che “la grazia di Dio era sopra di lui”. 
Era dovere di ogni buon Ebreo recarsi una volta all’anno al tempio di 
Gerusalemme in occasione della festa della Pasqua. Era una festa fon-
damentale per il popolo ebraico, che commemorava l’intervento 
dell’angelo “della morte” di Jahvè che permise la sopravvivenza dei 



33 

 

primogeniti di quel popolo a scapito di quegli egiziani, convincendo 
così il Faraone a consentire loro la partenza dall’Egitto verso la “Terra 
Promessa”. Era perciò un periodo di molta animazione nella città, che 
vedeva carovane di persone giungere da tutta la Palestina e accamparsi 
attorno al tempio in attesa del loro turno per poter entrare. Quando Gesù 
ebbe compiuto tredici anni, Giuseppe e Maria decisero di affrontare 
questo viaggio, e partirono perciò da Nazareth assieme a molti altri. 
Ricordiamo che l’educazione prevedeva che un giovane dovesse essere 
condotto al tempio di Gerusalemme quando aveva compiuto i dodici 
anni, per incontrare i dottori della legge; e questo era lo scopo di quel 
viaggio. Dobbiamo immaginarci una moltitudine immensa che si me-
scolava e si spintonava lungo le strade della città e dintorni, con caro-
vane che partivano e altre che arrivavano continuamente. Intere fami-
glie si spostavano, e non era sempre possibile seguire personalmente 
tutti i componenti. 
Quando finalmente Giuseppe e Maria si riunirono per intraprendere il 
viaggio di ritorno a Nazareth dopo avere svolto il loro dovere nel tem-
pio, la mancanza di Gesù non fu subito avvertita, forse perché lui era 
stato solito spostarsi fra amici e parenti anche durante il viaggio di an-
data. Si misero a cercarlo dopo una giornata di viaggio, ma invano. Qui 
i due genitori vengono descritti quasi come poco accorti, o facilitoni, 
mentre noi sappiamo che erano ben consapevoli dell’importanza del fi-
glio; tuttavia i genitori sono sempre genitori, e l’ansia cresceva nei loro 
cuori man mano che non lo trovavano col protrarsi delle ricerche, so-
prattutto sapendo “chi” era Gesù. 
Infine determinarono di tornare indietro e di cercarlo a Gerusalemme, 
pensando che si fosse attardato e non fosse riuscito ad unirsi alla loro 
carovana. Per tre giorni lo cercarono in città, finché decisero di entrare 
nel tempio e cercarlo lì. E lì lo trovarono, “seduto in mezzo ai dottori”. 
Fu una prova diretta della bontà dell’insegnamento che aveva ricevuto 
a Nazareth: tutti i dotti di Israele si stupivano della saggezza e dell’in-
telligenza del giovane Nazareno.  
Credo che tutti possiamo immaginare il loro sollievo nel ritrovarlo, e 
tutti ci uniamo anche al rimprovero che gli fece Maria: “Figlio, perché 



34 

 

ci hai fatto questo? Tuo padre ed io, angosciati, ti abbiamo cercato 
ovunque”. 
Significativa fu la risposta di Gesù: “Perché mi cercavate? Non sape-
vate che io devo occuparmi delle cose del Padre mio?”. Luca termina il 
brano dicendo che essi non compresero queste parole, ma quanto detto 
da Gesù smentisce questa conclusione, dando per scontato che essi “sa-
pessero”. Un’altra traduzione dice: “Perché mi cercavate? Non sapevate 
che io dovevo essere nella casa del Padre mio?”. In altre parole: dove-
vate sapere che ero qui, nel tempio, era inutile cercarmi. 
Che cosa avrà voluto dire Gesù? Nulla che confermasse il fatto che il 
suo vero padre era il Padre anziché Giuseppe, come dice la Chiesa: il 
Padre è il padre di tutti, come egli stesso ci insegnò più tardi con la 
preghiera del “Padre nostro”. Egli doveva cominciare a interessarsi 
della sua missione, e il luogo dove doveva trovarsi non poteva che es-
sere nel tempio, e per questo aveva prolungato la sua conversazione con 
i dottori della legge. 
Nel contempo, però, notiamo un primo, delicato distacco dai legami di 
sangue, cosa che si accentuerà sempre più col passare degli anni. Libe-
rarsi da ogni legame di gruppo può essere una delle parole-chiave del 
messaggio Cristico all’uomo d’oggi. 
 
 
3. Da tredici anni a trenta 
 
Ancora più misteriosi sono gli anni successivi, sui quali sembra calare 
un silenzio assoluto. È assai difficile ricostruire con sicurezza questo 
periodo. Alcuni dicono che non si è tramandato nulla per la semplice 
ragione che non c’era nulla da tramandare; e può essere una ragione 
verosimile: Gesù trascorse gli anni della sua giovinezza come qualsiasi 
altro ragazzo di Nazareth, perciò non c’è niente da raccontare. 
A noi però sembra un po’ strano che succedano e si tramandino mera-
viglie sulla sua vita dalla nascita fino a dodici anni, dopo i quali la me-
raviglia si tramuti in ordinarietà, quasi come se tutte le aspettative che 
prima sembravano autorizzate dai fatti raccontati improvvisamente si 
spegnessero in una esistenza qualsiasi. Quale sarebbe il vero Gesù? 



35 

 

Quello straordinario o quello ordinario? Possiamo metterci a cercare 
risposte nelle tradizioni esoteriche, come è qui nostro costume, ma ci 
imbattiamo allora in una serie di storie fra le quali è arduo separare ciò 
che appare come probabilmente o possibilmente vero e credibile e 
quello che sembra solo frutto di una fervida fantasia. L’importanza del 
protagonista infatti può facilmente indurre qualcuno a trarne profitto, 
“tirandolo” ora di qua ora di là, per i fini più disparati.  
 
Se noi riflettiamo sul fatto che la missione che Gesù doveva compiere 
era di natura universale, non era cioè ristretta e riservata ad un solo po-
polo, ma aveva come obiettivo l’umanità intera, non sembra per nulla 
strano che egli avesse dei contatti con iniziati di popoli diversi, anche 
molto lontani geograficamente dal luogo dove era cresciuto. Forse sa-
rebbe strano pensare il contrario, a meno di non cadere in quella specie 
di visione claustrofobica che avevano certi Ebrei dell’epoca, che erano 
in attesa del Messia, intendendolo come il liberatore del loro popolo 
contro l’oppressione straniera. Essi avevano un respiro storico e locale, 
mentre la missione che Gesù stava inaugurando era di natura evolutiva 
e universale. In questo senso possiamo chiamarlo il Messia; anche se 
vedremo che non è del tutto esatto neanche da questo punto di vista.  
Non lascia invece qualcosa in sospeso il fatto che i Saggi del mondo 
fossero andati ad accoglierlo alla sua nascita, e lui li avesse poi total-
mente trascurati una volta cresciuto? La loro relazione con lui aveva 
uno scopo e un senso, o fu solo il soddisfacimento di una mera curiosità 
estemporanea? 
Appare molto più logico e lineare pensare che egli instaurasse una re-
lazione, una collaborazione col mondo, se doveva rivolgersi poi al 
mondo intero, e forse anche che preparasse per così dire il terreno in 
modo che quando fosse giunto il momento il mondo fosse preparato a 
coglierlo. 
Dovremmo allora prestare più attenzione alle tradizioni e ai riferimenti 
che sostengono che egli viaggiasse, in questi anni così misteriosi, in 
oriente e in altri paesi; e che il silenzio delle tradizioni ebraiche dipenda 
dal fatto che egli non si trovasse in Palestina, ma altrove. 



36 

 

Dobbiamo in ogni caso tenere sempre presente che la Verità è una sola, 
per cui sostenere il contatto fra alcuni aspetti dell’insegnamento di Gesù 
con insegnamenti di altre religioni, in particolare il Buddismo, non è 
una prova che vi sia stato un contatto, ma semplicemente che entrambi 
riportino una parte della stessa verità. Le tradizioni più insistenti riferi-
scono in effetti di un viaggio che Gesù avrebbe fatto in India e in Tibet, 
dove avrebbe lasciato traccia del suo passaggio e della sua predica-
zione. 
 
Per concludere, e ai nostri fini, non sembra necessario prendere partito 
e stabilire se in effetti Gesù nei diciotto anni misteriosi della sua vita sia 
o meno andato in oriente, in Egitto o altrove; l’importante è dare alla 
sua missione quel respiro universale che esamineremo nel prossimo ca-
pitolo, missione che prevedeva la risposta a nuove necessità di fronte 
ad un passo in avanti che l’umanità doveva fare e al quale doveva essere 
preparata, sia interiormente che nelle condizioni globali esterne. Anche 
perché stiamo parlando di iniziati, e il loro contatto poteva avvenire, 
forse più facilmente, nei piani sottili, senza necessità di trasferte nel 
corpo fisico (anche se il contatto cosiddetto “astrale” non può sostituire 
in tutti i suoi effetti quello fisico). Era necessario che le forze di più 
iniziati dei vari popoli si unissero, venendo alla fine trasfuse in Gesù, 
che ne doveva raccogliere l’eredità, non solo da un punto di vista filo-
sofico o religioso, ma soprattutto come carica interiore che si doveva 
riversare sul lavoro che si apprestava a compiere. 
  



37 

 

IL MOMENTO EVOLUTIVO 

 
 
 
 
1. Punto di svolta 
 
C’è una legge esoterica che è applicabile a qualsiasi fenomeno si voglia 
esaminare: la Legge di Analogia, che dice: “Quello che è in basso, o nel 
piccolo, è come quello che è in alto, o nel grande, e viceversa”. Ogni 
fenomeno vitale ha un andamento ciclico, segue cioè un percorso cur-
vilineo che vede un inizio, un apice della curva dal quale ridiscende per 
tornare al livello iniziale. Se prendiamo la vita media di una persona, 
mettiamo l’inizio della curva alla nascita, l’apice alla maturità e la fine 
alla morte. La persona non avrà nel livello di maturità più nulla di quello 
che aveva alla nascita: sarà mutato fisicamente, emotivamente e psichi-
camente, portandosi dietro però le varie esperienze vissute, ma con dif-
ferenti capacità di utilizzarle e/o subirle. 
L’esoterismo suddivide questo processo in più fasi, come segue: 
anni 0 – nascita del corpo fisico, 
anni 7 – nascita del corpo vitale, e fine della massima crescita, 
anni 14 – nascita del corpo emozionale, e inizio della pubertà, 
anni 21 – nascita della mente, e inizio della capacità di controllo sugli 
impulsi, 
anni 28 – inizio della vita seria. 
Un processo analogo, per analogia appunto, lo possiamo applicare ad 
una scala più grande: a tutto il processo evolutivo. Gli insegnamenti 
esoterici lo suddividono in sette fasi o periodi: 
periodo di Saturno – quando iniziò l’evoluzione il nostro corpo fisico, 
periodo del Sole – quando iniziò l’evoluzione del nostro corpo vitale, 
periodo della Luna – quando iniziò l’evoluzione del nostro corpo emo-
zionale, 
periodo della Terra – quando iniziò l’evoluzione della nostra mente, 
periodi di Giove, di Venere e di Vulcano, che devono ancora venire. 



38 

 

Attualmente ci troviamo nel periodo della Terra, che è il periodo cen-
trale, l’apice della curva evolutiva. Ma all’interno di ogni fase vi sono 
fasi di ricapitolazione di quelle passate, sempre per analogia, prima che 
inizi il suo lavoro specifico. Così, all’interno del periodo della Terra 
troviamo sette Epoche: 
Epoca Polare – ricapitolazione del periodo di Saturno e nuovo lavoro 
sul corpo fisico, 
Epoca Iperborea – ricapitolazione del periodo del Sole e nuovo lavoro 
sul corpo vitale, 
Epoca Lemuriana – ricapitolazione del periodo della Luna e nuovo la-
voro sul corpo emozionale, 
Epoca Atlantidea – nuovo lavoro sulla mente e apice della curva evolu-
tiva, 
Epoca Ariana – che è l’epoca nella quale ci troviamo ora. 
Per dare un’idea della portata temporale di cui parliamo, diciamo che la 
Terra è nata – ossia si è separata dal Sole – solo fra le Epoche Polare e 
Iperborea. 
Non sarà una sorpresa venire a sapere che vi sono ulteriori ricapitola-
zioni minori, chiamate Ere, all’interno di ogni Epoca. L’ultima Era 
dell’Epoca Atlantidea fu l’Era del Leone, che terminò circa nell’anno 
8.000 a.C. alla fine dell’Epoca Atlantidea, e nell’Epoca Ariana abbiamo 
già passato l’Era del Cancro, dei Gemelli, del Toro e dell’Ariete e ora 
siamo nell’Era dei Pesci. Portiamo alla memoria che Mosè si adirò con 
il suo popolo quando si mise ad adorare il vitello d’oro, perché suo 
compito era quello di traghettarlo verso la nuova Era di allora, oltre 
l’Era del Toro che doveva tramontare (anche se perfino al giorno d’oggi 
molte culture continuano a conservare tradizioni “taurine”), mentre il 
sangue dell’agnello identificò il popolo Ebraico durante la fuga dal 
paese del Toro, l’Egitto. Così come i simboli dell’Era dell’Ariete sono 
visibili nella terminologia cristiana, come già abbiamo visto, i vescovi 
usano un copricapo a forma di pesce, pesce che era un simbolo anche 
dei primi Cristiani. “Dio, Patria e Famiglia” è un detto che caratterizza 
l’Era dei Pesci, Era che ora sta a sua volta tramontando, mentre sta sor-
gendo la Nuova Era annunciata dal Cristo: l’Era dell’Acquario. Il Cristo 
infatti sostituì la parola “Dio” con “Padre”; la “patria” con l’universalità 



39 

 

della sua missione; l’idea di “famiglia” intesa come eredità di sangue 
con la Fratellanza Universale: “Chi sono i miei fratelli, le mie sorelle, 
mio padre e mia madre? Quelli che fanno la volontà del Padre mio”.  
 
È questa la Buona Novella: la fine delle religioni razziali o etniche che 
hanno sempre combattuto fra loro e causato un immenso versamento di 
sangue, e l’annuncio della Religione Unificatrice, che dovrà essere la 
religione del futuro. Il vero Cristianesimo. 
Ci troviamo perciò in questo momento poco più avanti del punto di 
svolta della curva evolutiva, e Gesù nacque nel momento tanto atteso 
quando l’umanità era pronta per essere preparata all’avvento Cristico. 
Sarebbe inutile predicare concetti profondi e complicati a bambini 
dell’asilo, perché non potrebbero comprenderli nella loro fase personale 
di sviluppo, e sarebbe fiato sprecato. Allo stesso modo, sarebbe stato 
inutile portare a nascere sulla Terra le correnti evolutive della Nuova 
Era finché il genere umano – almeno per larga parte – non fosse pronto 
a riceverle. Sarebbe stata una forzatura calata dall’alto e coercitiva, ma 
poiché l’Era dell’Acquario dovrà mettere in massima evidenza la capa-
cità di interiorizzare la legge, sarebbe stato contro il piano usare il me-
todo proprio delle Ere precedenti: un Dio che dall’alto governa, detta 
legge, premia e castiga. 
No, doveva entrare nell’immaginario degli uomini l’idea di un Dio 
bambino che si presentasse come uomo fra gli uomini e che crescesse 
fra loro al pari di loro. E quest’idea è quella trasmessa dai vangeli. 
 
Il risultato dell’avvento Cristico non sarà pertanto visibile immediata-
mente: è solo l’inizio di un processo che deve maturare piano piano, 
prima negli uomini e poi nelle loro istituzioni. 
 
 
2. Il dilemma della Chiesa d’oggi 
 
Quando un numero sufficiente di individui è pronto per accedere ad un 
insegnamento superiore a quello fino a quel momento in vigore, una 
fase nuova si presenta a sostituzione di quella vecchia. Quello che prima 



40 

 

era considerato “bene” un po’ alla volta diventa “male” e dev’essere 
superato da un bene maggiore, che prima sarebbe però risultato incom-
prensibile. 
Nelle fasi di transizione subentra allora una crisi, perché i valori prece-
denti non sono più sentiti come tali, ma ancora non sono del tutto maturi 
i valori futuri. È la crisi delle Chiese cristiane di oggi, ancora alle prese 
con termini come “pastore”, “gregge”, “pescatore”, ecc., che però 
stanno raggiungendo la loro data di scadenza riferendosi all’Era 
dell’Ariete e dei Pesci; ma molti ne hanno ancora bisogno, e sarebbe 
sbagliato eliminarle con un colpo d’accetta. D’altra parte, i più avanzati 
vi trovano motivo di allontanamento, e non riescono più ad accettare la 
visione del Dio esterno, che comanda e pretende, quasi avesse bisogno 
di sentirsi confermato nella sua autorità. Una persona così la mande-
remmo dallo psicologo, pensandola in preda a qualche complesso. E 
una religione così è spesso una fabbrica di atei! 
Ebbene, davanti ad un dilemma di questo tipo si dev’essere trovato di 
certo Gesù, appena iniziò la sua predicazione e il suo insegnamento. Per 
questo non diceva tutto in pubblico e insegnava in parabole, che ave-
vano più livelli di lettura. Poi spiegava il loro significato profondo a chi 
stava istruendo ed era più avanzato: i suoi discepoli. 
 
Anche noi dobbiamo sentirci pronti ad accogliere nuove verità. Supe-
rare quelle in cui abbiamo fondato la nostra fede o i nostri valori fino 
ad oggi, non significa affatto rinnegarle. Ci sono state utili fino a questo 
momento, e questo era il loro scopo. Ma nel loro scopo era nascosto, 
per così dire, anche il loro superamento; non saremmo giunti al punto 
di poterle superare senza di loro. Attaccarci a loro invece quando sen-
tiamo che qualcosa di migliore si profila all’orizzonte, è far loro torto, 
considerandole come quel maestro elementare che non volesse, per ge-
losia, affidare i bambini che ha istruito ai professori, una volta terminata 
la sua classe più avanzata. 
Qualcuno non ci comprenderà, ma non è da criticare: è ancora attaccato 
alle certezze dell’Era dei Pesci, e per fortuna nostra i cosiddetti eretici 
non rischiano più di essere mandati al rogo! 
  



41 

 

GIOVANNI IL BATTISTA 

 
 
 
 
1. “Chi” era Giovanni il Battista 
 
L’Egitto ereditò le sue conoscenze esoteriche e scientifiche diretta-
mente da Atlantide in tempi antichissimi. Le piramidi sono molto più 
antiche di quanto gli archeologi odierni ammettano.  
Gli Hyksos, detti i Re Pastori, apparvero in Egitto intorno al 2000 a.C., 
e sotto il loro regno, la quindicesima e sedicesima Dinastia, fiorì l’inse-
gnamento dei Misteri. In quel periodo il biblico Giuseppe divenne 
Primo Ministro. Seguì la monarchia Tebana – 1600 a.C. - forte militar-
mente, che si sostituì agli Hyksos. Fu sotto la diciottesima dinastia che 
Mosè e gli Israeliti furono cacciati dall’Egitto, e Akhenaton, il grande 
faraone monoteista, fu perseguitato e la sua religione distrutta. La tra-
dizione esoterica spense la sua luce in Egitto, e seguì Mosè e il suo 
popolo.  
Esiste anche una leggenda che afferma che quando i mistici Re Pastori 
fuggirono dall’Egitto attraversarono il deserto e fondarono una città che 
sarebbe stata nota molto tempo dopo col nome di Gerusalemme, dove 
sorse il primo maestro d’Israele e dell’Era dell’Ariete, Abramo. Ab-
biamo perciò un legame diretto fra i Misteri Atlantidei, la saggezza 
dell’Egitto e Israele. 
Mosè ricevette le Tavole della Legge, e guidò il suo popolo fino alla 
Terra Promessa, anche se lui non poté mai mettervi piede. Egli viene 
quindi identificato come la “Legge”. Quella legge che ogni Ebreo do-
veva – e deve – osservare nei minimi dettagli. 
 
Mosè rinacque nel profeta Elia. La tradizione dice che Elia non morì, 
ma fu assunto in cielo su un carro di fuoco. Questo giustifica la versione 
di alcuni Ebrei dell’epoca che ritenevano che Gesù fosse Elia “ritor-
nato”. 



42 

 

Elia rinacque in Giovanni il Battista. In lui dobbiamo vedere di conse-
guenza l’eredità di Mosè, a rappresentanza cioè della Legge da osser-
vare e alla quale obbedire. Al buono e bravo Ebreo – ma anche al bravo 
Cristiano che non si è emancipato da questa eredità - non viene chiesto 
di comprendere o condividere i Comandamenti: egli deve solo obbedire 
loro. È la “Legge esterna” che accompagna per mano chi non sa gui-
darsi da solo. Ha svolto un ruolo formativo decisivo fin qui, ma il suo 
scopo finale era quello di essere interiorizzata: farci diventare “uno con 
la legge” perché la si comprende e la si condivide. Non più seguire la 
legge, ma essere la legge. 
 
 
2. Il “Precursore” 
 
Abbiamo lasciato il piccolo Giovanni che giocava con Gesù bambino. 
Erano cugini. Entrambi, crescendo, furono poi educati dagli Esseni, che 
naturalmente ebbero grande cura di loro.  
Intorno ai trent’anni di Gesù – e anche di Giovanni: ricordiamo infatti 
che questi era più vecchio di sei mesi – doveva iniziare la sua missione. 
Trent’anni per un Israelita era l’età in cui chi faceva parte della tribù 
sacerdotale entrava formalmente nel sacerdozio. Dopo l’infanzia si 
erano persi di vista, e a trent’anni entrarono in azione. Non sappiamo 
quanto Giovanni fosse consapevole del piano d’azione, ma il piano cer-
tamente esisteva, ed era ben predisposto: egli avrebbe preparato la gente 
all’avvento del Messia, sollecitandola a pentirsi e a purificarsi. En-
trambi inaugurarono un nuovo tipo di sacerdozio. 
 
Prima però Giovanni doveva prepararsi a sua volta, e per questo andò, 
come era costume, nel deserto. Il termine “deserto” ha significati parti-
colari nella Bibbia. Quando Adamo ed Eva vennero cacciati dall’Eden, 
furono condannati ad errare nel “deserto del mondo”. Il deserto perciò 
aveva il significato di assenza, di perdita del contatto con la Divinità 
interiore: l’illusione cui da allora siamo tutti sottoposti, esiliati nella 
percezione dei soli sensi fisici. Il deserto è sempre stato descritto come 
un luogo terrificante, pieno di insidie e di pericoli, eppure i mistici 



43 

 

andavano nel deserto per “trovare se stessi”. Come risolvere questa ap-
parente contraddizione? Il deserto è pericoloso, sì, ma per chi vive solo 
nei sensi fisici, dove ha bisogno di acqua, di cibo e di “sicurezza”; ma 
sono proprio i sensi fisici che dobbiamo superare se vogliamo uscire da 
questa illusione. Per sopravvivere nel deserto bisogna superare l’as-
senza di tutto quello che serve alla nostra personalità, bisogna non 
ascoltare le richieste dei vari veicoli, fisico, vitale, emozionale e mente, 
fino a trovarsi di fronte alla vera identità, che è l’identità spirituale. 
Questo cercavano i mistici: l’annullamento della personalità per trovare 
l’essenza di se stessi: lo spirito, la vera identità che, al contrario della 
personalità che muta di vita in vita, è eterna.  
E nel deserto Giovanni trovò se stesso, e cominciò a predicare quello 
che aveva trovato al mondo intero: “Se volete trovare lo Spirito, tornare 
alla condizione edenica, dovete purificarvi dalle storture della persona-
lità, e raddrizzare la via del Signore”. Giovanni era un Nazareno, e 
compiva il rito tipico degli Esseni a chi voleva seguirlo: il battesimo 
con acqua. 
La sua fama si diffuse in un baleno, e giunse agli orecchi dei sacerdoti 
di Gerusalemme, che andarono da lui per interrogarlo. Diceva Gio-
vanni: “Pentitevi, perché il regno dei cieli è vicino. Io non sono il Mes-
sia. Io battezzo i peccatori pentiti con acqua, ma dopo di me viene qual-
cuno più potente di me, al quale io non sono degno neanche di allacciare 
i sandali; egli vi battezzerà in spirito santo e fuoco”. Memori della pro-
fezia di Malachia 4,5: “Ecco, vi manderò Elia il profeta prima che venga 
il grande giorno”, i sacerdoti gli chiesero se era Elia, al che lui rispose 
negativamente. Ma in molti lo riconobbero come colui di cui Isaia 
aveva detto:  
 
Isaia 40:3 
Una voce grida nel deserto: “Preparate la via al Signore, appianate 
nella steppa la strada per il nostro Dio”. 
 
 
 
 



44 

 

3. Il Battesimo nel Giordano 
 
Possiamo immaginarci la scena: Giovanni aveva da poco finito la sua 
predicazione, richiamando con forza la folla a pentirsi e a purificarsi, 
chiamandola “Razza di vipere!”. Il suo aspetto era di un uomo alto, forte 
e rude, e ispirava rispetto e soggezione. Quindi era sceso in acqua e 
aveva cominciato a battezzare i presenti. Aveva una fila di persone in 
attesa del loro turno. Ad un certo punto, il suo sguardo cadde su un 
uomo vestito di bianco: era la lunga tunica di lino che usavano gli Es-
seni. Si fermò improvvisamente da quanto stava facendo, e guardò me-
glio. 
Quell’uomo ricambiò lo sguardo, e gli chiese di essere battezzato. Lo 
aveva subito riconosciuto? Non lo sappiamo, ma conosciamo la sua ri-
sposta: “Io ho bisogno di essere battezzato da te, e tu vieni da me?”.  
In altre parole, Giovanni riconobbe in Gesù un individuo maggiore di 
lui, più elevato di lui. Non dobbiamo pensare che questo significhi che 
lo aveva riconosciuto e sapeva che egli era quel Messia che lui stava 
annunciando dicendo che “l’ora era vicina”. Lo sguardo con cui aveva 
guardato verso Gesù era uno sguardo chiaroveggente, e gli bastò vedere 
l’aura di Gesù per riconoscerne la grandezza e l’autorità. Fra gli Esseni 
era sempre il più avanzato che battezzava chi era inferiore a lui; per 
questo disse a Gesù che avrebbe dovuto essere lui a battezzarlo. Ma 
Gesù sapeva benissimo quello che doveva accadere quel giorno, e insi-
sté: “Lascia fare per ora, perché così dev’essere fatto”. 
In altre parole, Giovanni, guardandolo, riconobbe finalmente in Gesù 
colui del quale disse: 
 
Giovanni 1:30,31 
“Io battezzo con acqua, ma in mezzo a voi sta uno che viene dopo di 
me che mi è passato avanti, perché era prima di me.” 
 
Vedremo meglio nel prossimo capitolo il significato profondo di queste 
parole. 
Che cosa è successo subito dopo il Battesimo? Ecco come Giovanni il 
Battista stesso lo ha descritto: 



45 

 

Giovanni 1:32, 34 
Ho visto lo spirito scendere come una colomba dal cielo e posarsi su di 
lui. 
E io ho visto e ho reso testimonianza che questi è il Figlio di Dio”. 
 
Ecco l’annuncio: la colomba, lo spirito, è sceso su (qualche tradizione 
dice, e forse è preferibile: “in”) lui. In realtà, si tratta di un’esperienza 
comune ai mistici e dello scopo che il battesimo dovrebbe produrre: la 
discesa dello spirito dentro la persona. Come conseguenza, questi co-
mincerà a vedere il prossimo in tutti quelli che incontra, non dividendo 
più le persone in categorie: famiglia, clan, tribù, razza, ecc., ma ve-
dendo in ciascuno il proprio fratello nello spirito: figlio dello stesso Pa-
dre; in coscienza è ora “Figlio di Dio”. 
Ma ciò che vide Giovanni nel Battesimo di Gesù era qualcosa di più, 
qualcosa che gli fece affermare di non essere degno nemmeno di scio-
gliergli i legacci dei sandali. Disse anche: “Lui (la legge interiore) deve 
crescere, io (la legge esterna) devo diminuire”. L’antico Mosè deve la-
sciare il passo. Gesù aveva raggiunto la maturità spirituale massima per 
un essere umano incarnato; poteva attingere alla vibrazione del polo 
superiore di Nettuno, il governatore dei Pesci sotto la cui giurisdizione 
doveva vivere. La parola-chiave per il Nettuno superiore è infatti: Di-
vinità, e molto poche sono state le anime in grado di sintonizzarsi nella 
sua lunghezza d’onda. Sotto la costellazione dei Pesci e la reggenza di 
Nettuno si doveva preparare l’umanità al passo successivo, l’Era 
dell’Acquario. 
Giovanni Vide il Messia che andava annunciando, e che “una voce” gli 
aveva detto di annunciare. Ma Chi è il Messia? 
È quanto cercheremo di capire nel capitolo che segue. 
  



46 

 

  



47 

 

IL CRISTO 
 
 
 
 
1. Necessità del Piano di Salvezza 
 
Non è possibile comprendere il significato del Piano di Salvezza, se non 
se ne comprende la necessità. Direi di più: non è possibile dichiararsi 
Cristiani se non se ne comprende la necessità. Ma per comprenderne la 
necessità bisogna risalire alle sue cause. 
La Bibbia inizia con il Libro della Genesi, quando nella sua curva evo-
lutiva l’umanità si trovava ancora nella dimensione eterea dell’Eden; e 
termina con il Libro dell’Apocalisse dell’apostolo Giovanni, che chiude 
il cerchio con il ritorno alla dimensione eterea nella Nuova Gerusa-
lemme. Questo è il destino finale, ma è un destino che è stato messo a 
rischio, ci dicono gli insegnamenti esoterici, dall’intervento in questo 
percorso degli Angeli caduti, gli spiriti di Lucifero, che nella Bibbia 
viene descritto come il serpente. 
In altre parole, il genere umano ha perso il contatto con i piani spirituali 
accentrando la sua consapevolezza esclusivamente al mondo fisico per-
cepibile con i sensi fisici e con l’emisfero sinistro del cervello: “Hanno 
occhi e non vedono, hanno orecchi e non odono”. Siamo caduti nell’il-
lusione prodotta dai sensi, e questo ci ha fatto perdere di vista i piani 
spirituali, e la nostra stessa parte spirituale. Ne è conseguito un abbrut-
timento dell’umanità, l’aumento a dismisura dell’egoismo e del senso 
di separatività, producendo un’atmosfera sottile del nostro pianeta sem-
pre più pesante, al punto che qualche secolo fa non era quasi più possi-
bile nutrire sentimenti altruistici e fraterni.  
Gli abitanti di un pianeta non sono separabili dal pianeta che abitano; 
esso influisce su di loro, e loro influiscono su di esso. L’appesantimento 
planetario era arrivato ad un punto tale che se fosse proseguito oltre lo 
avrebbe allontanato dal Sole, e l’umanità avrebbe, nel presente ordine 
di cose, perso in maniera irrecuperabile la possibilità di evolvere. 



48 

 

Gli esseri umani non sono i soli abitanti della Terra, ve ne sono di infe-
riori evoluzionisticamente parlando, e ve ne sono di superiori. Subito 
questi ultimi hanno cercato di intervenire per scongiurare le conse-
guenze che si profilavano all’orizzonte. Già abbiamo parlato della co-
struzione del tempio di Gerusalemme come tentativo di unificazione, 
ma prima e sopra questo intervento vi fu la missione di Mosè, portatore 
della Legge. L’umanità era allora troppo primitiva per sperare di far 
nascere dentro di sé il sentimento necessario ad invertire il corso degli 
eventi, perciò fu usata l’unica arma che sapeva ascoltare: la forza, la 
minaccia e la paura. Nacquero così le religioni razziali coi loro “Co-
mandamenti”, che dovevano guidare l’uomo dall’esterno, prometten-
dogli premio o castigo a seconda dell’obbedienza che avrebbe mostrato. 
L’uomo era come un bambino, e non poteva comprendere qualcosa di 
migliore di questo. Questo compito se lo assunse il Capo degli Angeli, 
Jahvè, che lo effettuò con il tramite di Mosè. Ma questo piano non si 
dimostrò definitivo: le cose andavano sempre peggio, perché la cupidi-
gia dell’uomo era ancora superiore al “Timore di Dio”. 
Un piano straordinario era necessario. Un piano che doveva coinvolgere 
l’umanità stessa. Ormai essa era giunta ad un punto tale di progresso 
che si era guadagnata, anche con tutte le grandi sofferenze che aveva 
subito, delle quali era in definitiva essa stessa la causa, il diritto di col-
laborare al piano. Anche se era necessario l’aiuto decisivo di un Essere 
superiore; superiore anche agli Angeli, dai quali erano usciti i Luciferini 
tentatori. 
Un grande Arcangelo, spirito solare come tutti gli Arcangeli, il più 
grande Arcangelo, prese questo amorevole impegno con noi. E noi lo 
chiamiamo il Cristo, l’Unto, il Designato. La Terra stava perdendo l’or-
bita vitale che la teneva legata al Sole, e allora il Sole è venuto a pren-
derla per riportarla sulla retta via. 
 
Il Piano tuttavia non era improvvisato. Il male prodotto si trasformò in 
questo modo in un bene superiore: grazie alla coscienza accumulata 
l’umanità avrebbe avuto ora la possibilità di raggiungere, alla fine, un 
livello evolutivo superiore a quello che era previsto inizialmente; e que-
sto risponde ad una legge universale: “il male è in definitiva bene in 



49 

 

divenire”. Per un numero incalcolabile di secoli Jahvè aveva lavorato 
su di noi dall’esterno, infine, anche attraverso la Legge di Mosè, arrivò 
il momento in cui l’uomo era pronto a ricevere un impulso interiore, a 
vibrare interiormente ad un livello superiore se avesse ricevuto la nota 
giusta. Questa nota era ciò che il Cristo venne ad intonare per noi, e in 
noi. Come dice ancora l’apostolo Giovanni: 
 
Giovanni 1:17 
Perché la legge fu data per mezzo di Mosè, 
la grazia e la verità furono generati per mezzo di Gesù Cristo. 
 
 
2. Gesù-Cristo 
 
Proprio per manifestarsi in modo diverso dal passato, l’Arcangelo Cri-
sto non doveva presentarsi all’umanità dall’alto e con autorità: doveva 
rispettare la nostra libertà, conquista, limitata ma effettiva, che tanto ci 
è costata. L’impulso a tornare verso la Luce doveva scaturire dall’inte-
riorità dell’uomo. Il Cristo perciò doveva presentarsi come uomo fra gli 
uomini, come uno di noi. Aveva quindi bisogno di incarnarsi, di abitare 
un corpo di carne. 
Gli Arcangeli non hanno mai fatto l’esperienza, nella loro curva evolu-
tiva, di un corpo vitale e di un corpo fisico. Essendo di due gradini più 
avanzati di noi, il loro veicolo inferiore era quello corrispondente al no-
stro corpo emozionale. Non possedendo l’atomo-seme di questi due 
corpi, il Cristo doveva prenderli in prestito, per così dire, da un essere 
umano, che avrebbe così collaborato nel grande Piano di Salvezza. 
L’essere umano Gesù fu quell’individuo umano così progredito da pos-
sedere i corpi fisico e vitale in grado di ospitare i veicoli superiori del 
Cristo, e a questo scopo era stato preparato. 
Dobbiamo pensare che i veicoli del Cristo erano veicoli solari, vibranti 
ad un tasso elevatissimo, superiore anche alla media degli altri Arcan-
geli, quindi il corpo vitale di Gesù doveva sopportare uno stress quasi 
impossibile per un essere umano. Si capirà ora lo scopo dell’attenzione 
che gli Esseni avevano posto nello sviluppo di questo veicolo in Gesù. 



50 

 

E il loro compito non terminò con l’ingresso dei veicoli del Cristo in 
quelli di Gesù: lo stress era tale che solo per poco tempo era possibile 
sostenerlo, dopodiché il Cristo doveva ritirarsi e lasciare il corpo fisico 
e vitale alla cura degli Esseni – che come noto erano molto abili 
nell’opera di guarigione del corpo – affinché potesse riprendersi ed es-
sere pronto per un periodo ulteriore. Poter ospitare il Cristo nel corpo 
fisico e vitale, possiamo paragonarlo con la nostra capacità di guardare 
direttamente la luce del Sole: ne rimarremmo accecati. Questo è ciò che 
i veicoli terreni di Gesù dovettero sopportare nei periodi in cui lo spirito 
del Cristo agiva sulla Terra. 
 
Essendo spirito solare, il Cristo aveva iniziato la sua evoluzione due 
periodi prima del nostro periodo di Saturno, e questa è la spiegazione 
della frase di Giovanni il Battista che aveva detto: “Uno che venne dopo 
di me (sulla Terra), era prima di me (in evoluzione)”. 
La “colomba” che egli vide scendere sulla testa di Gesù erano i veicoli 
del Cristo, che da quel momento entrarono nei corpi fisico e vitale di 
Gesù. Il sacrificio di Gesù non fu ristretto solo ai tre anni successivi, 
quanto la cosiddetta “vita pubblica di Gesù” durò. Egli si privò degli 
atomi-seme di quei corpi, nei quali erano registrate tutte le sue espe-
rienze fin dal periodo di Saturno, rinunciando alle conquiste spirituali 
che poteva accumulare in quell’ultima vita e alla possibilità di conti-
nuare ad incarnarsi. Tuttavia la legge di compensazione universale, di 
fronte ad un tale enorme sacrificio, lo ha retribuito al punto che gli studi 
esoterici lo considerano l’essere umano più avanzato fino a quando ter-
minerà tutta la nostra evoluzione. 
 
Quando noi pronunciamo il nome di Gesù-Cristo, quindi, ci riferiamo 
ad un essere composito: allo spirito arcangelico del Cristo, il Capo degli 
Arcangeli, che per tre anni prese sulla Terra i veicoli terrestri di Gesù. 
Sempre gli Arcangeli gli furono vicini nei tre anni che seguirono al Bat-
tesimo, e in particolare l’Essere arcangelico inferiore solo al Cristo 
stesso: Michele.  
Resta il fatto che rivolgendoci al Cristo, come lui ci ha insegnato, ci 
rivolgiamo all’unica Entità nell’universo che ha esperienza della più 



51 

 

elevata vita spirituale (l’altezza a cui giunge il più alto Iniziato degli 
Arcangeli) e contemporaneamente della vita fisica terrena. Egli solo è 
in grado di comprenderci pienamente grazie all’esperienza fisica che ha 
fatto, e allo stesso tempo guardarci e continuare a guidarci dall’alto 
della sua sede abituale nello spirito. 
 
Quanto qui esposto ci permette di risolvere l’enigmatico brano del van-
gelo di Marco: 
 
Entrò in una casa e si radunò di nuovo attorno a lui molta folla, al 
punto che non potevano più prendere cibo. Allora i suoi, sentito questo, 
uscirono per andare a prenderlo; poiché dicevano: “È fuori di sé”. 
(Marco 3: 20-22) 
 
Potremmo chiederci: dove uscirono i discepoli? E cosa significa “fuori 
di sé”? Ci troviamo in un momento in cui lo spirito del Cristo era “fuori 
di lui”, e i discepoli “uscirono” (dal piano fisico) per richiamarlo, per-
ché la situazione richiedeva la sua presenza. 
 
Un’altra importante considerazione concernente la presenza dello Spi-
rito Solare nei veicoli di Gesù è a questo punto necessaria. Tutti i seri 
insegnamenti spirituali avvertono che, essendo il corpo umano il tempio 
dello spirito interiore, ospitando in altri termini il Sé, profanarlo ce-
dendo il proprio veicolo fisico ad un altro spirito equivale ad un vero e 
proprio sacrilegio. 
In teoria, sotto questa legge dovremmo perciò considerare tale l'azione 
del Cristo in Gesù, perché né più né meno di questo si tratta. Ecco 
un’occasione in più per ribadire il modo in cui considerare le leggi co-
smiche che dirigono la nostra evoluzione: esse non sono “pietre” ina-
movibili – come erano le “Tavole della Legge” di Mosè destinate ad 
una popolazione che ancora necessitava di essere guidata  esterior-
mente; vi sono leggi superiori e leggi inferiori e, come abbiamo in altra 
sede affermato parlando dei miracoli, occasioni particolari richiamano 
l’esigenza di attirare l’azione delle leggi superiori, che sostituiscono 



52 

 

temporaneamente e per uno scopo ben preciso l'azione di quelle ad esse 
sottomesse. 
Vi sono spiriti evoluti che per compiere un servizio, una “missione” in 
favore dell’umanità, si sacrificano scendendo ad un livello inferiore a 
quello da loro raggiunto nel loro avanzamento, e altri che si prestano a 
partecipare a tale sacrificio donando per un periodo il loro corpo a spiriti 
più avanzati per il medesimo fine.  
Ciò che in questo caso non può mai mancare, tuttavia, è il consenso 
volontario e consapevole del donatore. Possiamo essere certi che Gesù, 
sia prima di nascere che successivamente durante l’esistenza fisica, par-
tecipò in modo volontario, spinto da una grande forza d’amore, al Piano 
di Salvezza del genere umano. 
 
Che cosa ne fu dei corpi fisico e vitale di Gesù al termine dei tre anni 
di vita pubblica, lo esamineremo verso la fine di questo lavoro. 
 

  



53 

 

LA TENTAZIONE 
 
 
 
 
1. Uno di noi 
 
“Sono capaci tutti”, potrebbe dire uno, “a comportarsi in modo irrepren-
sibile con un Dio sulle spalle, vorrei vederlo nelle nostre condizioni!”. 
In effetti, non sarebbe stato credibile apparire come uno di noi, senza 
avere prima passato le nostre stesse esperienze. Ma anche il Cristo non 
avrebbe potuto comprenderci davvero fino in fondo senza avere prima 
vissuto le nostre stesse tentazioni. Come potrebbe venire ad insegnarci 
come comportarci, restando in una sfera asettica, o comunque con ca-
pacità diverse dalle nostre? Tanto più che, proprio per essere uomo fra 
gli uomini, il suo insegnamento doveva presentarsi solo tramite l’esem-
pio. 
Il peccato originale fu quello di avere ceduto ad una tentazione, ad una 
lusinga; la tentazione è l’esperienza da affrontare come essere umano. 
Ed è attraverso il superamento della tentazione che si edifica la crescita 
animica e si avanza evolutivamente. In fondo, vivere senza tentazioni 
non è un bene, si rischia la paralisi e/o l’apatia; il confronto quotidiano 
con la tentazione è la storia di ogni uomo, e il suo modo di affrontarla 
ne mostra il livello interiore raggiunto. Non dobbiamo evitare la tenta-
zione, ma dobbiamo rafforzarci per vincerla e superarla. Se anche il 
Cristo è stato tentato, come possiamo noi pretendere di sfuggirvi? È 
l’errore che commettono quelli che abbandonano la vita sociale e si ri-
tirano, magari per vivere in preghiera. A prescindere da cause karmiche, 
per cui un individuo può venire da una vita precedente anche troppo 
attiva, e in quella attuale si è preso, se così possiamo dire, un po’ di 
ferie, generalmente parlando il progresso si ottiene solo lottando, con 
tentazioni che devono, ovviamente, essere alla nostra portata. 
Quando una tentazione si presenta, è una specie di scommessa: non si 
sa come andrà a finire. La supereremo brillantemente? Molto bene, 



54 

 

siamo a buon punto; ma ciò vuol solo dire che dobbiamo prepararci per 
una tentazione maggiore. Perché il progresso è infinito. 
Quindi, se invece cadiamo, non dobbiamo sentirci in colpa; il solo vero 
peccato è smettere di sforzarci di migliorare. Se fossimo perfetti, non 
saremmo incarnati perché non avremmo più bisogno di questo tipo di 
esperienza. Abbiamo perso un’occasione, ma persistendo un giorno si-
curamente ce la faremo. D’altra parte, stracciarci la veste non modifica 
proprio nulla. Sono i migliori che sono tentati; quelli che vivono 
nell’ignoranza ed hanno dimestichezza col male, sono già stati corrotti 
e non sono più prede. La tentazione arriva quando meno ce lo aspet-
tiamo, quando ci crediamo all’apice del progresso e dell’avanzamento, 
e allora ci coglie impreparati. Stiamo attenti alla predicazione di Gio-
vanni il Battista: “Stai sveglio, perché i tempi sono vicini!”.  
 
Anche il Cristo perciò, dopo il Battesimo, fu tentato; e le sue tentazioni 
rappresentano tipicamente quelle cui anche noi siamo sottoposti. 
 
 
2. Tentazione per il corpo 
 
Per prepararsi alla sua missione, ormai prossima, Gesù andò nel deserto 
a meditare. D’ora in poi useremo il nome di Gesù per indicare Gesù-
Cristo, perché sotto la veste di Gesù egli apparve agli uomini. Useremo 
il nome del Cristo o di Gesù-Cristo quando l’argomento lo richiederà. 
La prima tentazione che gli si presentò fu quella dei bisogni primari. 
Aveva digiunato per quaranta giorni, dice la tradizione, e la tentazione 
si mostrò sotto forma di usare i suoi poteri per trasformare le pietre in 
pane. Perché non lo ha fatto? Di certo conosceva i processi alchemici 
che consentono di modificare gli atomi trasformando una sostanza in 
un’altra. 
Fare questo, però, avrebbe significato tradire lo scopo di vivere una vita 
come tutti gli altri uomini; avrebbe voluto dire approfittare dei poteri 
divini e fare un’azione che gli altri uomini non avrebbero potuto com-
piere. Sarebbe stata una specie di prostituzione. Un uomo comune, 
avrebbe potuto farlo? Che risultato sarebbe stato quello di andare nel 



55 

 

deserto, meditare e digiunare, e al primo richiamo della carne approfit-
tare per aggirarne le conseguenze?  
 
Matteo 4:4 
Sta scritto: Non di solo pane vivrà l’uomo, ma di ogni parola che esce 
dalla bocca di Dio. 
 
La suddetta risposta di Gesù alla tentazione, è una citazione del Deute-
ronomio e riguarda la manna. Sembra voler dire: Dio interviene, la 
provvidenza interviene quando c’è vera necessità e se c’è vera fede; 
confida solo in Lui. Infatti, una volta superata la tentazione, gli Angeli 
vennero a servire Gesù portandogli il cibo necessario. Quante volte an-
che noi preghiamo per avere qualcosa in cambio, e non per fare la vo-
lontà di Dio, che avrà come conseguenza “avere il resto in sovrappiù”! 
Sicuramente molti sacerdoti del popolo che avessero avuto quell’occa-
sione, non se la sarebbero lasciata sfuggire, e magari avrebbero anche 
messo via una riserva di pane per future eventualità! Ma lui era venuto 
per servire, non per essere servito. Il vero potere è lecito usarlo solo per 
andare in soccorso degli altri, non per salvare se stessi; così il potere 
aumenta, altrimenti svanisce. L’avversario fu quindi sconfitto. 
Lui era venuto per sfamarci di un cibo differente; di quel “pane di vita” 
che vincerà la morte, non di quello che le è sottoposto.  
 
 
3. Tentazione per la mente 
 
La seconda tentazione fu più sottile. Egli poteva innalzarsi, dicono gli 
insegnamenti esoterici, fino all’eterea Gerusalemme celeste. Posto su 
un alto pinnacolo poteva buttarsi giù, e sarebbe stato circondato e sor-
retto da una schiera di angeli. Poteva mettere alla prova la sua diversità, 
la sua grandezza, e soddisfare la sua vanità. Allora certamente tutto il 
popolo sarebbe accorso e lo avrebbe seguito. Ma che cosa avrebbe si-
gnificato questo? Esattamente avrebbe voluto dire ancora una volta tra-
dire lo scopo della sua missione; sarebbe stato come voler affermare di 



56 

 

non essere un uomo come gli altri, e di volerlo dimostrare e propagare 
ai quattro venti.  
 
Matteo 4:7 
Sta scritto anche: Non tentare il Signore Dio tuo. 
 
Questa è a sua volta una citazione presa dall’Esodo, quando in pieno 
deserto gli Israeliti vollero sfidare Dio, minacciando di lapidare Mosè 
se non fosse spuntata dell’acqua. E con queste stesse parole Mosè ri-
spose loro.  
Coloro che Gesù doveva combattere erano proprio quelle persone, an-
che quei molti sacerdoti, che facevano di tutto per distinguersi dalla 
massa, per vivere di privilegi e approfittare della loro posizione. Una 
posizione di prestigio che non doveva più essere giustificata, perché 
egli era venuto a portare l’idea che ora l’uomo non aveva più bisogno 
di intermediari, onesti o truffatori che fossero: era giunta l’ora in cui lo 
spirito interiore doveva essere risvegliato in ciascuno. Il prestigio este-
riore è solo una copertura che nasconde un vuoto interiore, un “sepolcro 
imbiancato” insomma. La vera autorità non ha alcun bisogno di nascon-
dersi dietro l’illusione di dimostrazioni straordinarie: la persona emana 
da sé, naturalmente, il rispetto che merita. 
Gesù-Cristo si sarebbe mescolato tra la folla, e avrebbe predicato e in-
segnato come uno di loro. 
 
 
4. Tentazione per l’anima 
 
La terza tentazione portò Gesù-Cristo ad un’altezza ancora maggiore: 
si trovò nel piano mentale, da dove poteva dominare tutta la creazione 
fisica e gli archetipi che la formano e la disfano continuamente. È il 
punto focale, nel quale lo spirito si riflette sulle forme. Di là si può dav-
vero dominare il mondo, quel mondo che, però, senza lo spirito che lo 
anima, non ne è che il riflesso; che non ha un’anima sua propria. 
La tentazione quindi è vuota. Può rappresentare una prova per chi non 
conosce i veri valori, e crede – o vuole far credere – che il mondo che 



57 

 

ci appare coi sensi sia il solo mondo esistente. La tentazione chiede di 
inginocchiarsi, di abbassarsi al suolo per adorarlo, per metterlo sul pie-
distallo. Ma lo spirito sa bene che è lui ad avere sempre l’ultima parola, 
perché è da lui che proviene il potere. 
 
Matteo 4:10 
Vattene! Sta scritto: Adora il Signore Dio tuo e a lui solo rendi culto. 
 
Il materialismo sarà uno dei nemici che Gesù dovrà combattere, pre-
sente anche nei Farisei, che non credevano nella vita oltre la morte. Con 
questa risposta, Gesù ricorda che Dio è il creatore di ogni cosa, e “ado-
rare” la materia senza adorare Lui è solo pia illusione. 
 
 
5. Gesù a Nazareth  
 
Dopo la tentazione, Gesù tornò a Nazareth, e come era costume entrò 
nella sinagoga. Gli venne dato da leggere un brano di Isaia, che Egli 
lesse: 
 
Lo Spirito del Signore è sopra di me; 
per questo mi ha consacrato con l’unzione e mi ha mandato per annun-
ciare ai poveri una lieta novella, per proclamare ai prigionieri la libe-
razione e ai ciechi la vista; 
per mettere in libertà gli oppressi, e predicare un anno di grazia del 
Signore. 
 
È l’annuncio della venuta del Messia, e Gesù al termine, mentre tutti 
attendevano il suo commento, pronunciò le seguenti parole: “Oggi si è 
adempiuta questa Scrittura”. Le sue spiegazioni affascinavano tutti i 
presenti, ma al tempo stesso li faceva indignare, perché aveva posto su 
se stesso la luce della profezia. Alla fine, e non fu l’ultima volta, la folla 
s’infuriò contro di Lui e lo cacciò fuori dalla sinagoga prima, e fuori 
dalla città dopo. Alla fine lo spinse fino al ciglio della montagna dove 
sorgeva la città, per buttarlo giù dal precipizio. 



58 

 

Questo episodio ci consente di fare due tipi di analisi: il primo di natura 
storica e il secondo di natura spirituale. Dal punto di vista storico, ci fa 
immediatamente comprendere quanto primitiva fosse la gente in quei 
tempi: sembra proprio che bastasse poco per aizzarla contro qualcuno e 
metterlo a morte. Con una tale genia il Cristo aveva a che fare quotidia-
namente! E così era corrisposto l’amore che sentiva per loro. 
Ma è molto più importante l’aspetto spirituale, perché il racconto ter-
mina dicendo che, mentre la folla si stringeva presso di Lui e lo spin-
geva fino al precipizio, Egli, passando in mezzo a loro, se ne andò. Ci 
dobbiamo chiedere: come è possibile questo? L’episodio si svolge in 
uno dei momenti in cui i veicoli di Gesù erano sotto le cure degli Esseni, 
e il Cristo usava un veicolo fisico provvisorio, ossia costruito attirando 
atomi di materia fisica dall’ambiente circostante grazie all’attività degli 
eteri superiori del corpo vitale di Gesù, che rimaneva a sua disposi-
zione. In questo modo Egli si formava un corpo visibile, tenuto insieme 
dalla sua forza di volontà per il tempo necessario, e che poteva svanire 
appena lasciasse liberi gli atomi fisici. Egli, quindi, non era più visibile 
e “passò in mezzo a loro” nel corpo vitale, veicolo etereo che attraversa 
senza trovare ostacolo qualsiasi struttura materiale, mentre il vero corpo 
fisico era stato lasciato in precedenza alle cure degli Esseni per la con-
sueta attività di ricarica. 
Anche questo ha in un certo senso attinenza con l’attività di Gesù dopo 
la morte, che esamineremo alla fine. 
 
  



59 

 

LA SCELTA DEI DISCEPOLI 

 
 
 
 
1. I primi quattro 
 
L’Esseno Giovanni il Battista non aveva solo quel compito pubblico 
che tutti conosciamo: egli preparò anche molti di coloro che divennero 
poi i discepoli più stretti di Gesù. Gli apostoli, infatti, non erano le per-
sone ignoranti e sprovvedute che la divulgazione popolare crede. Vi è 
infatti una incoerenza in quanto la Chiesa ufficiale tramanda: da una 
parte ritiene gli apostoli dei poveri pescatori, descrivendoli come per-
sone semplici che, almeno all’inizio, non si rendevano conto della mis-
sione cui andavano incontro; dall’altra ne studia senza posa il compor-
tamento e, quando ci sono, gli scritti, analizzandoli fino nei minimi par-
ticolari per ricavarne insegnamenti e ammaestramenti. In realtà, gli apo-
stoli erano bene addentro ai misteri esoterici, ed erano pronti per essere 
iniziati dal Cristo. Spesso i mestieri cui sono stati associati hanno un 
significato simbolico, anche se dobbiamo tenere conto che fare lavori 
umili non era per nulla considerato indegno nella società in cui vive-
vano. Inoltre, questo permetteva loro di non essere di peso e di offrire i 
loro poteri del tutto gratuitamente. 
 
Quando Giovanni il Battista vide Gesù nel Giordano, e lo riconobbe poi 
come il Messia, alcuni suoi discepoli erano con lui. Uno di questi era 
Andrea. L’ordine di apparizione, diciamo così, non corrisponde alla 
grandezza o all’importanza che gli apostoli hanno assunto in seguito; 
Andrea non fu mai uno dei leader dei dodici, forse anche per il suo ca-
rattere un po’ schivo e tranquillo. Andrea seguì subito Gesù, e lasciate 
le reti, perché era pescatore, si fece “pescatore d’uomini”. Sappiamo già 
come questo appellativo sia un richiamo all’Era dei Pesci. 
Andrea trovò più avanti la morte per crocifissione, dopo avere rifiutato 
di comunicare i segreti della sua “magia”, con la quale compiva 



60 

 

miracoli che allontanavano la gente dall’adorare gli antichi dèi. Una 
luce abbagliante lo inondò mentre si trovava sulla croce. 
 
Andrea e Simone stavano pescando quando incontrarono per la prima 
volta Gesù. La pesca era stata misera e avevano deciso di abbandonare 
l’impresa dopo una notte infruttuosa. Gesù li invitò ad uscire nuova-
mente dove l’acqua era profonda e a gettare le reti, e Simone disse che, 
nonostante tutto, avrebbero riprovato, considerato che Gesù stava pre-
dicando sulla riva, e quindi era un maestro, anche se non di pesca, avrà 
certamente pensato. La pesca però fu tanto abbondante che le due bar-
che rischiarono di affondare e dovettero chiedere aiuto ad altre.  
Il vecchio sistema di pescare era terminato, ora bisognava inaugurare 
quello nuovo. Anche se nel vecchio c’erano tutte le sicurezze, tutta la 
vita fino a lì trascorsa, le famiglie. Chi si attarda a rimpiangere, a rimu-
ginare, chi tentenna con un piede avanti e uno indietro, non può far parte 
del nuovo; c’è sempre un periodo intermedio, nel quale soppesare e va-
lutare, ma giunge il momento in cui una decisione netta dev’essere 
presa. E lo si sente ascoltando la voce del Maestro interiore.  
Appena Gesù vide Simone Bar Jona lo inquadrò, si potrebbe dire che 
lo stava aspettando. Gli diede un nome nuovo: Cefa, che vuol dire Pie-
tro, cioè “pietra”. Sappiamo cosa significhi nell’ambito esoterico assu-
mere un nome nuovo: significa superare i limiti dell’attuale incarna-
zione, innalzarsi al di sopra delle ristrettezze del karma e prendere con-
tatto con la parte spirituale interiore. E quella di Simone doveva essere 
così forte che Gesù lo paragonò ad una roccia. La sua forza energetica 
era così potente che si dice che i malati guarivano anche essendo toccati 
solo dalla sua ombra.  
Il suo percorso iniziatico però non fu né facile né indolore, perché più 
volte le paure della personalità ebbero il sopravvento, e più volte do-
vette pentirsene amaramente. Ma anche questo è un insegnamento per 
noi, che dovremo a nostra volta affrontare il “guardiano della soglia” 
prima di poterci liberare. 
E Pietro trovò la sua liberazione finale a Roma, dove fu crocifisso a 
testa in giù dietro sua specifica richiesta, ritenendosi non degno di mo-
rire allo stesso modo di Gesù sulla croce.  



61 

 

Andrea e Simone avevano due soci: Giacomo e Giovanni, che abban-
donarono tutto anch’essi per seguire Gesù. 
 
Giacomo, con Giovanni e Pietro, farà parte dei discepoli più avanzati di 
Gesù. Giacomo aveva un carattere forte, e dedicò tutta la sua forza al 
servizio della causa. Si guadagnò un affetto particolare da parte di Ma-
ria, madre di Gesù, dalla quale ricevette preziosi consigli e incoraggia-
menti. Si dice che Giacomo e Giovanni fossero col padre Zebedeo 
quando furono chiamati da Gesù. 
Anche lui conobbe il martirio della crocifissione quattordici anni dopo 
la crocifissione di Gesù, e si dice che Maria lo assisté in spirito. Sulla 
croce, Giacomo benedì l’uomo che lo aveva tradito, il quale diverrà poi 
un fervente cristiano, quindi si indirizzò ad Erode dicendo: “La pace sia 
con te”. 
 
Giovanni, il discepolo più amato dal Cristo, fu il più avanzato dei do-
dici, e il suo vangelo è il più esoterico di tutti. 
Pietro fu inviato ad evangelizzare in Occidente, dove la gente era più 
dura di cuore e di mente, mentre Giovanni andò nell’acculturata Efeso, 
dove si dice che Maria abbia soggiornato per un periodo con lui. Pietro 
doveva fondare la Chiesa dell’Era dei Pesci, la Chiesa popolare ed exo-
terica che tutti conosciamo, mentre Giovanni ebbe incarico di seguire 
le correnti esoteriche, preparandole per l’Era dell’Acquario che ancora 
deve sorgere, anche se i suoi influssi intellettuali già si vedono all’oriz-
zonte. Il suo Libro dell’Apocalisse è il solo che termina con la visione 
della Nuova Gerusalemme, con il ritorno dell’umanità alla dimensione 
edenica, della quale l’Era dell’Acquario è anticipatrice. 
 
 
2. Altri quattro 
 
Il giorno dopo avere incontrato Pietro e gli altri, Gesù andò in Galilea, 
dove incontrò Filippo, proveniente dalla stessa città di Andrea e di Pie-
tro, Betsaida. Quando lo vide, Gesù pronunciò quel “Seguimi!” che è 



62 

 

lo stesso richiamo che ogni mistico sente nel suo cuore e che lo fa vol-
gere al servizio dell’umanità e del Cristo. 
Filippo aveva l’aspetto di una guida, alto e dagli occhi di un blu lumi-
noso. Il suo lavoro principale fra i dodici sarà quello concernente la 
guarigione. Sarà catturato assieme a due amici che ne condividevano 
gli ideali e la missione, Natanaele e Marianna. Anche lui fu crocifisso, 
e nel momento della morte, la tradizione dice che apparve il Cristo 
stesso segnando con le mani la forma di una croce simile ad una scala 
che saliva al cielo. Il popolo, vedendo questo, si spaventò e rumoreggiò 
chiedendo che gli altri due prigionieri venissero liberati. 
Sul punto di morire Filippo si rivolse a Natanaele e a Marianna dicendo 
loro che dove il suo sangue sarebbe caduto, il terreno avrebbe prodotto 
una vite. Ciò avvenne tre giorni dopo la sua morte, e sullo stesso luogo 
sarebbe sorta successivamente una chiesa. 
 
Subito dopo avere udito il “Seguimi!” di Gesù, Filippo, incontrato Na-
tanaele Bar Tolomeo, gli disse: “Abbiamo trovato il Messia; Gesù di 
Nazareth”. Natanaele espresse qualche dubbio e, quando si avvicinò a 
Gesù, questi disse: Ecco un Israelita retto e privo di falsità”. Natanaele 
allora domandò: “Come fai a conoscermi?”. Gesù gli rispose: “Prima 
che Filippo ti chiamasse io ti ho visto quando eri sotto il fico”. Allora 
Natanaele rispose: “Maestro, sei veramente Figlio di Dio”. 
Il fico è un simbolo universale che indica la purezza, e il saluto di Gesù 
mostrò a Natanaele che sapeva del lavoro su se stesso in questa dire-
zione che egli stava compiendo. 
Natanaele, sfuggito alla morte quando si trovava con Filippo, trovò il 
martirio successivamente in Armenia, dove fu scorticato vivo. 
 
Al botteghino di un riscossore di tasse per conto del governo di Roma, 
stava seduto Matteo, intento a staccare le ricevute dei pagamenti. Era 
un compito considerato indegno incassare tributi dal proprio popolo per 
conto di un occupante straniero; quelli come lui venivano chiamati 
“pubblicani”. Appena Gesù lo vide gli disse: “Seguimi!”. Quel lavoro 
gli dava autorità e sicurezza economica, ma lo lasciò per seguire la voce 
della chiamata. La sua umiltà d’animo è dimostrata dal fatto che il solo 



63 

 

vangelo in cui l’appellativo “pubblicano” viene abbinato a lui, è quello 
che porta il suo nome. Nel quale troviamo anche il detto che nessuno 
può servire due padroni: egli fece la sua scelta, diventando a tutti gli 
effetti un uomo nuovo.  
Fu attivo nelle guarigioni, particolarmente nel cacciare ossessioni. 
Molte leggende raccontano fatti miracolosi sulla sua vita, che possono 
celare anche riferimenti esoterici alla sua iniziazione. Una di queste rac-
conta che Matteo guarì dall’ossessione un re, la moglie e il figlio della 
moglie. Tutti e tre divennero cristiani, e a seguito di ciò il re mutò il 
proprio nome da Fulvanus a Matteo; la moglie da Ziphasia a Sofia (sag-
gezza), e il figlio della moglie da Erva a Synesius (comprensione).  
Matteo rimase a Gerusalemme dopo la crocifissione di Gesù, quindi si 
recò in Egitto ed in Etiopia per insegnare e guarire. 
 
Dice la leggenda che al loro ritorno dall’avere visitato il bambino Gesù, 
i tre Magi si fermarono ad Antiochia, città della Siria, per alloggiare in 
una locanda. I ricchi proprietari di questa locanda erano i genitori di due 
gemelli: una femmina, Lysia e un maschio, Tommaso. Tommaso aveva 
quattordici anni quando avvenne questo fatto, e restò impresso nel suo 
animo il racconto che quei Saggi fecero riguardo al bambino, che sa-
rebbe diventato “Re della Luce”. 
Tommaso è famoso per essere soprannominato l’apostolo che dubita; 
dubbio che sparì del tutto dal suo cuore dopo l’apparizione di Gesù suc-
cessiva alla Resurrezione, avvenuta mentre si trovava insieme agli altri 
apostoli. 
Dopo la Pentecoste, Tommaso andò in India, dove ancora oggi molte 
altre leggende parlano del suo operato. Si dice che la sua venerazione 
verso il Maestro fosse così forte, che ne divenne un gemello anche 
dall’apparenza, e non si sarebbe potuto distinguere la sua figura da 
quella di Gesù. 
 
 
 
 
 



64 

 

3. I quattro “Apprendisti” 
 
Giacomo il Giusto condusse la Chiesa di Gerusalemme dopo la croci-
fissione di Gesù, e la sua abilità politica riuscì per un certo tempo a far 
convivere la religione ortodossa preesistente con la novità portata da 
Gesù. Il soprannome “Giusto” gli veniva attribuito sia dai nemici che 
da coloro che lo osteggiavano. Era un uomo molto pio, e prima di in-
contrare Gesù era soddisfatto della religione che professava, criticando 
tutte le novità; cosa della quale ebbe rimorso in seguito. 
Venne lapidato nel tempio di Gerusalemme nel 62 d.C., in seguito ad 
un assalto premeditato, mentre come il suo solito interveniva rispon-
dendo a domande della gente. Fu sepolto nel Monte degli Olivi. 
 
Giuda Taddeo faceva parte della famiglia di Maria, madre di Gesù. I 
suoi genitori ebbero quattro figli, tre dei quali – fra cui Giuda Taddeo – 
seguirono la nuova via del Cristo. Assieme ai due fratelli Giacomo e 
Simone partecipò all’iniziazione di Pentecoste. 
Fondò la Chiesa di Edessa, guarendo, predicando e convertendo un gran 
numero di persone. 
 
Simone era detto “Simone lo Zelota”, considerato come membro di quel 
partito. Gli Zeloti nacquero poco dopo la morte di Erode, e il loro motto 
era: “Nessun Dio tranne Jahvè, nessuna tassa tranne la tassa del Tem-
pio, nessun amico tranne uno Zelota”. Queste erano le sue idee giova-
nili, e dura fu la lotta per trasformarle in amore. 
Diventò capo della Chiesa di Gerusalemme dopo la morte di Giacomo. 
Un’antica tradizione riferisce che Simone portò l’insegnamento del Cri-
sto in Britannia, dove fu bene accolto e seguito, fino a quando disse che 
si dovevano amare anche i Romani, che erano i conquistatori del luogo. 
Ciò provocò una rivolta, venne catturato e abbandonato in una foresta, 
dove fu lasciato morire. In questo modo pagò il tributo alla legge del 
karma. 
 



65 

 

Anche Giuda Iscariota si dice fosse uno Zelota. Grazie alla sua atten-
zione ai beni materiali, gli fu dato incarico fra i dodici di tenere la cassa; 
“portava la carretta” dice Giovanni. 
La Kabala era ben nota ai sacerdoti del tempo, e i trenta (venti + dieci) 
pezzi d’argento del suo tradimento si possono leggere attraverso le carte 
dei Tarocchi. Il Dieci è simbolizzato dalla Ruota della Fortuna, e il 
Venti rappresenta il Giudizio. Questa era l’attesa dei sacerdoti pagando 
il traditore. Il quale, per il rimorso, si impiccò; l’Appeso dei Tarocchi è 
il simbolo del Trenta. 
Giuda si aspettava che Gesù distruggesse i nemici con i suoi superpo-
teri. Solo troppo tardi si rese conto del suo errore, e dell’enormità del 
suo gesto, gettando il denaro ai piedi dei sacerdoti, e ponendo fine alla 
sua vita mormorando: “Ho versato sangue innocente”. 
 
 
4. Le donne al seguito di Gesù 
 
È noto che molte donne, non di secondaria importanza, erano al seguito 
di Gesù, svolgendo un ruolo importante e di pari importanza rispetto ai 
più noti discepoli di sesso maschile. Vediamo le più importanti: 
 
Maria di Nazareth, la madre di Gesù, rappresenta l’Anima al livello su-
periore. È l’intuizione risvegliata. 
Storicamente Maria nacque da Gioacchino, della stirpe di Davide, e da 
Anna, della stirpe di Aronne, unendo così le due correnti “reale” e “sa-
cerdotale”. 
 
Maria, moglie di Cleofa, fratello di Giuseppe, padre di Gesù. Le due 
Marie vivevano in case tra loro vicine a Nazareth, ed erano amiche in-
time, e i loro figli si consideravano fratelli.  
 
Maria di Magdala o Maddalena, divenne la discepola del Cristo più 
avanzata, secondo solo a Maria madre di Gesù. Fu la prima donna a 
ricevere l’Iniziazione direttamente dal Cristo subito dopo la Resurre-
zione, e il primo essere umano a vederlo risorto. 



66 

 

Dopo l’Ascensione di Gesù visse ad Efeso con Maria e Giovanni. 
 
Maria di Betania e sua sorella Marta, rappresentano le due tipologie di 
persone quando si manifestano attraverso un lavoro interiore (via Mi-
stica), nel caso di Maria, oppure attraverso un lavoro esteriore (via Pra-
tica), nel caso di Marta. La loro casa fu sempre un rifugio per Gesù 
quando voleva un periodo di riposo. 
Maria e Marta erano sorelle di Giovanni e Giacomo. 
 
Maria di Gerusalemme era la madre di Marco, l’autore dell’omonimo 
vangelo.  
La casa di questa Maria fu di grande importanza: lei era vedova di un 
uomo dedito alla vita spirituale, e la sua abitazione era fra le più vaste 
di Gerusalemme. Nella “stanza superiore” avvennero eventi fondamen-
tali, come l’Ultima Cena e le apparizioni di Gesù agli apostoli dopo la 
Resurrezione. 
Fino alla distruzione della città, questa casa ospitò e diede rifugio ai 
seguaci del Cristo. 
 
Fra le altre figure importanti possiamo ricordare la moglie di Pietro, 
Petronilla, fervente seguace del marito che morì con lui nello stesso 
supplizio; e Marianna, sorella di Filippo, che secondo la tradizione pre-
parò il pane per il rito dell’Ultima Cena. 
  



67 

 

LE NOZZE DI CANA 

 
 
 
 
1. Che cos’è un “miracolo”? 
 
In estrema sintesi, si potrebbe definire l’esoterismo come la scienza che 
studia le leggi sconosciute della natura, o di Dio considerato come il 
Legislatore, l’Autore di quelle leggi. La scienza umana, d’altra parte, 
che è limitata alla percezione mediata dai sensi, si applica sul medesimo 
terreno, ma ha una visione minore e deve fare uno sforzo maggiore per 
raggiungere il suo obiettivo. Gli uomini assistono da sempre a fenomeni 
e a processi naturali dei quali non si sanno dare ragione, non conoscen-
done l’origine, e proprio per questo sono nate queste due branche della 
ricerca. La scienza esoterica spazia su un campo più vasto, ma 
anch’essa non sempre è in grado di risolvere ogni enigma. 
Ecco che qui entra in gioco il cosiddetto “miracolo”: un fatto che non 
sembra rispondere ad alcuna legge, ma che è, diciamo così, un’ecce-
zione voluta da Dio per un caso particolare che, a quanto pare, gli sta a 
cuore. 
Ma esaminiamo la faccenda da questo punto di vista: se Dio è onnipo-
tente, può fare tutte le leggi che vuole, e se Dio è onnisciente può pre-
vedere tutte le possibilità. È impossibile che qualcosa sfugga alla sua 
Mente. Quando però ci troviamo davanti a qualche cosa che definiamo 
“miracolo”, implicitamente intendiamo che stiamo assistendo ad uno 
strappo alla regola, a una cosa che non risponde ad alcuna legge, ma 
che è stata provocata apposta per l’occasione. In altre parole, è come se 
Dio – l’Autore del miracolo, direttamente o per intercessione che sia – 
dovesse riconoscere che le leggi da Lui fatte non sono sufficienti, che 
ci si trova davanti ad un imprevisto; è come se Dio dovesse correggere 
un proprio errore o insufficienza. E ciò è impossibile, a meno di affer-
mare che Dio non è onnipotente e onnisciente! 



68 

 

Siccome noi rifiutiamo questa conclusione, ne deriva che è sbagliata 
l’idea che ci formiamo quando definiamo “miracoloso” un fatto o un 
processo. Non si tratta di un’eccezione, uno strappo alla regola, bensì 
di una legge a noi ignota. Vi sono più livelli di realtà, e ad ogni livello 
corrispondono determinate leggi; quando entrano in gioco dinamiche 
riferentesi a livelli superiori a quello a noi noto, si attivano le leggi ad 
essi afferenti, che sono superiori alle leggi relative a quello, e perciò 
possono sostituirsi ad esse dando vita a quel fenomeno che desta in noi 
meraviglia e sorpresa. Ma che risponde invece pienamente alle leggi 
universali, attive sempre e non solo per quell’occasione.  
 
Poiché la vita pubblica di Gesù è piena di cosiddetti “miracoli”, consi-
deriamo quanto sopra come una necessaria premessa, che ci servirà da 
guida per meglio comprendere la sua azione nel mondo. Il santo non è 
colui che fa miracoli, ma colui che – sia per fede o per conoscenza – è 
in grado di attivare forze attinenti a piani sottili atte a modificare l’an-
damento ordinario della vita nel nostro piano fisico. Questo è quello che 
intenderemo quando pronunceremo il termine “miracolo”. 
 
 
2. Il Matrimonio Mistico 
 
Molti episodi raccontati nei vangeli, e che noi abbiamo sentito com-
mentare molte volte, nascondono un messaggio più profondo. Il mira-
colo alle nozze di Cana della trasformazione dell’acqua in vino è uno 
dei più significativi. 
Il vino era fra gli Esseni uno dei simboli fondamentali, e l’unione del 
mistico, in relazione con l’acqua, con l’occultista, identificato col vino, 
rappresentava un ricorso consueto. L’iniziazione oltre un certo livello è 
possibile solo dopo che il neofita abbia raggiunto un equilibrio interiore 
fra tutte le sue componenti. La lotta fra il corpo vitale edificatore (ac-
qua) e il corpo emozionale distruttore (vino) deve cessare per far posto 
ad un “vino buono” superiore. Gli Esseni, come già detto, erano stret-
tamente vegetariani, ma erano anche contrari all’uso di bevande ine-
brianti, che erano state date all’umanità come aiuto nell’assimilazione 



69 

 

del cibo carneo che doveva portarla alla massima materialità provviso-
riamente prevista per il suo progresso. 
Come possiamo vedere, non esiste qualcosa che sia un bene assoluto e 
per sempre, per il semplice motivo che siamo in evoluzione, e ad ogni 
passo in avanti che compiamo cessano alcune necessità e ne sorgono di 
nuove. Avviene così che ciò che può essere bene in un certo momento 
diventi un male in uno successivo, e viceversa; forse si può dire che il 
Bene (con la B maiuscola) è ciò che è in accordo con l’evoluzione nel 
momento presente. Lo stesso vale per l’alcol: si tratta di uno spirito 
esterno, valido fintantoché fummo soggetti ad essere eteroguidati; ma 
da quando il processo si è invertito e abbiamo superato il punto di svolta 
nella nostra curva evolutiva, dev’essere sostituito dallo spirito interiore, 
il Sé dell’individuo. 
È questo vino nuovo che consente la conquista di quell’equilibrio inte-
riore fra le energie del mistico e quelle dell’occultista, unione che si 
celebra nella testa, fra la vibrazione dell’ipofisi e quella dell’epifisi: il 
Matrimonio Mistico. Il Cristo fu l’artefice di questa svolta.  
 
Nel corso delle famose nozze di cui stiamo parlando, ad un certo punto 
“venne a mancare il vino”. Erano al terzo giorno di festa, e come molte 
cerimonie iniziatiche che hanno questa durata, si avvicinava il momento 
cruciale. Il vino cattivo era terminato, ma evidentemente i commensali 
non erano pronti per fare il grande passo. Maria disse a Gesù: “Non 
hanno più vino”: non hanno prodotto il vino buono. La risposta di Gesù 
viene sempre fraintesa. Egli dice: “Non è ancora giunta la mia ora”. 
Quale può essere il significato? Certamente è nascosto nel concetto 
della “sua ora”. E qual è l’ora del Cristo? Che ne rappresenta la novità? 
È proprio il fatto che il vino deve passare da esteriore a interiore: dev’es-
sere sviluppato interiormente, e non dato da fuori come era successo 
prima del suo apparire. 
Dicendo perciò che “non era giunta la sua ora”, volle dire a Maria che 
era ancora concesso – per l’ultima volta, poiché questo è il suo primo 
miracolo – agire dall’esterno. Maria comprese immediatamente tutto 
questo, perché disse ai servi di portargli l’acqua. Le parole di Maria 
perciò non rappresentano quell’insistenza della madre che vuole quasi 



70 

 

imporre la sua autorità sul figlio, costringendolo al miracolo (sic), come 
di solito s’intende. Ma mettono invece in risalto la sua piena coscienza 
e collaborazione con la missione che il figlio doveva compiere. E la 
risposta che ricevette fu per lei la conferma della sua volontà di proce-
dere. 
 
Dopo i fatti di Cana, tutta la famiglia di Gesù andò a Cafarnao, dove si 
svolgeranno molti dei fatti che seguiranno. 
 
  



71 

 

IL SERMONE DELLA MONTAGNA 

 
 
 
 
1. Significato di Montagna 
 
Gesù cominciò a girare per la Galilea per predicare e guarire, e una folla 
sempre più grande di persone si mise a seguirlo. Decise che questo era 
il momento di istruire i suoi discepoli, e per farlo “salì sulla montagna”. 
Non si tratta di un’altura fisica: la montagna simbolizza i piani sottili 
d’esistenza, liberi dalla prigione e illusione del corpo fisico. Che i di-
scepoli “gli si avvicinassero” vuol dire che anch’essi erano in grado di 
uscire dal corpo volontariamente. 
Ogni volta che voleva impartire insegnamenti elevati e profondi, saliva 
sulla montagna, attirandovi i discepoli che potevano raggiungerlo. Tal-
volta si trattò di un “alto monte”, come sarà il caso che incontreremo 
più avanti della sua Trasfigurazione; a quell’evento solo i tre discepoli 
più avanzati poterono assistere: Pietro, Giacomo e Giovanni. 
 
 
2. Le Beatitudini 
 
Una volta saliti sulla montagna, Gesù disse: 
 
Matteo 5:3-10 
Beati i poveri in spirito, perché di essi è il regno dei cieli. 
Beati gli afflitti, perché saranno consolati. 
Beati i miti, perché erediteranno la terra. 
Beati quelli che hanno fame e sete di giustizia, perché saranno saziati. 
Beati i misericordiosi, perché troveranno misericordia. 
Beati i puri di cuore, perché vedranno Dio. 
Beati gli operatori di pace, perché saranno chiamati figli di Dio. 



72 

 

Beati i perseguitati per causa della giustizia, perché di essi è il regno 
dei cieli. 
Beati voi quando vi insulteranno, vi perseguiteranno e, mentendo, di-
ranno ogni sorta di male contro di voi per causa mia. 
Rallegratevi ed esultate, perché grande è la vostra ricompensa nei cieli. 
 
Possiamo ben dire che le Beatitudini sono per il vangelo quello che sono 
i Comandamenti per l’Antico Testamento: rappresentano la legge inte-
riore al posto di quella esteriore. Mentre i Comandamenti si presentano 
ordinando di “Non fare …”, in modo obbligatorio e coercitivo, per il 
quale non è previsto il punto di vista del singolo, le Beatitudini possono 
solo essere il frutto di una scelta personale: beato te, se sceglierai di fare 
così. In altre parole, l’umanità deve imparare che l’amore è il potere 
massimo nell’universo. L’umanità d’oggi ancora non è giunta a questo 
punto; gli apostoli, quasi tutti morti sulla croce o per altri tormenti, 
hanno dimostrato di averlo interiorizzato e vissuto. 
 
Subito dopo, Gesù dice: 
 
Matteo 5:17,18  
"Non pensiate che io sia venuto ad abolire la Legge o i Profeti; non 
sono venuto per abolire, ma per dare compimento. In verità vi dico, 
finché non siano passati il cielo e la terra, non passerà nemmeno uno 
iota o un segno della Legge, senza che tutto sia compiuto. 
  
Ecco che a questo punto qualcuno potrebbe insorgere e dire: "In che 
cosa si differenzia dunque l'insegnamento di Gesù dalla Legge che c'era 
prima di Lui? Se la Legge è ancora la stessa, che cosa mai è venuto a 
fare? Ciò sembra smentire quanto affermato più sopra”. 
Ma nella prima frase troviamo quel "dare compimento" che risolve i 
nostri dubbi. L'uomo bambino, che uscito dall'Eden non aveva ancora 
acquisito la capacità di guidarsi autonomamente, e neppure fino al 
tempo di Gesù aveva maturato quell'io necessario a prendersi diretta-
mente tutta la responsabilità delle proprie azioni, aveva bisogno della 
Legge che lo dirigesse esternamente. La Legge non era qualcosa di 



73 

 

sbagliato in sé, anzi, essa rappresentava - e rappresenta - la volontà di 
Dio espressa in parole, ma valeva fino a che l'uomo non fosse giunto ad 
un punto in cui la sua osservanza non l'avrebbe aiutato a trovare in se 
stesso la fonte, le radici di quei Comandamenti. Quando questa capacità 
fosse raggiunta, la Legge avrebbe cominciato ad agire dall'interno di 
ogni singola persona, cosa che era il suo fine fin dal principio: è stata 
completata.  
La legge interiore è molto più esigente di quella esterna; quest'ultima si 
può aggirare, interpretare, falsificare, ma quella interiore non consente 
queste cose. "Neppure un iota o un segno della Legge passerà" finché 
tutto non sia compiuto. Finché cioè con il passaggio nella Nuova Era la 
Legge sarà "inscritta nel cuore" degli uomini, e avrà allora davvero per-
duto tutta la sua necessità. Per giungere fino a lì, però, per essere con-
siderati grandi nel Regno, dovremo interiorizzare la Legge e seguirne i 
dettami. 
Fra i grandi pensatori della Chiesa, San Tommaso d'Aquino (XIII se-
colo) affrontò da par suo questo problema, parlando della legge naturale 
e della legge nuova. Per San Tommaso è insita nell'uomo la legge na-
turale, in quanto fatto "a immagine e somiglianza di Dio", non come un 
codice esterno, ma come facoltà interiore dell'uomo che gli fa conoscere 
naturalmente cosa è bene e cosa è male. L'uomo però, sempre secondo 
la visione di San Tommaso, non ha da solo la forza di seguire questa 
legge, perciò ha bisogno della legge nuova, coincidente con la "Grazia", 
portata dal Cristo. Anche in questo caso perciò non si tratta di una legge 
esterna, ma di un "dinamismo interiore" del credente in quanto tale.  
L'appello alla grazia rimane sempre, però, tanto fondamentale quanto 
vago nella dottrina delle Chiese, perché fare appello solo ad essa può 
significare un travalicare le autorità esterne, compresa quella della 
Chiesa stessa; e qui si innesta tutto il dibattito della Riforma. Che cosa 
dicono al riguardo gli insegnamenti esoterici? Certamente l'intervento 
Cristico nella storia dell'uomo - nel momento di svolta e di nascita 
dell'io - è stato ed è necessario per "salvarci", azione salvifica che però 
non si esaurisce in un semplice influsso da fuori, ma che serve ad atti-
vare una facoltà che è dormiente in tutti. 
 



74 

 

3. “Ma io vi dico …” 
 
È Gesù stesso che ci indica la nuova spiritualità, confrontandola con la 
Legge di Mosè. In questo passaggio, Gesù molte volte propone una dif-
ferenza fra la legge mosaica esterna e ciò che Egli dice, precedendolo 
con: "Ma io vi dico".  
Vi sono due osservazioni da fare riguardo a queste parole:  
(1) Nella prima chiediamoci: se il passaggio da fare consiste in una in-
teriorizzazione della Legge, che deve passare da esterna ad interiore, 
obbedire al "vi è stato detto" o al "io vi dico" esaurisce questa necessità? 
Certamente no, si tratterebbe di passare da una obbedienza (a Mosè) ad 
un'altra (a Gesù); entrambi ci direbbero che cosa noi dobbiamo fare, 
facendoci ricadere sempre in una dinamica esterna. Mai Gesù si impone 
con la sua autorità, come la sua nascita e morte bene testimoniano. 
Come risolvere la questione? Dovremo intendere questa frase nel modo 
seguente: "Ma l'Io – il Sé – vi dice". È il Sé o Cristo interiore, la nostra 
parte spirituale, che ci parla, e che dobbiamo imparare ad ascoltare.  
(2) Altra osservazione riguarda quel "ma" che precede ogni frase.  
- In Matteo 5:17, Gesù dice: "Non sono venuto ad abolire la Legge, ma 
per dare compimento". La parola tradotta qui con "ma" è in greco "alla" 
(αλλα), ed esprime negazione e che toglie, ponendosi come un'alterna-
tiva.  
- In Matteo 5:20-43, invece, la parola tradotta con "ma" è in greco "de" 
(δε), che significa "non, anche, che aggiunge". Ciò sottolinea il fatto 
che, come Gesù stesso afferma, la legge nuova non sostituisce quella 
anteriore, ma le dà "compimento", ed è affidata a chi è in grado di "su-
perare la giustizia degli scribi e dei farisei" (come vedremo fra poco), 
cioè di chi non sa solo attenersi alla Legge mosaica.  
E noi possiamo tradurre "Ma io vi dico" con: "E il Sé vi dice".  
In questo modo, alla domanda: Che cosa devo fare? la risposta diventa: 
la tua coscienza te lo deve indicare. Ma Gesù non si sottrae alle indica-
zioni per chi, come noi, è ancora sulla strada verso la capacità di ascol-
tare il Sé.  
Ecco il suo insegnamento: 
 



75 

 

- Non uccidere (Matteo 5:21,22):  
Avete inteso che fu detto agli antichi: Non uccidere; chi avrà ucciso 
sarà sottoposto a giudizio. E (ma) il Sé vi dice: chiunque si adira con il 
proprio fratello, sarà sottoposto a giudizio. Chi poi dice al fratello: stu-
pido, sarà sottoposto al Sinedrio; e chi gli dice: pazzo, sarà sottoposto 
al fuoco della Geenna. 
  
Questo è un esempio chiarissimo della differenza fra la legge esterna e 
la legge interna. La Legge esterna non può che basarsi sui fatti esteriori, 
considerandone le differenziazioni di gravità; rappresenta il minimo co-
mune multiplo a cui tutti devono (e possono) obbedire. Ma la legge in-
teriore non guarda tanto all'atto esterno, che è sempre l'ultima fase di 
un processo interiore, ma proprio a quest'ultimo, risalendo alla inten-
zione. Anche volere, o desiderare che qualcuno non ci sia, volerlo eli-
minare nella nostra mente, aggredirlo anche solo a parole, o a volte col 
silenzio, equivale a volere eliminare quella persona, e perciò equivale 
ad ucciderla.  
Il Sé ci dice che anche in questi casi saremo sottoposti a giudizio (della 
nostra coscienza, naturalmente). Giudizio che avverrà o in questa vita 
o nella vita post-mortem.  
Lo stesso procedimento possiamo applicarlo anche agli altri precetti 
portati da Gesù: l'adulterio sussiste anche solo per chi "guarda una 
donna", e per chi la "espone all'adulterio". D'altra parte, gli insegna-
menti esoterici mostrano come i pensieri siano "oggetti" del piano men-
tale, e perciò vanno a colpire le persone che ne sono coinvolte, oltre ad 
entrare nell'aura del pensatore, con tanta più forza quanto più egli ne ha 
affinato il potere tramite gli esercizi spirituali.  
Per la legge interiore, poi, non può esserci spazio per le ipocrisie e le 
incongruenze: "Sia nel vostro parlare sì, sì: no, no". Non possiamo pren-
dere in giro noi stessi! Il nostro comportamento deve rispecchiare que-
sta onestà interiore 
 

- Porgere l'altra guancia.  
Sono più interessanti gli ultimi due precetti interiori. Scoprire lo scopo 
per cui siamo sulla terra incarnati, dovrebbe essere la massima 



76 

 

preoccupazione per l'uomo, e che cosa se non la religione dovrebbe es-
sere proprio quella forma di conoscenza e filosofia che dovrebbe aiu-
tarlo in questa ricerca. Noi siamo qui, in questo mondo, nel quale dob-
biamo, volenti o nolenti, relazionarci con l'ambiente e con gli altri es-
seri. La relazione è lo strumento che ci consente di progredire, di impa-
rare ciò che ci serve, o di regredire, secondo come lo usiamo. Non con-
tano nulla tutte le nozioni del mondo se non sono finalizzate a questo, 
o tutti i pensieri astratti: ciò che conta è il nostro comportamento, perché 
è solo tramite esso che dimostriamo di avere appreso le lezioni che dob-
biamo imparare.  
Ed è proprio su questo che Gesù centra il Suo insegnamento, teso a farci 
superare la necessità - conseguenza della sottomissione alla Legge - 
verso la libertà come frutto di una legge interiorizzata.  
 
Avete inteso che fu detto: Occhio per occhio e dente per dente; e (ma) 
il Sé vi dice di non opporvi al malvagio; anzi, se uno ti percuote la 
guancia destra, tu porgigli anche l'altra.  
 
La legge karmica ripristina l'equilibrio voluto dalla Legge, ma ci rende 
schiavi, e noi rimaniamo sempre più avvinghiati in relazioni disarmo-
niche, che non ci liberano e non ci permettono di migliorare. Per questo 
l'umanità ad un certo punto ha avuto bisogno di qualcosa di più e di 
diverso. Gesù ci ha portato questa novità, questa "Buona Notizia", ca-
pace di liberarci: la sostituzione della Legge (occhio per occhio) con 
l'Amore, che chiede di porgere l'altra guancia. Porgere l'altra guancia, 
pertanto, non è l'azione del debole che si sottomette alla forza altrui, ma 
l'azione volontaria e positiva del più forte, che in questo modo si libera 
(e libera anche l'altro, per quanto concerne la presente relazione con sé) 
delle conseguenze spiacevoli di quel legame. È un atto "eroico" defini-
tivo e risolutore. E perciò liberatore.  
 

- Ama il tuo prossimo.  
Per quanto riguarda l'amore al "prossimo" Gesù applica appieno la sua 
visione che supera quella della Legge, tanto che Egli aggiunge qualche 
cosa alla citazione dell'Antico Testamento (Levitico 19):  



77 

 

 
Avete inteso che fu detto: Amerai il tuo prossimo e odierai il tuo ne-
mico; e (ma) il Sé vi dice: amate i vostri nemici e pregate per i vostri 
persecutori, perché siete figli del Padre vostro celeste, che fa sorgere 
il sole sopra i malvagi e sopra i buoni, e fa piovere sopra i giusti e sopra 
gli ingiusti.  
 
In nessuna parte della scrittura c'è la frase: "e odierai il tuo nemico", ma 
qui Gesù lo aggiunge proprio per identificare il risultato della Legge 
esteriore confrontandola con quanto la legge interiore, il Sé, richiede.  
 
Non abbiate alcun debito con nessuno, se non quello di un amore vi-
cendevole; perché chi ama il suo simile ha adempiuto alla legge. Infatti 
il precetto: Non commettere adulterio, non uccidere, non rubare, non 
desiderare e qualsiasi altro comandamento, si riassume in queste pa-
role: Amerai il prossimo tuo come te stesso.  
L'amore non fa nessun male al prossimo: pieno compimento della legge 
è l'Amore.  
 
Per non avere alcun debito karmico la sola cosa da fare è interiorizzare 
la legge, cosa che si traduce nel vivere con spirito di non separazione, 
di non paura, di libertà, di superamento delle divisioni di razza e fami-
glia, perché ci si identifica con il Sé anziché con il gruppo, in una parola 
con Amore, che non può sorgere se non dall'interiorità. Ed è a questa 
meta finale che la legge mirava, perciò l'Amore è il compimento della 
Legge.  
Come ha detto S. Agostino: "Ama e fa ciò che vuoi". 
 
 
4. Il “Padre Nostro” 
 
Gesù volle anche dare uno strumento ai suoi discepoli, e a noi, per con-
tattare la nostra parte spirituale più elevata: la preghiera per eccellenza. 
Fa precedere la sua formulazione dalle seguenti parole: 
 



78 

 

Matteo 6:7,8 
Pregando poi, non sprecate parole come i pagani, i quali credono di 
venire ascoltati a forza di parole. Non siate dunque come loro, perché 
il Padre vostro sa di quali cose avete bisogno prima ancora che gliele 
chiediate. 
 
Sembra in verità una contraddizione dire che il Padre già conosce 
quanto vogliamo chiedergli, annunciando un modo per chiederglielo. 
La sola cosa che ne possiamo dedurre è che è necessario conoscere il 
significato delle parole che usiamo nella preghiera, e non parlare mec-
canicamente, magari pensando a qualcos’altro. 
E siccome la preghiera in questione è il “Padre Nostro”, ne dobbiamo 
indagare il significato, importante anche per il fatto stesso che l’ha det-
tata Gesù in persona. Si tratta infatti di una serie di 7 preghiere, che 
coprono tutti gli aspetti della costituzione umana, cioè delle necessità 
derivanti dal nostro essere incarnati in una personalità terrena. 
Analizziamolo nella sua stesura: 
 
Matteo 6:9,13 
Padre nostro che sei nei cieli È “l’indirizzo”, che ci deve rendere 

consapevoli che ci stiamo indirizzando 
alla massima autorità spirituale, sia 
esteriore che interiore. 

1. Sia santificato il tuo Nome La prima preghiera è rivolta alla parte 
spirituale più vicina alla personalità 
umana, e dal punto di vista esteriore a 
Jahvè, che ha sede nel piano dello Spi-
rito Umano. 

2. Venga il tuo Regno La seconda preghiera si innalza fino al 
piano dello Spirito Cristico, sede del 
Cristo. 

3. Sia fatta la tua Volontà La terza preghiera si innalza ancora di 
più, rivolgendosi al Padre nel piano Di-
vino. 



79 

 

Come in cielo, così in terra Una volta attirata l’attenzione delle 
forze celesti, a ciascuna si rivolge la 
preghiera corrispondente, nel piano 
delle forme rispettivo: 

4. Dacci oggi il nostro pane  
quotidiano  Riguarda la controparte dello Spirito 

Divino: il corpo fisico, per il quale si 
chiede la salute e il fabbisogno delle 
sue necessità. 

5. Rimetti a noi i nostri debiti, 
come noi li rimettiamo ai nostri 
debitori Il corpo vitale è il veicolo della memo-

ria, controparte dello Spirito Cristico, 
dove sono registrati i nostri debiti e 
crediti karmici. Il perdono dei peccati 
è quanto distingue l’insegnamento del 
Cristo, ma dobbiamo meritarcelo di-
mostrando a nostra volta di volerlo fare 
agli altri. 

6. Non lasciarci nella  
tentazione Le tentazioni ci giungono attraverso le 

pulsioni del corpo emozionale, contro-
parte dello Spirito Umano. Questa pre-
ghiera chiede l’aiuto per non essere da 
soli in questi momenti. 

7. Liberaci dal male Finalmente, la chiusura con la pre-
ghiera per la mente. Solo l’uomo in na-
tura possiede questo veicolo, e solo 
l’uomo può compiere azioni che si 
possono considerare “male”. Azioni 
che lo tengono legato alla legge del 
karma, dal quale può “liberarsi” appli-
cando la buona coscienza ottenuta 
dalla esperienza di tutte le incarnazioni 
precedenti.  



80 

 

 
  



81 

 

ALCUNE GUARIGIONI 
 
 
 
 
1. Perché guarire 
 
Il Cristo si era incarnato sulla Terra per salvaguardare la vita e la con-
tinuazione dell’evoluzione dei suoi abitanti. La sua missione però lo 
mise a contatto diretto con gli esseri umani e con le conseguenze della 
situazione che trovò, non solo sul piano animico-spirituale, ma anche 
sul piano fisico. Le malattie del corpo, in effetti, si manifestano solo 
come effetto di guasti prodotti in precedenza a livello sottile ed energe-
tico. Ecco uno dei grandi insegnamenti delle scuole esoteriche: tutto il 
dolore che colpisce l’uomo è stato originato da lui stesso in passato – 
tramite disobbedienze, per ignoranza o per volontà, alle leggi di natura 
– e ora si ripercuote su di lui al fine di impartirgli l’insegnamento che 
ha mostrato di ignorare. Solo con la conoscenza della legge di Rinascita 
e del karma è possibile avere fede nella Giustizia Universale; non vi è 
altro sistema filosofico o religioso capace di dare risposte esaurienti e 
soddisfacenti di fronte al dolore e al male del mondo.  
Nello svolgere il suo amorevole compito, però, Gesù incontrò gli esseri 
umani più degradati e più sofferenti; toccò con mano, potremmo dire, 
le conseguenze del male, e non poté trattenersi dal commuoversi e 
spesso, quando le leggi universali lo consentivano senza causare un 
danno evolutivo alla persona che aveva davanti, dal guarire. In fondo, 
come detto, ogni malattia è dovuta ad uno squilibrio energetico che a 
lungo andare finisce per ripercuotersi sul corpo fisico; il Cristo, Spirito 
Solare, ha in sé tutta la gamma energetica e vibrazionale possibile, tale 
da poter intervenire per ristabilire l’equilibrio interrotto. Così, spesso 
Egli guariva le persone che incontrava e che glielo chiedevano, agendo 
di conseguenza non solo sulle cause, ma finendo anche per eliminare, 
in quei casi particolari, gli effetti. 
È importante prendere nota che anche in queste azioni di pietà, Egli non 
perse mai di vista il fatto che dal momento del suo avvento non sarebbe 



82 

 

più stato possibile agire sull’uomo dall’esterno, in modo che questi 
fosse in atteggiamento totalmente ricettivo, passivo e inconscio. Per 
questo motivo, sempre Egli faceva compiere delle azioni ai malati, in 
modo che essi stessi fossero partecipi, sia pure in modo delle volte del 
tutto simbolico, al fenomeno che si produceva. 
 
Un’altra lezione importante ci suggerisce l’azione guaritrice di Gesù: 
se la causa di un male risale al comportamento della persona stessa che 
lo subisce, allora qualcuno potrebbe obiettare che non è corretto inter-
venire sulle dinamiche karmiche, e meglio sarebbe lasciare che l’inse-
gnamento insito nel male ottenga il suo scopo, e astenersi dall’interve-
nire. Ma Gesù interveniva, non solo, ma insegnò anche ai suoi discepoli 
a farlo. Questo a dimostrazione del fatto che non deve essere qualcosa 
che riguarda noi stessi il karma altrui, il quale troverà le sue vie per fare 
il proprio lavoro, e se abbiamo la possibilità di aiutare un fratello in 
umanità, è nostro dovere farlo. Anche perché se non lo facessimo, sa-
rebbe il nostro karma a subirne le conseguenze nel nostro futuro. 
 
Spostandosi per la Galilea, Gesù insegnava ai suoi discepoli le verità 
più profonde, e al popolo attraverso parabole; e guariva. 
Esaminiamo qualcuna delle guarigioni. 
 
 
2. Guarigione della suocera di Pietro 
(Matteo 8:14,15) 
 
Questa guarigione sembra contraddire quanto abbiamo detto qui sopra, 
perché la suocera di Pietro, trovata a letto con la febbre alta, nulla ha 
fatto se non assistere al tocco di Gesù che l’ha guarita. 
Dobbiamo tuttavia fare una ulteriore precisazione riguardo le malattie. 
Dal punto di vista esoterico, ci sono due grandi categorie nelle quali 
possiamo distinguerle. La causa per entrambe è l’abnorme importanza 
che ha assunto, a causa dell’intervento luciferino nella nostra evolu-
zione, la sfera emozionale rispetto a quella vitale, da una parte, e a 
quella mentale, dall’altra. Fino all’avvento dell’energia Cristica nel 



83 

 

pianeta era il primo aspetto quello che assumeva maggiore importanza, 
mentre in seguito ha sempre più prevalso il secondo aspetto di natura 
mentale, come conseguenza dell’individualizzazione sempre più mar-
cata e dell’importanza della mente inferiore dialettica, provocata pro-
prio dall’intrusione dell’emozionale nei processi mentali sani.  
Il primo aspetto si presenta con febbre, ed è quello più facile da estir-
pare, poiché è sufficiente allontanare dal corpo l’azione delle forze 
emotive che si alleano con l’io, tramite l’azione sulla temperatura cor-
porea. L’io di conseguenza viene espulso, e si ripresenta l’equilibrio 
perduto. L’intervento guaritore è pertanto proprio la febbre, apportata 
dall’azione di forze angeliche buone che in questo modo espellono 
provvisoriamente l’io – che può resistere nel corpo solo entro una certa 
gamma di temperature – per tutto il tempo necessario.  
Il secondo aspetto invece riguarda l’intrusione dell’emozionale nella 
sfera mentale, ed è caratteristico dell’Era Cristiana per i motivi spiegati. 
Esso si presenta senza febbre, ed è superabile solo da un’azione inte-
riore della persona, che ne è responsabile. 
La malattia della suocera di Pietro apparteneva quindi alla tipologia pre-
cedente, e poteva essere trattata con le modalità antiche: l’azione del 
guaritore senza la partecipazione del malato. 
Infatti, appena Gesù la toccò, guarì e riprese subito le sue attività quo-
tidiane. 
 
 
3. Guarigione di un lebbroso 
(Marco 1:40-44) 
 
La lebbra è una malattia terribile, che procura mutilazioni progressive 
ed è molto contagiosa. Per questo motivo coloro che si ammalavano 
erano espulsi dalla vita sociale: dovevano vivere appartati ed era loro 
proibito venire a contatto in qualsiasi modo con le persone sane. I leb-
brosi perciò erano considerati dei reietti, abbandonati dagli uomini e 
castigati da Dio. Dal punto di vista esoterico, secondo Paracelso la leb-
bra era una conseguenza karmica dell’uso errato della sacra energia 



84 

 

creatrice durante le Epoche Lemuriana e Atlantidea, soprattutto in luo-
ghi ove era stata maggiormente usata la magia nera. 
Nel nostro episodio, Gesù era in disparte a meditare quando il lebbroso 
gli si presentò davanti. Dobbiamo immaginarci che per riuscire ad arri-
vare fino a lui, questi doveva essersi nascosto e avere superato luoghi 
che gli erano vietati, strisciando forse per terra in alcuni momenti. Tro-
vatosi infine nei pressi di Gesù, si tirò in piedi improvvisamente, im-
plorandolo di essere guarito: “So che se tu vuoi puoi guarirmi!”. L’ap-
parizione improvvisa e l’aspetto, che come in tutti i casi simili doveva 
essere orribile, spaventò Gesù quasi fino a farlo arrabbiare. Ma il suo 
cuore traboccante d’amore non poteva restare indifferente a quello spet-
tacolo; tanto più che non aveva certo bisogno di fargli fare qualcosa: 
aveva già fatto abbastanza da solo per riuscire ad arrivare fino a lì, di-
mostrando la sua fede senza ombra di dubbio.  
Gesù quindi “lo toccò”, e subito la lebbra sparì. Nel vangelo di Matteo 
questo episodio viene poco tempo dopo il discorso della montagna, 
quasi come ne fosse una conseguenza: le leggi che governavano il pas-
sato dovevano essere sostituite dalle nuove che verranno in futuro, e 
che erano già cominciate. L’Amore doveva sostituire il Timore di Dio. 
La severa legge riguardante i lebbrosi, tuttavia, era ovviamente in vi-
gore, e chiunque fosse entrato in contatto con un lebbroso non poteva 
rientrare nella società civile. Così Gesù si raccomandò col lebbroso 
guarito, di non dire niente a nessuno, e di andare a presentarsi dal sa-
cerdote come era previsto. Purtroppo il lebbroso, forse vinto dall’entu-
siasmo, divulgò il fatto, cosa che attirò verso Gesù folle sempre più nu-
merose di persone e, com’è facile immaginare, di ammalati, nonostante 
lui potesse ormai incontrarli solo all’esterno della città. 
 
Che cosa ci può insegnare questo racconto? Che la fede, quella vera e 
profonda, mette in contatto la nostra parte spirituale con le leggi supe-
riori, contenendo in sé potenzialità tali da attivarle e modificare quelle 
inferiori alle quali noi siamo abitualmente soggetti, provocando così ciò 
che noi comunemente definiamo, per la nostra ignoranza nei loro con-
fronti, “miracoli”. 



85 

 

Era comunque un’abitudine per Gesù sottrarsi dalla folla e ritirarsi in 
solitudine e meditazione. Ciò, oltre a evidenti motivi di introspezione, 
era anche un’esigenza …tecnica, come abbiamo visto parlando delle 
cure cui il corpo di Gesù doveva frequentemente essere sottoposto per 
riprendersi dopo avere sopportato le potenti vibrazioni solari nei periodi 
in cui lo spirito del Cristo lo abitava. 
 
 
4. Contro l’ossessione 
(Matteo 8:28-32; Marco 5:1-16) 
 
Uno dei pericoli cui vanno incontro quelli che si avvicinano a studi ed 
esperienze connesse ai piani invisibili e ai loro abitanti senza una ade-
guata conoscenza o guida, è di essere colti impreparati e senza prote-
zione nei loro confronti. Tanto più che spesso sono quelli con un carat-
tere di tipo mistico ad essere attratti da questo tipo di indagine, igno-
rando le leggi che sono attive in quei piani e la loro naturale predispo-
sizione all’apertura verso influenze esterne. 
Si dice che mentre Gesù si trovava “all’altra riva del mare” incontrò un 
giovane che era ossessionato da molti spiriti immondi. Le regioni più 
basse del piano astrale sono la sede di entità disincarnate attaccate al 
piano fisico, che cercano in tutti i modi di prolungare la loro sete di vizi 
ed esperienze depravanti, dalle quali non riescono a staccarsi. Gesù, ci 
viene detto, “giunse all’altra riva del mare”: il mare nel linguaggio dei 
vangeli è un simbolo delle emozioni e del piano astrale, per cui com-
prendiamo che tutto l’episodio si svolge in quel piano, compreso il suo 
dialogo con gli spiriti ossessionanti.  
In detta dimensione, Gesù vide dunque questi spiriti e ordinò loro di 
abbandonare il corpo del povero giovane. Quando una persona nel 
nome del Cristo, priva di paura e per amore dà un ordine simile, questi 
spiriti devono obbedire senza eccezione e senza fare resistenza. Il gio-
vane era preda di un numeroso gruppo di entità disincarnate, che si ma-
nifestavano con violenza senza possibilità di essere tenute a freno, tanto 
che egli tentava anche di ferire se stesso nell’inutile tentativo di libe-
rarsi. Erano talmente tante che si chiamavano “legione”.  



86 

 

Appena però risuonò l’ordine di Gesù, il giovane fu libero e mansueto, 
accucciandosi ai suoi piedi, assaporando per la prima volta dopo non si 
sa quanto tempo la quiete e la pace interiore. Chiese a Gesù di poterlo 
seguire, e ricevette l’incarico di testimoniare quanto era in lui avvenuto. 
Gesù costrinse gli spiriti immondi a tornare nella loro dimensione e 
sede: i “maiali”, che di conseguenza “annegarono nel mare”. Questo 
spiega perché gli abitanti (gli altri spiriti disincarnati della regione) 
chiesero a Gesù di allontanarsi. 
 
 
5. Guarigione di un paralitico 
(Matteo 9:2-7) 
 
Possiamo dire che Gesù non aveva tregua; appena “passato all’altra 
riva”, ossia tornato nella dimensione fisica, ecco che gli presentano un 
paralitico.  
Questo episodio mette in chiaro che le malattie che ci colpiscono in 
questa vita trovano la loro origine in un’azione (definita “peccato”) con-
tro le leggi della natura da noi stessi commessa nelle vite precedenti. La 
vera guarigione può essere concepita solo dal momento in cui le condi-
zioni causanti la malattia sono definitivamente scongiurate, e ciò può 
avvenire esclusivamente conoscendone ed eliminandone la causa. La 
medicina di oggi, che ignora queste cose, quando non le denigra, non è 
in grado di fare questo; perciò essa non sa guarire, ma sa solo curare, 
attribuendo le cause sempre a fattori esterni rispetto alla persona am-
malata, e cerca per la maggior parte dei casi di inseguire i sintomi, che 
non sono altro che effetti temporanei e superficiali del vero danno che 
dovrebbe essere individuato. In effetti, per guarire il paralitico Gesù gli 
dice: “I tuoi peccati sono stati perdonati”; in altre parole, le cause kar-
miche che ti hanno portato a questo stato non sono più attive. 
Solo la conoscenza dell’esistenza di un nesso fra quanto compiuto in 
passato e la malattia di oggi, può pacificarci con la giustizia divina. 
Come altrimenti giustificare molti dei dolori che l’umanità continua-
mente soffre, e in modo particolare quando trattasi di bambini, per de-
finizione “innocenti”? Senza questa conoscenza vi sono due sole 



87 

 

alternative: o Dio non è giusto, oppure non esiste e tutto è regolato (se 
così si può dire) dal caso. E spesso la prima risposta porta alla seconda. 
Appena Gesù pronuncia quelle parole, però, i presenti si scandalizzano: 
chi mai può perdonare i peccati, o annullare il karma? Solo Dio può dire 
una cosa del genere senza bestemmiare! E davanti a loro essi vedevano 
un uomo, qualcosa di molto lontano dall’idea di Dio che avevano, del 
quale non si può nemmeno fare una rappresentazione figurativa. Allora 
Gesù si rivolge ancora al malato, e gli dice: “Prendi il tuo lettuccio e 
vai a casa tua”, cosa che il malato esegue senza difficoltà. Ecco che 
l’obiezione degli scribi si rivolge loro contro. 
Dal punto di vista esoterico, la paralisi è una conseguenza di molte vite 
vissute nella paura e nel terrore. Questo è il “Coraggio!” con cui Gesù 
si rivolse al malato come prima parola, appena lo vide. 
 
 
6. Iniziazione della figlia di Giairo 
(Matteo 9:18,19,23-26; Marco 5:22-24,35-43; Luca 8:41,42,49-55) 
 
La fama di Gesù si andava sempre più espandendo, e quando si spostava 
da un luogo ad un altro era sempre seguito da una folla di persone an-
siose di sentire i suoi insegnamenti e di assistere ai suoi “miracoli”. E a 
volte pronte anche a criticarlo. Non è sempre facile imbattersi in un 
nuovo punto di vista, in un insegnamento che rischia di mettere a soq-
quadro tutte le certezze sulle quali si era fondata la vita in precedenza. 
È necessario mantenere la mente aperta, e contemporaneamente pre-
stare orecchio all’intuizione, quando ci suggerisse che quella novità è 
valida e va seguita. Sempre sorge una crisi a questo punto, che si deve 
affrontare più con la saggezza del cuore che con la ragione della mente.  
Dodici anni, quanti ne aveva la figlia di Giairo, è un’età particolare 
nello sviluppo di una persona: il corpo emozionale individuale comin-
cia ad essere pronto per prendere il suo posto in luogo delle forze ma-
crocosmiche che ne hanno svolto la funzione fino ad allora. L’eredità 
emotiva delle vite precedenti comincia ad agire in questa vita.  
Non era una famiglia qualsiasi quella dei genitori che andarono incon-
tro a Gesù implorando il suo intervento: il padre era il capo della 



88 

 

sinagoga, un uomo colto e ben addentro ai misteri dello spirito. “Mia 
figlia è agli estremi; vieni ad imporle le mani affinché viva”, disse a 
Gesù, il quale rispose rassicurandolo: “Tua figlia è viva”. Anche la fi-
glia era un’anima molto progredita, che era stata una iniziata nella vita 
precedente, e che ora, in procinto di ricevere il rinnovato corpo emo-
zionale, doveva fare i conti con le nuove energie planetarie portate dal 
Cristo. Potremmo dire che il suo veicolo emozionale doveva essere “re-
settato”. 
In realtà, qualsiasi rito iniziatico consiste in una morte apparente, e 
dopo tre giorni, proprio come avviene nella morte reale del corpo fisico, 
in una resurrezione (nella morte reale l’abbandono del fisico e l’in-
gresso nell’astrale). Essere “agli estremi”, come disse il padre riferen-
dosi alla figlia, può significare che i tre giorni stavano per scadere, e 
bisognava affrettarsi. Nei riti antichi, prima dell’avvento del Cristo, la 
morte apparente era indotta dal sacerdote; successivamente doveva di-
ventare un’esperienza cosciente dell’iniziando. Gesù entrò nella casa, e 
volle con sé i suoi apostoli più avanzati: Pietro, Giacomo e Giovanni, e 
i genitori; una compagnia di individui molto progrediti, i soli che pote-
vano assistere e comprendere quello che doveva accadere. Avvicinatosi 
alla giovane, Gesù le disse: “Talità cumi”, che esotericamente significa: 
“Agnellino, alzati!”. Questo termine, “agnellino”, è un appellativo che 
si usava per descrivere un iniziato. “Il suo spirito ritornò ed essa subito 
si alzò”, ci dice Luca. 
 
A corollario dell’episodio, dobbiamo far presente che i due processi, 
quello della morte del corpo e quello dell’iniziazione, sono analoghi. 
La sola differenza consiste nel fatto che con la morte del corpo dopo tre 
giorni non è più possibile riportarlo in vita, perché si spezza il cordone 
argenteo che lo tiene unito ai veicoli superiori apportatori di vita. Nes-
suno potrebbe resuscitare una persona dopo che questo legame etereo 
si fosse spezzato, nemmeno Gesù. Consistendo anche la cerimonia ini-
ziatica nell’allontanamento dei corpi sottili, è assolutamente necessario 
che il corpo fisico “si svegli”, ossia riprenda contatto con i veicoli su-
periori, prima di questo termine. Da qui l’ansia di quei genitori. 
 



89 

 

7. La donna che lo toccò 
(Matteo 9:18-25; Marco 5:25-34; Luca 8:43-48) 
 
Tutti e tre gli evangelisti sinottici intervallano il racconto della guari-
gione della figlia di Giairo con quello della donna che, malata, si diceva: 
“Se solo toccherò la sua veste, sarò guarita”. È del tutto evidente che 
dev’esserci relazione tra le due storie, e quindi che deve trattarsi anche 
in questo caso di un racconto iniziatico. 
Questa donna faceva parte della folla che seguiva Gesù mentre Egli si 
stava recando a casa di Giairo. La sua malattia durava da dodici anni, 
come dodici erano gli anni della figlia di Giairo. Essa soffriva di perdite 
continue di sangue. Il sangue rosso di natura marziana simbolizza la 
natura materialistica e sensuale, mentre il sangue trasmutato dalla pu-
rezza diventa di natura bianca e trasparente; quasi un gas. Le donne che 
attraversavano questa fase erano allora considerate impure, e impuro 
diventava tutto quello che toccavano; da questo è comprensibile la ver-
gogna e la fatica che lei doveva avere fatto per giungere fino a Gesù 
senza essere notata o riconosciuta. La “veste” di Gesù rappresenta il 
corpo radioso, quel veicolo dell’anima che ogni aspirante mira a co-
struire, e che un giorno gli consentirà di uscire volontariamente e co-
scientemente dal corpo fisico, per inoltrarsi nei piani sottili o per pre-
stare servizio a chi avesse bisogno del suo aiuto.  
Appena la donna riuscì ad avvicinarsi a Gesù, Egli avvertì un’uscita di 
energia, e si voltò cercando chi l’avesse sfiorato. “Chi mi ha toccato?”, 
chiese ai suoi discepoli, i quali non poterono nascondere la loro sor-
presa. “Ma come, sei circondato da tutte le parti da una folla che ti 
stringe, e chiedi chi ti ha toccato?”. Appare subito ai nostri occhi l’evi-
denza che Gesù non si riferiva ad un tocco di natura fisica, ma di un 
contatto di altro tipo, sottile ed energetico.  
La donna allora prese coraggio e confessò di essere stata lei, e Gesù le 
rispose dicendole: “La tua fede ti ha salvata”. Questa donna era riuscita 
a fare ciò che tutta la gente intorno non era riuscita a fare: ricavare forza 
dallo spirito solare Cristo. E questo poté fare perché credeva in quanto 
stava facendo, consentendo all’energia Cristica che entrava in lei di 



90 

 

risalire lungo la colonna fino alla testa, rinascendo come un essere 
nuovo e purificato. 
 
 
8. Guarigione di sabato di un uomo 
(Marco 3:1-5; Luca 6:6-10) 
 
“È lecito in giorno di sabato fare il bene o il male, salvare una vita o 
toglierla?”, chiese Gesù a chi gli stava contestando l’intenzione di gua-
rire un uomo con la mano inaridita. Chi lo stava contestando non rispose 
a questa domanda, ma non dobbiamo sorprendercene. La questione è 
molto più profonda di quanto possa apparire a prima vista. 
Si tratta del cuore della missione Cristica: l’Amore al posto della Legge, 
che a più riprese viene messa in luce. Talvolta pare che Gesù cerchi 
l’incidente apposta, per sottolineare questo aspetto. Per chi lo conte-
stava, si trattava di un fatto altrettanto fondamentale: senza il rispetto e 
l’obbedienza alla Legge tutta la società sarebbe andata in frantumi. 
Tutto era basato su di essa, tanto da preferire che l’uomo rimanesse con 
la sua mano inaridita1, piuttosto che si disobbedisse al Comandamento 
del Sabato.  
Perché allora Gesù voleva stravolgere questa idea, che a prima vista 
pare essere di buon senso? Ma perché la Legge di Mosè e i vari regola-
menti che col tempo si erano aggiunti erano nati in un momento in cui 
l’essere umano non sarebbe stato in grado di auto-regolarsi e auto-go-
vernarsi: era come un bambino sia dal punto di vista emozionale che, 
soprattutto, dal punto di vista mentale, e aveva perciò bisogno di una 
guida che lo eteroguidasse. Questo tipo di vita sociale col tempo aveva 
però perduto la sua ragion d’essere, sia perché l’uomo piano piano stava 
crescendo evolutivamente, acquisendo maggiore consapevolezza e re-
sponsabilità, sia perché contemplava l’esistenza di autorità da seguire, 
cosa che procurò una crescita esponenziale della corruzione e di appro-
fittatori; proprio come quelli che stavano contestando Gesù e che non 
risposero alla sua domanda. 

 
1 Tradotto anche: “con mano paralizzata”, o “con mano secca”. 



91 

 

Ma Gesù non aveva certo bisogno di aspettare una risposta e, nono-
stante si fosse di sabato, fece stendere la mano dell’uomo e lo guarì. 
Pare proprio che Gesù sia venuto non tanto per il suo tempo, ma – con-
siderato che ancora oggi ci stiamo arrovellando intorno a queste dina-
miche – per il futuro.  
 
 
9. Guarigione del servo del centurione 
(Matteo 5:5-13; Luca 7:1-10) 
 
Qual è il segno distintivo che caratterizza la degnità dal punto di vista 
di Gesù? È l’appartenenza ad un popolo piuttosto che ad un altro, come 
potrebbe aver pensato il popolo Ebreo, il “popolo eletto”? È il far parte 
di un gruppo o di una casta, come potrebbero essere stati i sacerdoti o i 
farisei? Nulla di tutto questo: Gesù non guarda alla superficie delle 
cose, ma gli interessa il cuore degli uomini, presi singolarmente. Infatti, 
entrato nella città di Cafarnao e davanti alla dimostrazione di un ro-
mano, di un capo militare romano, esclamò: “Neanche in Israele ho tro-
vato una fede così grande!”, e guarì a distanza il servo fedele del cen-
turione. 
Il centurione aveva detto a Gesù: “Anch’io sono un uomo sottoposto ad 
una autorità, e ho sotto di me dei soldati; e dico all’uno: Va, ed egli va, 
e ad un altro: Vieni, ed egli viene. E al mio servo: Fa’ questo, ed egli lo 
fa. Perciò basta che tu comandi con una parola e il mio servo sarà gua-
rito”.  
Ciascuno di noi ha dentro se stesso “soldati” e “servitori”, che devono 
obbedire al Sé spirituale. Quando questo sarà una realtà interiore, lo 
spirito Cristico potrà agire e guarirci dal male che ci sta attanagliando. 
Ma dovrà essere il comandante, l’io personale, ad ammettere di essere 
a sua volta “un sottoposto”, e a chiedere aiuto al Cristo interiore. 
  



92 

 

  



93 

 

MISSIONE DEGLI APOSTOLI 
 
 
 
 
1. Il duplice mandato 
 
Non erano solo i dodici a seguire Gesù e ad essere istruiti da Lui. Molti 
facevano parte del suo seguito, e finalmente arrivò il momento in cui la 
Buona Novella doveva essere diffusa più capillarmente. È questo il me-
todo con cui questi insegnamenti venivano diffusi; oggi si parlerebbe di 
passaparola. Tuttavia questo sistema non è sostituibile con i social-me-
dia che usiamo oggi, per il semplice motivo che non ci sarebbe dietro 
una trasmissione autorevole, tale da dare credito a chi si assumesse il 
ruolo di comunicatore. 
Infatti, prima di inviarli Gesù li chiamò a sé, e diede loro il potere di 
scacciare i demoni e di guarire le malattie. Se qualcuno non aveva que-
ste capacità non poteva svolgere la funzione di divulgatore della Buona 
Novella, perciò esse erano una specie di certificazione d’origine.  
 
Se volgiamo ora lo sguardo a quanto avviene al giorno d’oggi, imme-
diatamente ci rendiamo conto che qualcosa è andato perduto col tra-
scorrere del tempo. Al giorno d’oggi abbiamo separato i ruoli: qualcuno 
diffonde il vangelo, e qualcun altro guarisce le malattie; e fra loro non 
solo non c’è collaborazione, ma sono fra loro incomunicabili, tanto che 
spesso l’uno non crede al lavoro dell’altro (senza considerare le diffe-
renze di idee all’interno di ciascun ruolo). 
Se guardiamo alla malattia, però, subito comprendiamo che essa può 
solo essere curata attraverso l’azione medica, ma non guarita, perché 
la medicina trascura e non conosce le cause karmiche che ne sono sem-
pre all’origine, oltre che a quanto avviene nelle dimensioni più sottili 
nelle quali dapprima si manifesta il disequilibrio che solo alla fine si 
ripercuote e appare a livello fisico. 
La malattia è in realtà un richiamo alla coscienza di accogliere e com-
prendere questo disequilibrio, che risale ad un nostro comportamento 



94 

 

che causò un disturbo delle leggi della natura; le quali in quel modo 
richiedono di essere sanate. Solo con una tale presa di coscienza la ma-
lattia potrà essere definitivamente guarita. Ma questo secondo aspetto 
fa parte della sfera spirituale e della conoscenza del karma e delle sue 
leggi, che la classe sacerdotale di oggi a sua volta ignora. 
Ecco che l’ammonizione di Gesù ai suoi discepoli: “Guarite gli infermi 
e divulgate il vangelo” sottende la conoscenza di entrambe queste sfere 
d’azione, e ci permette di comprendere perché oggi noi non riusciamo 
a fare in modo soddisfacente né l’attività di diffusione e comprensione 
spirituale, né quella di guarigione dalle malattie. L’una senza l’altra sarà 
sempre insufficiente. 
L’altra condizione posta da Gesù era la gratuità: 
 
Matteo 10:8 
Gratuitamente avete ricevuto, gratuitamente date. 
 
Che cos’è il denaro? È un intermediario, un soggetto che si pone in 
mezzo, e non permette il contatto diretto con l’altra persona. Tanto che 
si arriva ad avere rapporti solo col denaro, e a trascurare l’altro, il pros-
simo. Il solo valore considerato è il controvalore pecuniario. Si lavora 
solo grazie al rapporto con il denaro, e non per il frutto del lavoro in sé; 
è tanto difficile scoprire poi perché l’economia – cioè le “regole della 
casa” – sia sempre più ingiusta e provochi sempre più danni, sia mate-
riali che morali e spirituali? Quante volte Gesù si è scagliato contro il 
denaro, e alla fine proprio per trenta denari fu tradito! 
Ma chi doveva portare il suo messaggio doveva agire con il cuore, non 
per vana avidità. Il vero guaritore non può essere indifferente al dolore 
del malato, anzi, deve sentire il suo dolore. Si deve guarire con la testa 
e con il cuore insieme: escludere il cuore impedisce la guarigione. “Chi 
non prende la sua croce non è degno di me”. 
Ma proprio per questo dev’esservi compassione, un riversarsi reciproco 
di sentimenti ed energia: una comunione in mancanza della quale la 
guarigione non potrà arrivare, perché significherà che uno dei due non 
è pronto. Se questo sarà il malato, vorrà dire che avrà ancora bisogno 
del sistema del passato: una autorità che agisca su di lui dall’esterno. 



95 

 

Non potrà guarire in questa occasione, ma forse lo farà alla prossima. 
Perciò se uno rifiuta il messaggio che gli viene offerto, sarebbe sba-
gliato insistere: 
 
Matteo 10:14 
“Se qualcuno poi non vi accoglierà e non darà ascolto alle vostre pa-
role, uscite da quella casa o da quella città e scuotete la polvere dai 
vostri piedi”. 
 
Nel mondo di oggi sembra invece che sia proprio il denaro a usurpare 
il ruolo di guaritore: sempre più l’accesso alle cure diventa riservato a 
chi “se lo può permettere”; e, d’altra parte, sempre più, purtroppo, il 
medico stesso compie il suo lavoro solo se ben retribuito.  Potrà mai 
una medicina che funziona in questo modo arrivare a guarire le per-
sone? 
 
 
2. “Chi” è il guaritore? 
 
Gesù insiste inoltre nell’andare “a due a due”. In altre parole, a favorire 
la guarigione o a far accogliere la Buona Novella non è l’emissario. 
Nessuno potrà mai attribuirsene il merito, perché è lo Spirito interiore, 
il Cristo interiore, che agisce e ottiene i risultati. E nel mondo del Cristo 
non vi è separazione: lì Tutto è in Tutto e di tutti. 
 
Matteo 11:40 
“Chi accoglie voi accoglie me, e chi accoglie me accoglie colui che mi 
ha mandato”. 
  



96 

 

  



97 

 

LA PURIFICAZIONE DEL TEMPIO 
 
 
 
 
1. Lo “zelo” di Gesù 
 
All’arrivo della prima Pasqua dopo il Battesimo nel Giordano, Gesù si 
recò a Gerusalemme per entrare nel tempio. Arrivato al tempio, trovò 
che il culto verso Dio aveva ceduto il posto al business. C’erano cam-
biavalute, pecore e buoi e venditori di colombe. Quel luogo era diven-
tato di tutto, tranne un posto dove potere pregare e meditare, anzi, era 
diventato una banca a tutti gli effetti. Subito si scandalizzò, scacciò tutti 
dal tempio, e fatta una sferza di cordicelle fece uscire gli animali e ro-
vesciò i banchi dei cambiavalute. 
Possiamo ben immaginarci la scena: uno che improvvisamente si mette 
a rovesciare tutto, urlando: “Portate via tutte queste cose e non fate della 
casa del Padre un mercato!”. Ovviamente i presenti gli chiesero giusti-
ficazione per questo comportamento, al che Egli rispose dicendo: “Di-
struggete questo tempio e in tre giorni io lo farò risorgere”. Quando 
leggiamo questo episodio, quello che ci dovrebbe balzare agli occhi fin 
dal primo momento è il fatto che i traffici che si svolgevano nel recinto 
del tempio non sorprendevano più nessuno; con ogni probabilità un po’ 
alla volta si era consolidata un’abitudine che, anno dopo anno, era di-
ventata cosa normale, della quale nemmeno ci si poteva scandalizzare, 
perché pareva che fosse sempre stato così. 
È una lezione anche per noi oggi: quante di queste abitudini consolidate 
che sono contrarie ai principi e ai valori che dovrebbero guidare le no-
stre azioni e i nostri pensieri, li hanno sostituiti, e dei quali ormai non 
ci rendiamo più nemmeno conto? Dobbiamo aspettare che si risvegli il 
nostro Cristo interiore, e che ci faccia accorgere del punto in cui siamo 
arrivati, scacciandoci dal tempio? Ecco un ottimo argomento da analiz-
zare con spirito critico e mente aperta. 
Qualcuno considera questo episodio come una invenzione inserita nel 
racconto evangelico solo per scopi didattici e di insegnamento; sarebbe 



98 

 

comunque una buona motivazione, ma chi la pensa così lo fa perché ha 
un’idea di Gesù che forse non è del tutto corretta. Pensa di trovarsi alla 
presenza di un individuo tranquillo, mansueto e sempre pronto ad ab-
bassare la testa grazie alla sua bontà d’animo e umiltà. Ma non è questa 
l’immagine che dovremmo farci: quando Gesù cedette anche ai suoi 
aguzzini, non fu per una sua debolezza, ma al contrario, perché aveva 
una missione da compiere e perché doveva, anche in quel modo e in 
quel frangente, dare una lezione. Era segno di una grande forza, una 
forza che noi probabilmente, oggi come oggi, non raggiungeremmo 
mai. 
 
 
2. Il tempio interiore 
 
Nelle istruzioni esoteriche che si impartiscono nelle scuole delle tradi-
zioni antiche, vi è un esercizio al quale opportunamente viene data 
molta importanza. Si tratta dell’esercizio riparatore o del vecchio 
“esame di coscienza”, eseguito però con criteri scientifici. L’esercizio 
è da svolgersi la sera, prima di addormentarsi, e consiste nel rivedere 
tutti i fatti della nostra giornata in ordine inverso, cioè a partire dalla 
sera fino alla mattina quando ci eravamo svegliati dal sonno della notte 
precedente. Esaminando le azioni fatte, dobbiamo assistere alle stesse, 
come fossero proiettate su uno schermo cinematografico e noi fossimo 
degli spettatori. Dovremmo però sentire su di noi ciò che hanno sentito 
le persone con le quali siamo entrati in contatto nel corso della giornata, 
a seguito del nostro comportamento. Non si tratta affatto di esprimere 
un giudizio moralistico sulle nostre azioni, al contrario, dobbiamo sem-
plicemente sentire le conseguenze delle nostre azioni come si sono ri-
percosse sugli altri, come se le avessimo subite noi, e tanto sarà suffi-
ciente. Esprimere giudizi significherebbe mettere in campo una sfaccet-
tatura della nostra personalità contro un’altra, o le altre, ma senza in-
nalzarci al di sopra di esse. In quella occasione invece dobbiamo svol-
gere il ruolo dello spirito, che è superiore e non entra nella partita di 
contrapposizioni, dove rischia di passare dall’esaltazione all’abbatti-
mento, entrambe condizioni di disequilibrio. 



99 

 

L’esercizio è in pratica un risalire da un effetto alla sua causa, da un 
nodo che abbiamo avvolto al precedente, uno dopo l’altro; proprio 
come si trattasse della “cordicella” della nostra memoria. Se eseguiamo 
correttamente e costantemente l’esercizio, possiamo cancellare le con-
seguenze karmiche delle nostre azioni, perché dobbiamo sempre ricor-
dare che lo scopo del karma non è “renderci la pariglia”, ma mostrarci 
dove abbiamo sbagliato per indurci a non ripetere gli stessi errori in 
futuro. Grazie a questo esercizio avremo dimostrato tutto questo, e su-
bito le conseguenze, prima che si renda necessario il ricorso alla legge 
del karma.  
Quando chiesero giustificazione a Gesù del suo comportamento nel 
tempio, rispose che se lo avessero distrutto Egli lo avrebbe ricostruito 
in tre giorni. È chiaro che intendeva riferirsi al suo corpo. Il nostro corpo 
è la sede dello spirito interiore, è il nostro tempio! Che cosa trova il 
Cristo interiore nel nostro tempio? Trova “cambiavalute”, ossia un uso 
distorto dei valori, tale da dare maggior importanza al controvalore e 
alle conquiste materiali rispetto a quelle spirituali? Trova bassi desideri 
animaleschi che cercano di imporci il piacere dei sensi in sostituzione 
delle gioie dell’anima? Trova pensieri “volatili”, campati in aria, senza 
attinenza alle verità spirituali e perciò inutili e controproducenti per la 
crescita spirituale? Dobbiamo “purificare il nostro tempio”, dando in 
mano al Cristo interiore, la nostra parte spirituale, la “cordicella” che 
gli consenta di “allontanare tutte quelle cose”. Questa cordicella è 
l’esercizio di cui abbiamo parlato. 



100 

 

  



101 

 

NASCERE DALL’ALTO 
 
 
 
 
1. Nicodemo 
 
Durante il suo soggiorno a Gerusalemme, Gesù aveva cominciato a par-
lare nella sinagoga, e la cosa disturbava molto scribi e farisei, anche 
perché le sue parole attiravano molta gente ed essi non riuscivano a tro-
vare una scusa per scacciarlo, essendo inattaccabile in base a quello che 
diceva. Ma non solo persone del popolo lo ascoltavano e lo avvicina-
vano; anche molti capi eruditi fra gli Ebrei lo apprezzavano e lo inter-
rogavano. 
Alcuni erano “maestri”, anche se il vero sapere iniziatico era ancora, 
oppure ormai, limitato. Uno di questi era Nicodemo, che pur essendo 
un fariseo si sentiva attratto dalle parole e dalle azioni per le quali Gesù 
era diventato famoso. Nicodemo aveva già sviluppato alcune facoltà, 
infatti andò a trovare Gesù “di notte”, frase che qualsiasi studioso di 
esoterismo comprenderebbe come si fosse recato da lui “fuori dal 
corpo”, ossia mentre il corpo fisico dormiva. Gesù si accorse dunque 
subito che si trattava di un individuo avanzato, e incominciò ad istruirlo. 
La sua istruzione verté nella spiegazione fondamentale che il piano fi-
sico esisteva unicamente in funzione dello sviluppo di quello spirituale, 
e che accanto, e al di sopra, di esso era il mondo dello spirito che doveva 
essere perseguito e del quale occorreva conoscere gli scopi e le leggi. 
 
 “Se uno non nasce da acqua e da spirito, non può entrare nel regno di 
Dio”, gli disse Gesù. In altre parole, l’essere umano ha una duplice na-
tura: una natura terrestre e lunare, che “nasce da acqua” attraverso 
l’azione degli Angeli, e una natura celeste e solare, che nasce da spirito, 
che è lo spirito che abita il corpo terrestre; questa nascita avviene grazie 
all’azione del fuoco eseguita da parte degli Arcangeli, dei quali il Cristo 
è il Capo. È grazie a quest’ultima natura che l’uomo fa parte del regno 
di Dio. La frase “nascere dallo spirito” si può anche tradurre “nascere 



102 

 

dal fuoco”, in contrapposizione all’acqua; “fuoco” che è l’elemento ar-
cangelico per eccellenza. 
“Quel che è nato dalla carne è carne e quello che è nato dallo spirito è 
spirito”. Cioè l’essere che è visibile al nostro sguardo è quello fatto di 
carne, nato da acqua, che è destinato a morire, mentre quello che è nato 
da spirito è eterno. 
Noi dobbiamo sviluppare la nostra parte eterna, spirituale, e per farlo 
dobbiamo “rinascere dall’alto”. Queste ultime parole meravigliarono 
Nicodemo. “Come è possibile?”, chiese, “come può un uomo nascere 
quando è vecchio? Può forse entrare una seconda volta nel grembo di 
sua madre e rinascere?”.  
Appare evidente come Nicodemo continuasse a riferirsi alla nascita “da 
acqua” e non a quella “da spirito”, quindi non potesse cogliere fino in 
fondo l’insegnamento che gli stava impartendo Gesù, che parlava in-
vece di una nascita spirituale, “dall’alto”. Questo “alto” si riferisce alla 
testa dell’uomo, dove arrivano le correnti dell’energia creatrice non uti-
lizzate in basso, dove hanno la funzione di far nascere dall’acqua. È 
Gesù ora a meravigliarsi: “Come hai fatto a diventare maestro in Israele 
senza conoscere queste cose?”. In altri termini: è scaduta così in basso 
la conoscenza in Israele, da avere dimenticato cose così essenziali? I 
farisei infatti erano una setta che fondava la sua esistenza su una stretta 
osservanza rituale, in altre parole sulla forma, e come tutte le volte che 
si instaura una forma, sia pure per finalità iniziali di tipo spirituale, la 
forma prende il sopravvento sullo spirito che la animava, e col tempo 
va a finire che si è costretti ad agire per salvaguardare la forma, a pre-
scindere, e anche a scapito, dello spirito. Tutti gli insegnamenti auten-
ticamente spirituali perciò rifuggono dalla forma, dall’organizzarsi, 
confidando nella forza dello spirito, che così rimane libero e aperto ad 
ogni adattamento che i tempi col loro trascorrere sempre richiedono. 
Gesù indica la strada da seguire, che valeva per Nicodemo, ma vale 
anche per tutti noi: “Come Mosè innalzò il serpente nel deserto, così 
bisogna che sia innalzato il figlio dell’uomo”. Il “figlio dell’uomo” è 
ogni uomo che abbia intrapreso lo sviluppo interiore, che rinasca 
dall’alto, “innalzando il serpente” che è dentro di lui. Il serpente nella 
traduzione esoterica della Genesi è la colonna vertebrale, lungo la quale 



103 

 

scorrono le correnti luciferina, da una parte, che scende verso gli organi 
generatori, e quella spirituale dall’altra, il Fuoco spinale, che sale lungo 
la colonna nell’individuo che si è risvegliato, ed è “rinato dall’alto”, 
tramite la continenza, ossia la non dispersione dell’energia creatrice in 
basso. 
 
 
 
  



104 

 

  



105 

 

RITORNO IN GALILEA 

 
 
 
 
1. Incontro con la Samaritana 
 
A causa della sua fama in aumento presso i farisei, diventava pericoloso 
per Gesù restare in Giudea, perciò decise di tornare in Galilea, e per 
farlo passò attraverso la Samaria. La Samaria era una regione che gli 
Ebrei consideravano negativamente in quanto gli abitanti si erano sto-
ricamente uniti con gli Assiri e avevano sostituito la città santa di Ge-
rusalemme con la loro Garizim. In questa regione, Gesù fece un incon-
tro che ha tutto il sapore di una storia da leggere a più livelli di lettura. 
Infatti, Egli non è più circondato dalla folla, ma è solo con se stesso, nel 
deserto, perché i suoi sono andati “a fare provviste in città”. Si tratta 
perciò di un incontro dalla valenza introspettiva. 
Egli era presso il pozzo di Giacobbe, luogo che immediatamente ci ri-
porta ad un periodo nel quale la saggezza dei profeti guidava, sotto le 
ali protettrici di Jahvè, il popolo ebraico. Ed era l’ora sesta, il nostro 
mezzogiorno, rappresentando il momento in cui quella saggezza si tro-
vava al suo zenith, dal punto di vista esteriore, o all’apice della nostra 
curva evolutiva, dal punto di vista interiore. Lì avvenne l’incontro fra 
la personalità, la donna Samaritana, e lo spirito, il Cristo interiore. 
Quando evolutivamente siamo giunti al “mezzogiorno”, la curva deve 
rivolgersi verso la fonte dalla quale proviene, ma trovando la via inte-
riore. Lo spirito inizia a farsi sentire e a dirci: Sono stanco del cammino 
che ho fatto fino a qui, ho sete, dammi da bere. Effettivamente lo scopo 
per cui lo spirito si incarna nella personalità, è di attingere all’espe-
rienza con la quale alimentare l’anima.  
Ma per la personalità si tratta di qualcosa di nuovo; per la prima volta 
si è instaurato un contatto con lo spirito. Il quale fa intravedere le po-
tenzialità di quell’incontro: “Se conoscessi il dono che ho per te, sei tu 
che mi chiederesti da bere e io ti darei acqua viva”. 



106 

 

La personalità però vive nella sua dimensione, e risponde: “Come fai a 
darmi acqua, se non hai nulla con cui attingerla?”. Essa cerca ancora 
qualche strumento materiale. Ma lo spirito le risponde: “Con l’acqua 
fisica avrai di nuovo sete, perché tutte le cose materiali sono limitate. 
Mentre l’acqua che ti darò io è eterna”. Attirata da questa promessa, la 
personalità chiede quell’acqua allo spirito. Appena lo spirito comincia 
a far breccia nella personalità, quest’ultima si rende conto della sua in-
sufficienza, e diventa assetata di vita eterna.  
Gesù a questo punto sembra dire: Per fare ciò che vuoi devi andare a 
prendere tuo marito! In altre parole: l’altra polarità. Ognuno di noi è 
costituito, a livello della personalità, da una polarità che esprime la 
creatività fisica, concependo figli, ossia l’attività sessuale, e dalla pola-
rità opposta che esprime la creatività mentale, concependo pensieri, os-
sia l’attività del pensiero dialettico. Lo sviluppo spirituale richiede l’uso 
di entrambe le polarità innalzate alla testa (il “bastone innalzato nel de-
serto” da Mosè, che infatti portava una iscrizione che rappresentava un 
uomo in piedi): il “marito” della donna samaritana. La donna dice di 
non avere marito; infatti noi non siamo consapevoli di quest’altra pola-
rità che ancora non si è innalzata. Gesù riconosce che la donna ha detto 
bene, perché ha avuto “cinque mariti”, e quello che ha ora “non è suo 
marito”. Infatti, i cinque mariti sono i cinque sensi, che ci impediscono 
di vedere il piano spirituale. Bisogna superare questa forma di perce-
zione per vedere il sesto marito e considerarlo l’altra parte di sé.  
La donna allora lasciò la brocca, cioè i bisogni meramente materiali, e 
riconobbe il Cristo quale il Messia, il Salvatore; l’intuizione propria-
mente femminile già la ispirava interiormente, contrariamente a Nico-
demo, che fece più fatica a riconoscere gli insegnamenti di Gesù: 
“Come è possibile questo?”. “Non è né Gerusalemme né Garizim”, 
disse Gesù alla donna, “il luogo dove adorare Dio: il luogo è dentro di 
te, perché Dio dev’essere adorato in spirito e verità”. 
Alla fine dell’incontro, Gesù dà incarico alla donna di “andarlo a dire a 
tutti”, le dà, cioè, una missione da compiere di carattere missionario e 
sacerdotale. Prova che per Lui non c’è da fare alcuna distinzione fra 
uomo e donna: entrambi sono ai suoi occhi, e quindi dovrebbero esserlo 
agli occhi del vero cristiano, della stessa importanza e valore spirituale. 



107 

 

Questo incontro nel deserto è una delle occasioni nelle quali il Cristo 
usava un corpo fittizio e si appartava per permettere ai corpi fisico e 
vitale di Gesù di ripristinare le forze dopo avere per qualche tempo ospi-
tato lo spirito solare. Ma sono energie spirituali, non quelle fisiche, che 
possono assolvere a questo compito, perciò, al ritorno dei discepoli, egli 
rifiuta il cibo materiale che hanno portato: “Ho da mangiare un cibo che 
voi non conoscete”. 
Gesù si fermò due giorni in quella città, e tutti lo riconobbero e credet-
tero nella sua parola. 
 
 
2. Moltiplicazione dei pani e dei pesci  
 
Nel piano fisico, che è il piano degli effetti, tutto è limitato: se voglio 
io una cosa devo sottrarla ad un altro, poiché la legge imperante è mors 
tua, vita mea. A meno di non creare io stesso una cosa nuova, ma devo 
sempre partire da qualcosa di già esistente; non è possibile creare ex-
novo. Neppure gli alchimisti avevano questa pretesa: essi volevano tra-
sformare la materia, non crearla. 
Vediamo però che dove impera la vita troviamo che continuamente que-
sta si rinnova e si moltiplica. In teoria potremmo seminare tutto il pia-
neta e produrre tutto il cibo che ci serve, e se non lo facciamo è perché, 
soggetti come siamo al mors tua, vita mea, diamo la precedenza al de-
predare e al dividere anziché al moltiplicare.  
Noi infatti non sappiamo che cosa sia la vita: manipoliamo le forme 
viventi, ma senza conoscere la vita in sé. In realtà, secondo gli insegna-
menti esoterici tutto è vivente, nella terra, sotto terra, negli oceani e 
sotto gli oceani, nel cosmo e negli altri pianeti, nel sole e nelle altre 
stelle. Ma la vita a noi sfugge, e abbiamo l’illusione di conoscerla per-
ché cincischiamo sulle forme e sulle cellule, sul DNA e sui geni, ma 
non sappiamo far vivere un sasso. Dobbiamo sempre partire da qual-
cosa che sia già vivo, non sappiamo immettere vita in un corpo che sia 
inerte. La vita appartiene all’universo ed è nata con lui; se per assurdo 
essa per un solo istante non ci fosse sulla terra, sparirebbe per sempre. 
Si manifesta nelle forme fisiche che noi consideriamo viventi nel modo 



108 

 

che conosciamo, ma è indipendente da esse: non è la forma a produrre 
la vita, bensì la vita ad abitare la forma, per tutto il tempo in cui quella 
forma le è utile. Essa appartiene al mondo spirituale, che è il piano delle 
cause, dove la legge dice che tutto è di tutti contemporaneamente. 
Senza alcun limite. 
Il Cristo fa parte di questa dimensione, perciò ha potuto semplicemente 
salire al piano degli archetipi e moltiplicare le forme che aveva in mano: 
5 pani e 2 pesci, per sfamare cinquemila uomini (il che significa che 
occorre aggiungervi le donne e i bambini che non erano neppure con-
tati), fino ad avanzarne dodici ceste. C’è da notare che l’avanzo non ha 
alcun senso nei piani spirituali; può esistere solo in quello materiale. Il 
cibo perciò era davvero fisico, e come tale fu consumato. Che il 5 e il 2 
siano un richiamo al piano fisico, lo dice il significato che possiamo 
attribuire loro: 5 sono i sensi fisici e il 2 rimanda alla dualità, che regna 
in questa dimensione. Ma ci suggeriscono anche che come ogni forma 
è sostenuta dall’attività degli archetipi nei piani spirituali, attraverso 
essa è pertanto possibile risalire a quelli. 
 
La cosa interessante di questo racconto, comunque, è la sua simbologia 
esoterica. Quando si parla di “masse” o di “moltitudini”, abbiamo a che 
fare con un’Era precedente a quella futura, che sarà l’Era dell’Acquario. 
Nell’Era dell’Acquario sarà l’individuo al centro del lavoro iniziatico e 
spirituale, mentre nell’Era dei Pesci – che sta ora volgendo al tramonto 
– è ancora la “massa” ad essere oggetto di questo influsso spirituale 
esteriore. In quest’Era si agisce secondo la legge del minimo comune 
multiplo, secondo la quale tutti si devono adattare ed equiparare al li-
vello dell’elemento più basso. Tutti sono uguali ne è il motto, derivan-
done l’idea che uno vale l’altro ed è sostituibile da un altro qualsiasi. 
Nell’Era dell’Acquario, invece, sarà l’individuo a fare la differenza, e 
ciascuno metterà a disposizione le sue peculiari e uniche caratteristiche. 
In questo modo, ognuno sarà insostituibile, e la sua perdita sarà una 
perdita per tutti gli altri. 
Le dodici ceste portano subito alla mente i dodici segni dello zodiaco. 
Ogni Era è retta dalla costellazione che le dà il nome e da quella ad essa 
opposta che ne dà la meta ideale. L’Era dei Pesci è perciò retta dai Pesci 



109 

 

e dal suo opposto: la Vergine, la quale è rappresentata con una spiga di 
grano in mano: ecco i pani e i pesci.  
Nel suo gettare le basi per l’Era dell’Acquario, Gesù dovette sempre 
fare i conti con l’Era nella quale si trovava, e anche questo ci dà una 
grande lezione: è inutile parlare di algebra ad un bambino dell’asilo, 
bisognerà aspettare che giunga ad un grado superiore, ma nel frattempo 
dobbiamo aiutarlo parlandogli al suo livello. Se non facciamo questo, 
non arriverà preparato quando sarà pronto per un insegnamento supe-
riore.  
 
 
3. Gesù “cammina sulle acque” 
 
Ecco che troviamo Gesù ancora in ritiro, per il motivo che ormai ben 
conosciamo. I discepoli cercarono di precederlo andando in barca 
dall’altro lato del lago di Tiberiade, in Galilea. Ad un certo punto, era 
sera, videro una figura camminare sull’acqua del lago e andare loro in-
contro, e si spaventarono molto; pensavano che fosse un fantasma, o 
qualcosa del genere. Quando fu più vicino si fece riconoscere: “Sono 
io, non abbiate paura”: era Gesù. 
In questo episodio troviamo Gesù che li stava istruendo sul necessario 
controllo sopra le correnti del piano astrale, cioè del corpo emozionale. 
Non è possibile andare oltre un certo livello di istruzione se prima non 
si ottiene il pieno controllo di sé, perché i risultati potrebbero ritorcersi 
contro l’aspirante oltre che diventare pericolosi per chi gli fosse vicino. 
L’acqua raffigura la dimensione emozionale, perciò “camminare sulle 
acque” ha il chiaro significato di averne il controllo. “Soffiava un forte 
vento” infatti, ma Gesù non ne era per nulla disturbato o impedito nel 
suo procedere, tanto che sembrava voler addirittura superare la barca. 
Pietro era fra coloro che stavano per essere istruiti, e ad un certo punto 
cercò di saggiare il suo grado di apprendimento ed esercizio. Chiese 
infatti a Gesù di provare a scendere anche lui dalla barca, cosa che fece, 
ma alla prima raffica di vento “si spaventò” rischiando di annegare.  
Ecco uno dei pericoli che si possono incontrare inoltrandosi nel piano 
astrale impreparati: le nostre stesse paure vi producono immagini, 



110 

 

situazioni e quadri spaventosi, e se non riusciamo immediatamente a 
correggerci rischiamo di non uscirne indenni. Gesù infatti, da buon 
istruttore, intervenne al grido di Pietro: “Signore, salvami!”, rimprove-
randolo per avere dubitato. 
Spesso chi si inoltra negli studi esoterici è preso dall’ansia di ottenere 
capacità che ai suoi occhi gli paiono superlative e meravigliose, ma ben 
presto si accorge che bisogna pagarne il prezzo, in moneta di impegno, 
fedeltà e costanza, oltre che di cadute e risalite. Se siamo sinceri, co-
munque, al richiamo “Signore, salvami”, le forze spirituali accorre-
ranno in nostro soccorso. 
  



111 

 

LA TRASFIGURAZIONE 
 
 
 
 
1. Nella dimensione Cristica 
 
Era giunto finalmente il momento di dare inizio alla parte più avanzata 
dell’istruzione: Gesù prese i tre discepoli che erano in grado di salire a 
quelle altezze, Pietro, Giacomo e Giovanni, e li portò “su un alto 
monte”. 
Si ritrovarono, grazie alla spinta del Cristo, nella dimensione che è la 
sua sede, il piano spirituale Cristico, quel piano che copre tutto l’uni-
verso e che non conosce separazione al suo interno: sotto di esso i piani 
inferiori iniziano a suddividersi sempre di più, fino ad arrivare a quello 
che più soffre questa condizione, il piano fisico, ma nel piano spirituale 
Cristico, sede del Cristo cosmico, Tutto è Uno.  
Per formarci un’immagine, possiamo considerare il monte Tabor come 
il centro di un grande disco, del quale gli esseri umani occupano solo la 
circonferenza, corrispondente al piano fisico. Man mano che ci si allon-
tana dalla circonferenza verso il centro, si attraversano i vari piani co-
smici, ma solo gli iniziati possono farlo in maniera consapevole. E solo 
i più grandi iniziati possono arrivare fino al centro. 
Noi che abitiamo nella circonferenza viviamo nello spazio-tempo, per-
ché per spostarci da un punto all’altro della stessa impieghiamo del 
tempo, e possiamo farlo in una sola direzione. Avvicinandoci al centro, 
se solo potessimo farlo, lo spazio fra un punto e l’altro di un piano si 
riduce, e con esso il tempo necessario a percorrerlo. Fino ad arrivare al 
centro: dal centro, dalla dimensione Cristica, possiamo abbracciare tutti 
i piani e tutti i punti di ciascun piano senza spostarci. Non c’è più spa-
zio-tempo, né passato, presente o futuro: tutto è un eterno presente. 
Questa è la dimensione nella quale il Cristo portò i suoi tre discepoli 
più avanzati. Che cosa videro? Videro il futuro della nostra evoluzione 
e lo scopo della missione del Cristo e della loro, videro il Cristo vestito 
dell’abito solare fatto di pura luce, e videro le tappe evolutive che li 



112 

 

avevano condotti fino a lì. E videro Mosè ed Elia, entrambi incarnazioni 
dello stesso spirito o Sé, nel loro tempo abitante il corpo fisico di Gio-
vanni il Battista. 
Da allora per tutti gli uomini si è aperta la via per l’edificazione inte-
riore del corpo trasfigurato: il corpo radioso o corpo di luce. Possiamo 
forse solo immaginare lo stato di esaltazione che prese i tre discepoli, i 
quali subito chiesero che quest’esperienza non avesse termine, prenden-
dosi un rimprovero da parte di Gesù, perché loro compito, che ormai 
avrebbero dovuto conoscere, sarebbe stato quello di far sì che tutti gli 
uomini cominciassero a costruire il corpo animico, e non tenere per sé, 
egoisticamente, quella esperienza, per quanto esaltante fosse per loro.  
 
 
2. Istruzioni del Cristo 
 
Ad esperienza terminata, Gesù disse loro di non raccontare a nessuno 
l’accaduto fino a quando il Figlio dell’uomo sarebbe resuscitato dai 
morti, e questo possiamo comprenderlo anche alla luce del fatto che 
chiunque riesca, da alto iniziato, a risalire fino a quella dimensione a-
spaziale e a-temporale, è impossibilitato a riferire quello che ha visto, 
perché esula del tutto dalla nostra capacità comprensiva. Può solo cer-
care di ricostruire i quadri cui ha assistito, facendoli decadere nella dia-
lettica spazio-temporale che ci è indispensabile per comunicare fra di 
noi.  
Da quanto detto, dovremmo ricavare la comprensione che quando un 
insegnamento viene definito “segreto”, non nasconde un intento elitario 
o di potere, ma più verosimilmente la necessità o l’impossibilità di di-
vulgarlo; necessità perché “dare le perle ai porci” diventa pericoloso, se 
questi ultimi non sono coscienti della portata e potenziale uso che si può 
fare di quegli insegnamenti, impossibilità perché sarebbe come volere 
spiegare la radice quadrata ad un bambino di prima elementare: sempli-
cemente non potrebbe ancora capirla. Ciò non toglie che un domani sarà 
perfettamente in grado di farlo. 
“Ma le scritture non dicono che prima del Figlio dell’uomo deve venire 
Elia?”, chiesero gli apostoli a Gesù. “Elia è già venuto, ma hanno fatto 



113 

 

di lui quello che hanno voluto, come era scritto”, rispose Gesù. Al che 
essi compresero che parlava di Giovanni il Battista. Evidenza dell’in-
segnamento sulla reincarnazione, della quale già avevano avuto dimo-
strazione dalla visione sul monte Tabor. 
 
I tre ultimi episodi esaminati, possiamo considerarli come tappe pro-
gressive dell’insegnamento del Cristo ai discepoli: la moltiplicazione 
dei pani come relativa all’istruzione sul piano etereo, il camminare sulle 
acque come quella relativa al piano astrale o emozionale, e la trasfigu-
razione come in relazione all’istruzione sul piano mentale. 
 
 
3. Morte di Giovanni il Battista 
 
Mentre Gesù era in Galilea, Erode teneva Giovanni il Battista in pri-
gione, perché ne denunciava il comportamento immorale, avendo egli 
come concubina Erodiade, che era moglie di suo fratello Filippo. Tut-
tavia Erode considerava Giovanni un uomo giusto, nonostante predi-
casse cose che lui non comprendeva. Erodiade però odiava Giovanni 
per il giudizio che dava su di lei. 
Avvenne che durante una festa data da Erode per il suo compleanno, la 
figlia di Erodiade, Salomè, incantò tutti ballando con sensualità, spin-
gendo Erode a dirle che qualunque cosa avesse chiesto, lui 
gliel’avrebbe data. Sospinta dalla madre, Erodiade chiese la testa di 
Giovanni, cosa che a quel punto Erode non poté rifiutare. La testa di 
Giovanni il Battista fu così tagliata e portata su un vassoio alla ragazza, 
che la diede alla madre. 
Fin qui la storia, ma anche questo racconto può essere messo sotto la 
lente dell’interpretazione esoterica. Dobbiamo sempre tenere presente 
che i vangeli e i racconti che contengono non hanno finalità documen-
taristica, ma sono stati scritti con lo scopo di trasmettere degli insegna-
menti, e sarebbe un errore dibatterne la veridicità e attendibilità storica 
senza tenere conto del vero scopo per cui furono trasmessi. È uno dei 
motivi per i quali affermiamo che furono stesi da Iniziati, e comunica-
vano insegnamenti a più livelli di lettura. 



114 

 

Ecco che i personaggi di questo episodio possono rappresentare i di-
versi aspetti della personalità di ciascuno di noi: Giovanni la mente su-
periore o intuizione, Erode la mente razionale dialettica, di per sé inca-
pace di riconoscere i suggerimenti dello spirito, ma timorosa di tutto 
quanto non riesce a comprendere appieno, Erodiade e Salomè il corpo 
emozionale, con la passionalità e la cupidigia che lo posseggono. Que-
ste ultime pulsioni influenzano la mente, che ha sede nella testa attra-
verso la quale lo spirito dovrebbe comunicarle le sue ispirazioni. Ma 
Erode “perde la testa”, e diventa succube della cupidigia che ne dirige 
l’azione. 
Giovanni però non è che il precursore del Cristo, e il Cristo interiore sta 
lavorando entro ognuno di noi per trovare una via d’accesso differente 
per giungere alla testa: e la via è attraverso il cuore. Il cuore è l’unico 
muscolo appartenente al sistema muscolare involontario ad avere le 
striature caratteristiche del sistema volontario: esso sta tramutandosi in 
muscolo volontario grazie al lavoro Cristico che avviene in noi. Recen-
temente si è scoperto che nel cuore vi è un tipo di cellula che si riteneva 
fosse presente solo nel cervello; cuore e cervello iniziano già a dialo-
gare, e in futuro diventerà consapevole la forma di conoscenza propria 
del cuore e dell’emisfero cerebrale destro, sede dell’intuizione. 
  



115 

 

L’INIZIO DELLA FINE 

 
 
 
 
1. Verso Gerusalemme  
 
Ovviamente sempre Gesù aveva conosciuto come si sarebbe conclusa 
l’esperienza che andava conducendo. Non è cosa da poco conto, perché 
dobbiamo ricordare che una parte dell’essere composito che chiamiamo 
“Gesù-Cristo” era del tutto umana, e quindi detta conoscenza portava 
certamente le sue conseguenze emozionali e mentali. Proviamo a pen-
sare come vivremmo noi se conoscessimo la data della nostra morte: 
non ci sarebbe giorno che non faremmo il conto di quanto tempo ab-
biamo ancora davanti, e questo certamente sconvolgerebbe la nostra 
esistenza, condizionandola pesantemente. Nonostante qualcuno super-
ficialmente potrebbe considerare utile tale conoscenza, in realtà sarebbe 
una sciagura che si trasformerebbe in un ostacolo forse insormontabile 
sull’esito e la bontà della nostra esperienza terrena. Ben pochi sono 
quelli che sarebbero in grado di non farsi toccare in profondità. Le leggi 
che reggono la nostra vita, anche quando ci sembra di non condividerle, 
in realtà sono meravigliose, e sono un aiuto indispensabile ad ottenere 
il massimo possibile da quello che l’evoluzione attende da noi mentre 
viviamo in un corpo di carne. Un ragionamento analogo potremmo fare 
nei confronti delle vite passate: quanti di noi potrebbero sopportare la 
conoscenza di tutte le cose sbagliate commesse in esistenze precedenti? 
Spesso viviamo sensi di colpa difficili da superare riguardanti azioni 
commesse in questa vita, che forse non sono nulla al confronto con la 
quantità e qualità delle azioni commesse in tutte le vite; se così non 
fosse non dovremmo patire un karma difficile. Eppure sembra che la 
ricerca con leggerezza delle vite passate sia diventato – per chi ha ac-
cesso alla conoscenza della teoria della rinascita – una specie di sport, 
senza rendersi conto di come tale conoscenza potrebbe colpire la nostra 
vita attuale. Per non parlare del rischio di innescare una morbosa ricerca 



116 

 

di parenti ed affetti trascorsi, che nella vita presente o non devono avere 
più significato o hanno mutato il tipo di relazione con noi.  
Ma Gesù non era solo. Aveva liberamente scelto la missione dall’esito 
della quale sapeva dipendere il destino dell’umanità, e viveva una vici-
nanza speciale con il Padre celeste; inoltre, quando si ritirava per rica-
ricarsi, gli Esseni gli erano certamente vicini e lo consolavano. Anche 
gli angeli spesso gli davano il loro sostegno. In realtà, il destino della 
Terra è osservato in modo speciale da tutte le potenze spirituali, sempre 
ossequiose della nostra libertà. 
Arrivò alla fine il momento in cui Egli sapeva che stava per portarlo 
all’ora dell’estremo sacrificio, per compiere il quale doveva rientrare a 
Gerusalemme. Già le menzogne e le accuse che scribi e farisei diffon-
devano su di Lui cominciavano a fare effetto tra le folle, rafforzate dal 
suo comportamento che andava spesso contro le usanze e le leggi con-
solidate, per cui anche il suo seguito andava diminuendo. E sappiamo 
quanto fosse facile fare arrabbiare le popolazioni che lo circondavano. 
Giunse fino al punto di indurlo a interrogare i suoi stessi discepoli: “La 
gente chi dice che sia il figlio dell’uomo?”. La loro risposta rivela chia-
ramente che fra i suoi insegnamenti – e fra le classi colte - era previsto 
anche quello della rinascita; infatti risposero: “Alcuni Giovanni il Bat-
tista, altri Elia, altri Geremia o qualcuno dei profeti”. Gesù non negò 
che questa fosse una possibilità: era il loro Maestro, se la rinascita non 
faceva parte dell’insegnamento, avrebbe dovuto intervenire per negare 
decisamente un’idea di quel tipo. Invece si limitò a dire: “Voi chi dite 
che io sia?”.  
Pietro rispose: “Tu sei il Cristo, il Figlio del Dio vivente”. Può esservi 
risposta più ispirata di questa? È evidente che Pietro trovò in 
quell’istante accesso alla propria intuizione spirituale; cosa che Gesù 
riconobbe immediatamente: "Beato te, Simone figlio di Giona, perché 
né la carne né il sangue te l'hanno rivelato, ma il Padre mio che sta nei 
cieli”. Frase alquanto enigmatica in effetti. "Giona" significa colomba, 
che è, come già sappiamo, una rappresentazione dello Spirito Santo. 
La citazione di Gesù si riferisce a Giona 2: 1, dove leggiamo:  
 



117 

 

“Ma il Signore dispose che un grosso pesce inghiottisse Giona; Giona 
restò nel ventre della Balena tre giorni e tre notti”.  
 
La “Balena” è un segno celeste che indica un periodo evolutivo: quello 
che precedette l'avvento del Cristo sulla Terra ("tre giorni e tre notti", 
come dichiarano le tradizioni esoteriche, ossia i periodi – e sottoperiodi 
corrispondenti – di Saturno, Sole e Luna, e le Notti Cosmiche d’inter-
vallo). In questo lasso di tempo fu Jahvè, lo Spirito Santo, che "dall'in-
terno" (inghiottito) condusse la Terra nella sua evoluzione. Quando 
giunse il momento di cominciare la formazione iniziatica degli uomini 
perché provvedessero autonomamente alla conduzione del pianeta, lo 
Spirito Santo passò "il testimone" al Cristo al momento del Battesimo, 
che scese su di lui "come una colomba". Con la sua risposta Pietro seppe 
dare pieno significato al termine “Cristo”, non visto come un condot-
tiero che avrebbe liberato il popolo Ebreo, ma come il Redentore venuto 
per salvare l’umanità nel suo insieme. 
Gesù proseguì: “E io ti dico: Tu sei Pietro (petros = pietra) e su questa 
pietra (petra) edificherò la mia chiesa". In I Corinzi 10: 9 l’apostolo 
Paolo ha infatti scritto: "Questa pietra è Cristo". La pietra rappresenta 
quindi il Cristo Interiore, e Pietro viene identificato come un iniziato ai 
Misteri Cristiani, "Figlio di Giona", ossia uomo appartenente al lavoro 
di elevazione spirituale della Terra, in grado di usare questa "pietra" per 
edificare il tempio interiore o "chiesa": il corpo in cui abiti il Cristo 
Interiore. 
Possiamo inoltre interpretare in chiave interiore anche la domanda di 
Gesù, dicendo: “Voi chi dite che è l’Io sono?”. E la risposta è sempre 
la stessa, ovviamente: il Cristo Interiore. 
Gesù conclude: "A te dunque darò le chiavi del regno dei cieli, e tutto 
ciò che legherai sulla terra sarà legato nei cieli, e tutto ciò che scioglierai 
sulla terra sarà sciolto nei cieli". Pietro ottiene così il potere di interve-
nire sul proprio destino o karma, e di modificarlo, grazie alla visione 
che supera il tempo della sola esistenza terrena ("né la carne, né il san-
gue, ma il Padre te l'ha rivelato"). Riceve perciò "le chiavi del Regno 
dei Cieli": la possibilità di abitare nelle dimensioni spirituali. 
 



118 

 

Gesù da allora, dopo averli ammoniti di non riferire a nessuno che Egli 
era il Cristo, cominciò ad informarli su come doveva proseguire e avere 
termine la sua missione, e della necessità di tornare a Gerusalemme. 
Dopo di che aggiunse: “Se qualcuno vuol venire dietro a me rinneghi 
se stesso, prenda la sua croce e mi segua. Perché chi vorrà salvare la 
propria vita, la perderà; ma chi perderà la propria vita per la mia causa, 
la troverà”. È chiaro che questo discorso non riguarda solo i discepoli, 
ma tutti noi. La croce è il destino che noi stessi ci siamo costruiti nelle 
vite precedenti e con cui nasciamo. La personalità insorge contro il do-
lore che il karma che ne consegue può procurarle, ma per far crescere il 
Cristo Interiore è necessario “prendere la croce”, cioè affrontare il de-
stino ed eliminarlo con una vita retta. Solo così, non seguendo “la carne 
e il sangue”, ma le ispirazioni del proprio Sé spirituale, cioè “rinne-
gando” l’io personale, troveremo la vera vita, quella che “non ha fine”. 
 
 
2. La “Seconda Morte” 
 
Gesù termina con le seguenti parole: “In verità vi dico, vi sono alcuni 
fra i presenti che non morranno finché non vedranno il Figlio dell’uomo 
venire nel suo regno”. Si riferisce a quelli (non tutti nemmeno fra i suoi 
discepoli, a quanto pare) che “avranno trovato la vera vita”. 
Nell’Apocalisse, Giovanni (uno di quelli che “non morranno”) scrive:  
 
(Ap. 2,11) 
"Il vincitore non sarà colpito dalla seconda morte".  
 
Che cosa è questa seconda morte? La morte è l'abbandono di uno stato, 
di una forma di coscienza; fino a che noi ci identifichiamo con la per-
sonalità, perdiamo la coscienza della nostra vera essenza: lo spirito, e 
vogliamo salvare la vita terrena. Alla morte del corpo fisico (prima 
morte) non corrisponde un istantaneo abbandono della coscienza legata 
alla personalità: tutto il processo che ne segue, legato al riesame delle 
esperienze fatte attraverso i veicoli di quella stessa personalità, è ovvia-
mente ancora legato ad essa. Solo col cessare dell’analisi della vita 



119 

 

passata nel nostro percorso interiore dopo la morte, questa coscienza 
sarà abbandonata definitivamente, e se l'individuo non avrà sviluppato 
la coscienza adatta, sperimenterà per forza ancora una volta una forma 
di morte, la “seconda morte” appunto, per risorgere poi come puro spi-
rito: "la prima resurrezione" (Ap. 20,6). Infatti quando si dovrà abban-
donare del tutto la coscienza legata alla vita passata, a seguito dell’ab-
bandono di tutti i veicoli – corpo fisico, vitale, emozionale e mente – 
l’io stesso dovrà soccombere, e se non abbiamo sviluppato in noi la 
coscienza dello spirito, dovremo morire fino al processo di rinascita 
successivo. Da incarnati infatti spesso cadiamo nell’illusione di credere 
che la coscienza sia legata alla personalità, in particolar modo alla 
mente, mentre l’autocoscienza pura, il senso di esistere, è libera dai 
veicoli, ed appartiene allo spirito, al Sé, al di sopra dei corpi della per-
sonalità.  
Ma chi avrà fatto questo lavoro, che può essere sviluppato solo nel 
corso della vita fisica, sarà “il vincitore”, come lo ha chiamato Gio-
vanni, e non avrà più interruzione di coscienza, cioè non morirà più. 
 
 
3. Questioni di sangue 
 
Appena mise piede in Giudea, subito i farisei cercarono di metterlo alla 
prova, per denigrarlo agli occhi della gente che lo seguiva.  
Avvicinatisi, gli domandarono: «È lecito ad un marito ripudiare la pro-
pria moglie?». Ma egli rispose loro: «Che cosa vi ha ordinato Mosè?». 
Dissero: «Mosè ha permesso di scrivere un atto di ripudio e di riman-
darla».  
Allora Gesù disse loro: «Per la durezza del vostro cuore egli scrisse per 
voi questa norma. Ma all'inizio della creazione Dio li creò maschio e 
femmina; per questo l'uomo lascerà suo padre e sua madre e i due sa-
ranno una carne sola. Sicché non sono più due, ma una sola carne. 
L'uomo dunque non separi ciò che Dio ha unito». 
Questo passaggio è stato spesso utilizzato in modo improprio, perché 
non se ne sa indagare il significato. Gesù vi fa due citazioni tratte della 
Genesi, che occorre saper leggere per giudicare correttamente: 



120 

 

 
1° - Genesi 1,27:  
Dio creò l'uomo a sua immagine; a immagine di Dio lo creò (tempo 
passato); maschio e femmina li creò.  
 
Questa frase compare in Genesi PRIMA della creazione di Eva, prima 
cioè che l'uomo fosse scisso (sesso) fra maschio e femmina; per questo 
era "a immagine di Dio": era ermafrodito = "maschio e femmina". Ri-
cordiamo: “Maschio e femmina li creò” (Gen. 1:27). 
 
2° - Genesi 2,24: 
Per questo l'uomo abbandonerà (tempo futuro) suo padre e sua madre 
e si unirà a sua moglie e i due saranno una sola carne. 
 
Questa seconda frase fa seguito immediato alla creazione di Eva, ossia 
viene DOPO del primo essere sessuato tratto da un "lato" (costola) 
dell'uomo ermafrodito. 
Gesù conclude dicendo che "l'uomo lascerà suo padre e sua madre e i 
due saranno una carne sola": non vuol dire che non ci si può separare 
dopo il matrimonio, ma che si dovrà tornare ermafroditi, e solo la "du-
rezza del nostro cuore" ci impedisce di comprenderlo, e soprattutto di 
compierlo. Il ritorno all'Eden - nel posto che il Cristo ha preparato per 
noi e dove lo incontreremo nuovamente "fra le nubi" nella Nuova Ge-
rusalemme - richiede il superamento dello stato sessuato ("abbandonare 
padre e madre") e il ritorno a quello ermafrodito. 
Riprova di ciò è la conclusione, dove Gesù dice: "Non tutti capiscono 
questa parola, ma solo coloro ai quali è stato concesso. Infatti vi sono 
eunuchi che sono nati così dal grembo della madre, e ve ne sono altri 
che sono stati resi tali dagli uomini, e ve ne sono altri ancora che si sono 
resi tali per il regno dei cieli. Chi può capire, capisca". 
 
In questo modo e con questo tipo di messaggi Gesù faceva passare il 
suo insegnamento, che mirava a liberare l’individuo dalle catene della 
coscienza di gruppo che era ormai da superare, per iniziare a renderlo 



121 

 

sempre più responsabile e autonomo. Non solo dalla “famiglia”, ma an-
che dalle divisioni conseguenti ai gruppi sociali e nazionali.  
Ad esempio, un giorno di quelli il solito dottore della legge, ricordando 
la Legge che prescrive di “amare il prossimo”, chiese a Gesù: “Chi è il 
mio prossimo?”. Abbiamo già esaminato che cosa significava “pros-
simo” per gli Ebrei, ma Gesù volle essere più esplicito attraverso il rac-
conto di una parabola. 
 
Luca 10:30-35 
Un uomo scendeva da Gerusalemme a Gerico e incappò nei briganti 
che lo spogliarono, lo percossero e poi se ne andarono, lasciandolo 
mezzo morto. Per caso, un sacerdote scendeva per quella medesima 
strada e quando lo vide passò oltre dall’altra parte. Anche un levita, 
giunto in quel luogo, lo vide e passò oltre. Invece un Samaritano, che 
era in viaggio, passandogli accanto lo vide e ne ebbe compassione. Gli 
si fece vicino, gli fasciò le ferite versandovi olio e vino. Poi, caricatolo 
sopra il suo giumento, lo portò a una locanda. Il giorno seguente 
estrasse due denari e li diede all’albergatore dicendo: Abbi cura di lui 
e ciò che spenderai in più te lo rifonderò al mio ritorno. 
 
Il dottore della legge dovette ammettere che solo il Samaritano, male 
considerato fra gli Ebrei, fu il “prossimo” per quell’uomo, mentre né il 
sacerdote né il levita, molto stimati in società, lo erano stati. La Legge 
scritta, o esteriore, non può mai prevedere tutto quanto potrebbe acca-
dere per regolarlo, e se fosse la sola a cui attenersi – se cioè non aves-
simo una coscienza interiore a guidarci – faremmo come quel sacerdote 
e quel levita, essendo sempre possibile aggirarne il contenuto con con-
torsioni mentali e finezze verbali. “Il sabato è fatto per l’uomo, non 
l’uomo per il sabato”, ebbe occasione Gesù di dire in un’altra occor-
renza. 
Così Egli dimostrò che non è l’appartenenza ad un dato gruppo a ren-
dere degno un uomo, ma la sua capacità di seguire i dettami della pro-
pria coscienza. 
  



122 

 

  



123 

 

LA PARABOLA DEL FIGLIO PRODIGO 
 
 
 
 
1. Significato interiore  
 
Merita un capitolo a parte la parabola del “figlio prodigo”, perché na-
sconde molti importanti significati. La possiamo esaminare da almeno 
due punti di vista: nel suo significato individuale e in quello cosmico-
evolutivo. 
Leggiamo prima di tutto come Luca ci riferisce la parabola di Gesù: 
 
Luca 15:11-32 
Un uomo aveva due figli. Il più giovane dei due disse al padre: «Padre, 
dammi la parte di patrimonio che mi spetta». Ed egli divise tra loro le 
sue sostanze. Pochi giorni dopo, il figlio più giovane, raccolte tutte le 
sue cose, partì per un paese lontano e là sperperò il suo patrimonio 
vivendo in modo dissoluto. Quando ebbe speso tutto, sopraggiunse in 
quel paese una grande carestia ed egli cominciò a trovarsi nel biso-
gno. Allora andò a mettersi al servizio di uno degli abitanti di quella 
regione, che lo mandò nei suoi campi a pascolare i porci. Avrebbe vo-
luto saziarsi con le carrube di cui si nutrivano i porci; ma nessuno gli 
dava nulla.17Allora ritornò in sé e disse: «Quanti salariati di mio padre 
hanno pane in abbondanza e io qui muoio di fame! Mi alzerò, andrò da 
mio padre e gli dirò: Padre, ho peccato verso il Cielo e davanti a 
te; 19non sono più degno di essere chiamato tuo figlio. Trattami come 
uno dei tuoi salariati». Si alzò e tornò da suo padre. 
Quando era ancora lontano, suo padre lo vide, ebbe compassione, gli 
corse incontro, gli si gettò al collo e lo baciò. Il figlio gli disse: «Padre, 
ho peccato verso il Cielo e davanti a te; non sono più degno di essere 
chiamato tuo figlio». Ma il padre disse ai servi: «Presto, portate qui il 
vestito più bello e fateglielo indossare, mettetegli l'anello al dito e i 
sandali ai piedi. Prendete il vitello grasso, ammazzatelo, mangiamo e 



124 

 

facciamo festa, perché questo mio figlio era morto ed è tornato in vita, 
era perduto ed è stato ritrovato». E cominciarono a far festa. 
Il figlio maggiore si trovava nei campi. Al ritorno, quando fu vicino a 
casa, udì la musica e le danze; chiamò uno dei servi e gli domandò che 
cosa fosse tutto questo. Quello gli rispose: «Tuo fratello è qui e tuo pa-
dre ha fatto ammazzare il vitello grasso, perché lo ha riavuto sano e 
salvo». Egli si indignò, e non voleva entrare. Suo padre allora uscì a 
supplicarlo. Ma egli rispose a suo padre: «Ecco, io ti servo da tanti 
anni e non ho mai disobbedito a un tuo comando, e tu non mi hai mai 
dato un capretto per far festa con i miei amici. Ma ora che è tornato 
questo tuo figlio, il quale ha divorato le tue sostanze con le prostitute, 
per lui hai ammazzato il vitello grasso». Gli rispose il padre: «Figlio, 
tu sei sempre con me e tutto ciò che è mio è tuo; ma bisognava far festa 
e rallegrarsi, perché questo tuo fratello era morto ed è tornato in vita, 
era perduto ed è stato ritrovato» 
 
Di solito, alla prima lettura l’esclamazione che sfugge dalla bocca è: 
“Non è giusto!”, e si parteggia per il figlio più vecchio. In effetti, col 
termine giusto, noi invochiamo qualcosa che ha a che fare con la legge; 
e secondo la legge il padre ha fatto qualcosa di inappropriato, pre-
miando di più chi l’ha sfidata e lasciando indietro chi invece con sacri-
ficio e dedizione l’ha sempre osservata. C’è un altro racconto nella Bib-
bia, già da noi esaminato, che riguarda due fratelli: Caino e Abele. Lì 
vediamo però che chi è obbediente e fedele servo del Signore, che non 
si ingegna a uscire dal seminato, come si dice, viene premiato, mentre 
chi si ingegna e non si accontenta di quello che ha ricevuto prendendo 
l’iniziativa di fare da solo qualcosa di diverso e/o di nuovo, viene invece 
visto con cattivo occhio. Si potrebbe dire che i due racconti vogliano 
dimostrare due cose che sono l’una l’opposto dell’altra. Ma anziché es-
sere una contraddizione, proprio questa differenza è la chiave dell’inse-
gnamento che dobbiamo trarne.  
Sarebbe troppo superficiale arrivare alla conclusione che ciò che Gesù 
ci vuole indicare con questa parabola è che l’amore non ha limiti e il 
perdono deve essere sempre dato a chi si pente degli errori che ha com-
messi. In realtà, vi troviamo proprio la novità portata da Gesù: la Legge, 



125 

 

sulla quale ordinariamente usiamo basare il concetto di giustizia, 
dev’essere interiorizzata. Non è più sufficiente obbedire alla legge ba-
sandosi sulla lettera della stessa per comportarci bene; dobbiamo com-
portarci bene perché in coscienza è bene comportarci bene, a prescin-
dere da indicazioni o prescrizioni esterne, e perché sentiamo che è bene 
comportarci in quel modo. Sotto Jahvè e Mosè, ossia sotto la Legge, era 
sufficiente, anzi necessario per una popolazione non matura sufficien-
temente per comprendere da sola che cosa era bene e cosa male, che la 
società fosse basata sull’obbedienza alla legge. Non veniva richiesto di 
essere d’accordo: bastava obbedire. Non possiamo dire che anche al 
giorno d’oggi tutti abbiamo superato questa fase, ma è il passo che dob-
biamo cominciare a fare, e a questo mirava l’insegnamento di Gesù, che 
è diretto a tutti noi.  
Il fratello più vecchio aveva seguito la legge, si era sempre comportato 
bene, e riteneva che questo fosse sufficiente. Il fratello più giovane 
aveva fatto la sola cosa che era invece necessaria per arricchire la co-
scienza interiore: affrontare il mondo, attraversare l’esperienza fino ad 
arrivare alla conclusione che nel mondo non c’è la vera felicità, ma solo 
illusione. Ha capito, ed è ritornato arricchito interiormente; ci è arrivato 
da solo, grazie alla sua esperienza. “Era morto”, dice il padre di lui, 
come siamo morti tutti noi quando guardiamo solo alla parte materiale 
della vita, “ed è tornato in vita”. Questo ha voluto premiare, nella para-
bola, il padre abbracciandolo.  
Non è forse la storia di tutti noi? “Nel mondo ma non del mondo” viene 
detto, ma per arrivare a questa meta elevata bisogna prima essere “del 
mondo”. Tutti noi siamo nel mondo, stiamo attraversandolo con le no-
stre esperienze. Per crescere spiritualmente e riabbracciare il Padre dal 
quale proveniamo, non dobbiamo “tornare indietro”, ma dobbiamo al 
contrario “andare avanti”, perché la via del ritorno è differente da quella 
dell’andata. Proprio come sono differenti i due racconti di Caino ed 
Abele da una parte, e del Figlio prodigo dall’altra. 
D’altra parte, tutte le leggi naturali, cioè divine, devono essere conside-
rate come entità viventi: non sono rigide, come sarebbero se fossero 
automatiche, ma si adattano alle situazioni che via via si creano, per cui 
non ne troveremo mai l’applicazione integrale e standardizzata, nel 



126 

 

senso che tengono in primo luogo all’obiettivo per cui esistono, cam-
biando di volta in volta il proprio agire in funzione di esso. 
 
 
2. Significato cosmico ed evolutivo 
 
Le ultime parole già ci hanno fatto avvicinare all’insegnamento co-
smico-evolutivo della parabola. Questa interpretazione ci dà la possibi-
lità di approfondire due aspetti molto importanti: il primo riguarda la 
legge di analogia, il secondo l’ampliamento della nostra conoscenza 
della storia evolutiva dell’umanità, che è strettamente connessa a quella 
dell’ambiente in cui ci siamo sviluppati. 
Secondo la legge di analogia: “come in alto così in basso, e viceversa”, 
che è una chiave-maestra nello scardinare molti misteri, c’è una corri-
spondenza fra quanto avviene nell’uomo (microcosmo) e quanto av-
viene nell’universo (macrocosmo). Se la parabola racconta la storia di 
un individuo che si è allontanato dal padre fino a quando, “rientrato in 
sé”, riprende il cammino verso casa, lo stesso fenomeno possiamo os-
servare nei cicli di vita cui è sottoposto lo spirito abitante le personalità 
di ognuno di noi. Ripetutamente – ad ogni vita – ci allontaniamo dal 
nostro centro spirituale (il Sé), per attraversare l’esperienza necessaria 
al fine di un giorno “entrare in noi stessi”, cioè accogliere in noi lo spi-
rito riconoscendolo come la nostra vera fonte di vita, e ponendoci al suo 
servizio. Una volta iniziato questo passo di ritorno, non importa quanto 
siamo stati “lontani” dalla dimensione spirituale, il Padre farà sempre 
festa, perché, come è stato detto, “dietro il più grande santo c’è il più 
grande peccatore”. 
Per quanto riguarda il secondo aspetto, ci riferiremo alle già accennate 
Epoche evolutive, e in particolare alla prima Epoca, ossia all’incipit del 
Periodo della Terra. Nell’Epoca Polare tutti gli esseri che oggi compon-
gono il genere umano vivevano ancora nel Sole, in un suo polo come 
dice il nome stesso. Il Sole è la matrice di ogni forma vivente del nostro 
sistema, ma col tempo ciascuna tipologia di scaglioni vitali si è svilup-
pata secondo linee evolutive proprie, dipendenti dal percorso fatto in 
precedenza nei Periodi anteriori a quello della Terra. Il genere umano 



127 

 

ad un determinato punto ha avuto necessità di un ambiente caratteriz-
zato da un tasso vibratorio più lento di quello solare, e si è per questo 
dapprima posizionato nel polo, dove la velocità di rotazione è inferiore, 
per venirne successivamente espulso quando, interagendo con la massa 
ignea circostante iniziò a scendere verso l’equatore assieme all’am-
biente specializzato per il suo habitat, e alla fine venendo spinto 
all’esterno, ad una distanza dal Sole corrispondente alla differenza re-
lativa di tasso vibratorio. È la formazione del nostro come di tutti gli 
altri pianeti di origine solare. Resta tuttavia il Sole la fonte di vita, e 
all’interno della massa così formata – come all’interno di ogni essere 
che ha raggiunto la fase umana, coltivando lo spirito in sé – rimane la 
fiamma originaria che un giorno ci consentirà il ritorno al Sole-madre. 
La Terra è perciò il figlio prodigo che si allontana dal padre per un tratto 
di strada, ma che se vuole sopravvivere un giorno dovrà tornare nel suo 
seno.  
È la descrizione della missione del Cristo cosmico e del nostro piano di 
salvezza. Egli è il Sole dal quale ci siamo allontanati e che ci aspetta 
per abbracciarci; e poiché ad un certo punto questo ritorno divenne ri-
schioso, venne Lui da noi per indicarci la VIA e purificare il nostro 
ambiente. Il risultato finale sarà, grazie al suo intervento e ai nostri 
sforzi, molto maggiore di quello che sarebbe stato se fossimo sempre 
rimasti nel Sole o nell’Eden; come maggiore è stato il frutto raccolto 
dal figlio prodigo rispetto al figlio maggiore. 
  



128 

 

  



129 

 

RESURREZIONE DI LAZZARO 
 
 
 
 
1. Il cieco nato 
 
Ora che possiamo meglio intuire l’origine e l’altezza del grande spirito 
che chiamiamo lo Spirito solare Cristo, dobbiamo tenerlo a mente men-
tre ci avviciniamo agli avvenimenti che conducono al termine della sua 
volontaria missione sulla Terra. Che, fra l’altro e come vedremo più 
avanti, non è ancora del tutto giunta al suo esaurimento.  
Ovviamente consapevole di ciò, Egli si apprestava a tornare per l’ultima 
volta a Gerusalemme. Ormai era inviso a tutta la classe sacerdotale, che 
faceva di tutto per metterlo sotto cattiva luce. Significativo è il racconto 
della guarigione del cieco nato. 
Dobbiamo prima di tutto chiederci che cosa voglia significare il termine 
“cieco” nei racconti evangelici. Quando, come abbiamo già avuto modo 
di vedere, vivevamo ancora nel Sole, nell’Epoca Polare, si può dire che 
eravamo fatti di luce; non c’era alcun bisogno di un organo che fosse in 
grado di percepire la lunghezza fisica luminosa per poi trasmetterla al 
cervello, perché la luce non era “fuori” di noi, ma era una nostra com-
ponente. Solo dopo che la terra si formò allontanando se stessa e i suoi 
abitanti dal Sole, la fonte luminosa diventò esterna, e fu necessario l’oc-
chio per poterla rendere “visibile”. 
Questo però non riguarda solo la lunghezza d’onda che definiamo luce, 
cioè che ricade entro la gamma vibrazionale percepibile dall’organo 
della vista quale oggi lo possediamo: riguarda anche quella che pos-
siamo definire, con l’evangelista Giovanni, la Luce interiore “che illu-
mina ogni uomo”, la Luce dello spirito. Il Sole è anche – e soprattutto 
– la fonte della Luce spirituale, ed è a questa Luce che allontanandoci 
dal Sole siamo diventati tutti “ciechi”, come alcuni farisei compresero 
al termine del brano citato. 
Non era tanto la preoccupazione che il miracolo di ridare la vista fosse 
avvenuto di sabato, che preoccupava i farisei, che fra l’altro dovevano 



130 

 

essersi abituati alle intemperanze di Gesù a questo riguardo, quanto il 
fatto che fosse possibile fare recuperare la vista spirituale a qualcuno 
fuori dalla loro giurisdizione, della quale volevano l’esclusiva assoluta 
e sulla quale fondavano tutta la loro autorità. Non potevano permettersi 
di accettarlo, perciò tentarono tutte le strade per non renderlo attendi-
bile. 
In fondo, fecero le stesse cose che anche ai giorni nostri coloro che non 
vogliono credere, o far credere, a fatti che andrebbero contro le loro 
opinioni e/o interessi, pongono in essere. Chiamarono il miracolato, e 
cercarono di dimostrare che prima non era affatto cieco; poi che non era 
proprio lui il cieco di prima; e altre millanterie simili. Tentarono anche 
di minacciarlo, interrogandolo con la soggezione che la loro autorità 
doveva ispirare; ma egli sempre rispose con sicurezza e semplicità, ren-
dendo vani i loro tentativi. Alla fine lo cacciarono, cioè si direbbe oggi 
lo scomunicarono, utilizzando in modo strumentale il potere che ave-
vano in mano. 
Fu Gesù a dargli coraggio, e concluse dicendo: “Io sono venuto perché 
coloro che non vedono (spiritualmente) vedano, e quelli che vedono 
(solo fisicamente) diventino ciechi”. Sta nelle nostre decisioni – e non 
nell’autorità esterna – sviluppare o meno la “vista”: basta seguire l’in-
segnamento di Gesù. 
 
È significativa anche la domanda che i discepoli fecero a Gesù prima 
del miracolo, esaminato da un altro punto di vista: “Maestro, chi ha 
peccato, lui o i suoi genitori, perché egli nascesse cieco?”. Qui è possi-
bile intravedere un’idea di karma e di reincarnazione, che evidente-
mente era presente nell’insegnamento che i discepoli stavano rice-
vendo. Anche perché Gesù non li redarguì per quanto avevano chiesto. 
Si limitò e rispondere: “”Né lui ha peccato né i suoi genitori, ma è così 
perché in lui si manifestassero le opere di Dio”. 
Ora, dire che il senso di queste parole sta nel far nascere una persona 
cieca perché un giorno si compisse per lui un miracolo, sembra voler 
attribuire a Dio un modo crudele di agire. In realtà, il vero significato è 
sufficientemente chiaro: in tutti noi si devono compiere le opere di Dio, 
pertanto nasciamo con l’eredità di quanto meritato nelle vite precedenti, 



131 

 

con l’unico scopo di farci comprendere quelle lezioni nelle quali ave-
vamo dimostrato manchevolezze. La causa sta quindi in noi stessi, è 
individuale, e non dipende né dal sangue (cioè non è genetica), né dal 
comportamento di una sola vita. 
 
 
2. Resurrezione di Lazzaro: aspetto esteriore 
 
Tutte le resurrezioni riportate nei vangeli hanno dei punti in comune, 
che descrivono la stessa tempistica: una “morte” seguita da tre giorni, e 
la “resurrezione” che ne segue. I tre giorni dopo la morte sono il tempo 
necessario affinché avvenga lo “strappo” nel cordone argenteo che col-
lega il corpo fisico ai veicoli sottili; una volta avvenuto questo strappo 
sarebbe impossibile riportare la vita al corpo. 
È la stessa tempistica adottata nei rituali di Iniziazione delle tradizioni 
esoteriche, anche perché esse non rappresentano nient’altro che una 
morte apparente, per far sì che, alla fine, l’iniziando risorga a vita 
nuova. 
Quando ci imbattiamo nelle resurrezioni suddette, quindi, dobbiamo 
sempre tenere a mente entrambe le considerazioni e le possibilità: una 
resurrezione o una Iniziazione. Lo stesso vale per la più famosa di tutte 
quelle eseguite da Gesù: la resurrezione di Lazzaro. 
Il racconto noto popolarmente di questo avvenimento riferisce che Laz-
zaro, amico di Gesù e fratello di Marta e Maria di Betania, si ammalò e 
alla fine morì.  
Il comportamento di Gesù per l’occasione può sembrare alquanto im-
prudente; infatti attese due giorni prima di recarsi dall’amico, cosa che 
gli procurerà anche un rimprovero da parte di Marta non appena giunto 
sul posto. Effettivamente, pare proprio che avesse voluto attendere la 
morte di Lazzaro anche dalle sue stesse parole: “Lazzaro è morto, e io 
sono contento per voi di non essere stato là, perché voi crediate”. La 
cosa ricorda un po’ l’episodio del cieco nato, vero? Anche stavolta 
quindi dev’esserci un’altra spiegazione, che però esamineremo nel 
prossimo punto. 



132 

 

Per quanto concerne il punto presente, cioè l’esame dell’aspetto este-
riore, ossia la morte reale, la cosa che può balzare all’occhio è il ringra-
ziamento fatto da Gesù al Padre prima di compiere il miracolo della 
resurrezione dell’amico.  
 
Giovanni 11:41-43 
Tolsero dunque la pietra. Gesù allora alzò gli occhi e disse: “Padre, ti 
ringrazio che mi hai ascoltato. Io sapevo che sempre mi dai ascolto, ma 
l’ho detto per la gente che mi sta attorno, perché credano che tu mi hai 
mandato. E, detto questo, gridò a gran voce: “Lazzaro, vieni fuori!”. 
 
È l’esempio perfetto che dimostra che cosa vuol dire avere fede. In altra 
occasione Gesù aveva detto: “Se avete davvero fede, potete ordinare a 
quel monte di spostarsi, ed esso si sposterà”. La vera fede consiste dun-
que nel credere senza alcun dubbio nella realizzazione dell’oggetto di 
fiducia. Se, dopo avere ordinato al monte di spostarsi, abbiamo neces-
sità di girarci per verificare che il fenomeno sia davvero avvenuto, vuol 
dire che non avevamo la vera fede. Ecco l’esempio di Gesù: ringraziò 
addirittura prima che l’evento si verificasse! E infatti, Lazzaro uscì. 
 
 
3. Aspetto iniziatico 
 
Il comportamento “imprudente” di Gesù alla notizia della malattia 
dell’amico, è un indizio del fatto che si sta parlando di qualcos’altro. 
Tanto più che, trascorsi due giorni, non si mosse ancora e attese di es-
sere chiamato ancora una volta.  
Ci sono anche altri importanti indizi. I discepoli avevano ben compreso 
di che cosa in realtà si trattasse, dal momento che Tommaso si rivolse 
ai compagni dicendo: “Andiamo anche noi a morire con lui!”. E Gesù 
insisteva nel dire che Lazzaro “dormiva”. 
Era un sonno ipnotico quello cui era sottoposto infatti l’iniziando. Lo 
scopo dell’Iniziazione era di separare i due eteri inferiori del corpo vi-
tale dai due superiori, trasferendovi la coscienza, in modo da rendere 
cosciente quanto avveniva nel corso di ciò che fino a quel momento 



133 

 

poteva essere vissuto soltanto in sogno. Il risultato era la continuità di 
coscienza nello spirito, non più legata unicamente allo stato di veglia: 
la nascita del vincitore di cui abbiamo già parlato. 
Con il passare del tempo però, la crescita del materialismo e della cupi-
digia nel comportamento degli uomini, avevano fatto sì che la suddetta 
separazione fosse sempre meno praticabile, data l’aderenza sempre più 
stretta fra corpo vitale inferiore e corpo emozionale, che aveva reso 
quasi impossibile indurre il sonno ipnotico senza il rischio che la per-
sona non si fosse più risvegliata, o si potesse risvegliare alterata nelle 
capacità mentali. I due eteri inferiori del corpo vitale infatti aumenta-
vano di importanza e “volume” rispetto ai due superiori, che erano sem-
pre più deboli e sempre meno adatti a formare un veicolo a se stante, 
elemento invece necessario per formare il corpo radioso. 
Il Cristo perciò era venuto per inaugurare una nuova forma di Inizia-
zione, non più indotta esternamente da un sacerdote, ma sviluppata in-
teriormente grazie ad una condotta di vita consona: mediante lo svi-
luppo del polo creativo positivo dell’iniziando con l’esercizio di con-
centrazione, o esercizio “rivelatore”, assieme al polo negativo o fem-
minino con la meditazione, o esercizio “riparatore”. È lo spirito inte-
riore, il Sé o Cristo interiore, che deve pronunciare il richiamo: “Laz-
zaro, vieni fuori!”, al che il corpo radioso può abbandonare il fisico e 
rientrarvi a volontà. 
Siamo tutti “addormentati”, e tutti abbiamo bisogno di essere “risve-
gliati”.  
 
“Giovanni” fu il nome iniziatico, da “nuovo nato” in seguito all’Inizia-
zione; Giovanni, l’apostolo più amato da Gesù. Il primo Iniziato del 
nuovo Ordine e il primo dei Misteri fondati dal Cristo. Ci troviamo in 
un punto di svolta evolutivo, in cui termina e non ha più valore la cre-
scita spirituale indotta dall’esterno tramite le Iniziazioni dei Misteri an-
tichi: da questo momento in poi l’essere umano ha la facoltà di invertire 
le correnti del proprio corpo emozionale, facendole volgere in senso 
centrifugo e diventando soggetto attivo e responsabile del proprio svi-
luppo. 



134 

 

Giovanni-Lazzaro sarà il discepolo più avanzato del Cristo. Nel suo 
vangelo, egli descrive l’inaugurazione del periodo di Evoluzione porta-
toci dall’incarnazione del Cristo in Gesù. Esso si colloca nel “punto di 
svolta” fra la discesa e la risalita della nostra curva evolutiva, momento 
di fondamentale importanza nel quale tutto ciò che prima rappresentava 
i valori viene capovolto e rivoluzionato. Descrive cioè la “conversione” 
necessaria, fino a giungere, nell’Apocalisse, a far dire a “Colui che 
siede sul trono”: 
 
Apocalisse 21:5 
“Ecco, io faccio nuove tutte le cose”. 
 
Proprio la potenzialità rivoluzionaria dell’azione di Gesù, si presentava 
come il massimo pericolo per le posizioni di prestigio di sacerdoti e 
farisei. Alla fine, decisero che doveva essere messo a morte. 
Sempre è in atto la disputa fra la materia e lo spirito. Mai la prima si 
arrende al secondo, e tuttavia essa dipende da lui, mentre lo spirito “è 
come il vento, e non sai dove va”, come disse Gesù a Nicodemo. Tut-
tavia, una volta che mettiamo le nostre radici nella “forma”, nella “ma-
teria”, diventa assai duro districarsene e liberarsi, perché essa farà di 
tutto per tenerci avvinti, spacciando se stessa perfino come la fonte della 
nostra libertà. 
  



135 

 

L’ULTIMO VIAGGIO A GERUSALEMME 

 
 
 
 
1. L’ingresso trionfale a Gerusalemme 
 
Pochi giorni prima della Pasqua ebraica, Gesù si preparò a rientrare a 
Gerusalemme. Quella stessa città per la quale Egli aveva pianto preve-
dendone la distruzione. Dobbiamo pensare che il popolo ebraico era in 
certo modo imbevuto delle letture e dei racconti che riguardavano i pro-
feti e le loro profezie, perciò era avvezzo ad accettare personaggi e per-
sonalità straordinarie, in grado di compiere atti fuori dal comune. Gesù, 
visto il seguito di narrazioni ed esperienze riportate che lo seguiva or-
mai ovunque, era senza dubbio uno di questi; non possiamo in nessun 
modo considerarlo come una persona qualsiasi, che passava inosser-
vato. Anche perché si muoveva non da solo, ma con un seguito di uo-
mini e donne che si era fatto nel tempo molto numeroso, nonostante le 
malignità che si facevano circolare contro di lui. 
La notizia della resurrezione di Lazzaro avvenuta il giorno prima aveva 
inoltre contribuito in maniera notevole alla sua fama, perciò l’ingresso 
che Gesù fece a Gerusalemme non poteva passare inosservato. 
Gesù preparò con cura il suo ingresso nella città, cosa che ci deve indi-
care che esso assumeva un significato particolare. Egli mandò infatti un 
discepolo a prendere un asino, che gli sarebbe servito da cavalcatura, e 
i discepoli misero sulla soma dei mantelli affinché gli servissero da 
sella. L’arrivo fu trionfale: gli abitanti tappezzarono la strada di man-
telli e tagliarono rami di palma per stenderli a terra al suo passaggio. 
Grida di esultanza lo accompagnavano nel suo procedere.  
Si tratta ancora una volta di un simbolismo, in quanto l’asino ha il si-
gnificato di portatore di pace, e la palma di onore e vittoria. Può sem-
brare incoerente inaugurare “cose nuove” usando immagini e simboli 
antichi. In realtà, il cammino dell’evoluzione è una spirale: non vuole 
annullare il passato, ma in un certo senso reinterpretarlo alla luce di 



136 

 

conoscenze più profonde, spira dopo spira. È l’errore che ha fatto il 
Cristianesimo exoterico; ha voluto cancellare il passato considerandolo 
degno dei pagani, e in questo modo ha perduto non solo le cose buone 
e i valori che il passato conteneva, ma anche le proprie stesse radici, 
poiché nel cammino a spirale il nuovo può sorgere solo da un maggiore 
approfondimento dell’antico. 
 
 
2. L’annuncio della Passione 
 
Già due volte Gesù aveva cercato di comunicare ai suoi discepoli quale 
destino lo attendeva, ma gli stessi sembravano non comprendere fino in 
fondo. Ora il tempo si stava avvicinando, perciò Gesù prese in disparte 
quelli che gli erano più vicini annunciando che avrebbe dovuto molto 
soffrire, morire e alla fine risorgere. Si palesa per la prima volta anche 
la sua natura umana, che tuttavia accetta totalmente le conseguenze 
della sua missione. 
 
Giovanni 11:23-29 
“È giunta l’ora che sia glorificato il Figlio dell’uomo. In verità vi dico, 
se il chicco di grano caduto in terra non muore, rimane solo; se invece 
muore, produce molto frutto.  
Chi ama la sua vita la perde e chi odia la sua vita in questo mondo la 
conserverà per la vita eterna. 
Se uno mi vuol servire mi segua, e dove sono io, là sarà anche il mio 
servo. Se uno mi serve, il Padre lo onorerà. 
Ora l’anima mia è turbata; e che devo dire? Padre, salvami da 
quest’ora? Ma per questo sono giunto a quest’ora! 
 
È difficile qui distinguere il Gesù uomo dal Cristo Arcangelo solare: sia 
le Gerarchie celesti che il genere umano stesso partecipano al Piano di 
salvezza che sta per realizzarsi. 
Possiamo anche leggere queste righe applicandole alla vita di ciascuno 
di noi.  



137 

 

La gioia e l’esultanza dell’ingresso trionfale a Gerusalemme sono ben 
presto sostituite dalla tristezza – per non dire dalla paura e disperazione 
di taluno – dell’annuncio della Passione. Così è l’esistenza nel piano 
fisico: non è possibile trovarvi la gioia senza fine alla quale l’uomo da 
sempre aspira. È solo nei piani dello Spirito che si può realizzare, ma 
occorre attraversare l’esistenza materiale per purificarci delle cause 
messe in moto nel passato prima di potervi accedere. Una cosa è però 
certa: alla fine giungerà la mattina di Pasqua di Resurrezione. Quanto 
ci sia da attendere, è nelle nostre mani; Gesù ci ha dato l’esempio di-
cendo di volerlo accettare e affrontare, anziché rifiutare e scappare. Più 
si cerca di evitarlo, più pesante si ripresenterà in futuro, perché siamo 
destinati a crescere spiritualmente e le lezioni dobbiamo apprenderle 
(“Per questo sono giunto a quest’ora!”). 
  



138 

 

  



139 

 

L’ULTIMA CENA 
 
 
 
 
1. Il luogo della cena 
 
Era costume degli Ebrei “immolare la Pasqua”, cioè fare festa e cenare 
per celebrare ogni anno la liberazione dalla schiavitù dell’Egitto. Poi-
ché ci si trovava in questo periodo, i discepoli chiesero a Gesù: “Dove 
vuoi che andiamo perché tu possa mangiare la Pasqua?”. Gesù rispose: 
“Andate in città e vi verrà incontro un uomo con la brocca d’acqua; 
seguitelo e dove entrerà troverete il padrone di casa che vi indicherà 
una grande sala al piano superiore, già pronta”. 
Non ci può certo sfuggire la simbologia celata in queste poche righe. 
“L’uomo con la brocca d’acqua” è la più classica rappresentazione del 
segno zodiacale dell’Acquario. Essendo la Pasqua una festa di libera-
zione, il suggerimento che se ne ricava è quello che “seguendo” l’Ac-
quario possiamo arrivare a liberarci. L’uomo “viene incontro”, poiché 
l’Era dell’Acquario si sta avvicinando. 
Essa viene qui espressamente nominata come la meta a cui tendere; ma 
è possibile accedere solo se il “padrone di casa” ci apre la porta. Chi è 
il padrone di casa? Il padrone di casa è ovviamente il Sé: se egli sarà 
pronto, se avrà preparato la “sala superiore”, ossia il luogo nella testa 
dove le correnti creatrici spirituali dovranno essere salite, potremo 
“mangiare la Pasqua”: celebrare l’unione fra il pane e il vino mistici.  
Anche questo simbolismo era anticipato tradizionalmente dalla comu-
nità Essena, alla quale quel “padrone di casa” certamente aderiva. 
 
 
2. Lavanda dei piedi 
 
Si dice che i discepoli, una volta pronti per iniziare la festa, comincias-
sero a discutere su chi fosse il più grande e su quale posto prendere a 
tavola. Gesù aveva da poche ore spiegato qual era lo scopo della sua 



140 

 

missione e soprattutto quel era il destino che lo aspettava; possiamo 
immaginare il suo stato d’animo davanti a questo spettacolo a poche ore 
dalla sua Passione. 
Tuttavia, come sempre, non sprecò parole per dare l’insegnamento ne-
cessario nemmeno in quel contesto, ma lo fece dando l’esempio. A quei 
tempi, i piedi erano protetti solo da sandali, ed era costume che i servi-
tori quando i loro padroni rientravano li pulissero immergendoli in un 
catino d’acqua e poi li asciugassero con un asciugamano. Era uno dei 
servizi più umili, ed era riservato al padrone di casa. Tuttavia, nessuno 
dei discepoli pensò di farlo a Gesù, e nemmeno a qualcuno dei loro. 
Pensavano piuttosto a discutere su chi era il più grande. 
Gesù si alzò da tavola, si spogliò della veste e si cinse con un asciuga-
mano, versò dell’acqua in un catino e cominciò a lavare i piedi ai disce-
poli. Quando arrivò il turno di Pietro, questi disse (forse con un po’ di 
ritardo o senso di colpa): “Signore, tu lavi i piedi a me?”, e cercò di 
ritrarsi. Ma Gesù gli rispose: “Se non ti laverò, non avrai parte con me”. 
Al che Pietro disse: “Signore, non solo i piedi, ma anche le mani e il 
capo!”. 
 
Il servizio è la dimostrazione e la misura della grandezza, come aveva 
già insegnato Gesù ai discepoli dicendo: “Chi vuol essere il più grande 
fra di voi sia l’ultimo e il servo di tutti”. La grandezza misurata con la 
forza appartiene alla curva discendente dell’evoluzione, quando ancora 
vige la costruzione dei corpi come massima acquisizione; ma questo 
non è lo scopo finale, è solo un passaggio necessario alla costituzione 
dell’autocoscienza, che, una volta risvegliata, dovrà invertire il corso 
evolutivo verso l’ascesa e il ritorno al mondo dello spirito. Nella discesa 
l’illusione percettiva delle forme ha portato ad una sempre maggiore 
separatività, nella salita si dovrà man mano recuperare l’unità, fino a 
conoscere la vera realtà: l’Unione col Tutto nella percezione di comu-
nione universale. Il servizio è al tempo stesso lo strumento e il risultato 
di questa Unità da recuperare nella nostra coscienza, prima di tutto, ri-
specchiata poi nella nostra attitudine e comportamento.  
Con questa azione, Gesù volle dimostrare ai suoi discepoli che la vera 
grandezza di cui stavano discutendo non è quella esteriore, che separa 



141 

 

e distingue, ma quella interiore, che è ormai rivolta verso la dimensione 
riunificatrice spirituale. 
 
Giovanni 13:34,35 
“Vi do un comandamento nuovo: che vi amiate gli uni gli altri; come 
io vi ho amato, così amatevi anche voi. 
Da questo tutti sapranno che siete miei discepoli, se avrete amore gli 
uni per gli altri”. 
 
L’amore non si può comandare: o si ama, o non si ama. Quindi dietro 
questo “comandamento” si nasconde il segreto della Dispensazione 
Cristica: interiorizzare la legge.  
Il Vecchio Testamento prevedeva l’amore “per il prossimo” (Levitico 
19), ma intendeva il più vicino, come abbiamo visto nel capitolo dedi-
cato al Sermone della Montagna. Gesù chiede di più: “prossimo” è an-
che il Samaritano. Chi non ama così, senza distinzioni, non può essere 
“suo discepolo”. 
 
 
3. Il Rito dell’Eucaristia 
 
Quanto detto riguardo al tentativo delle Chiese exoteriche cristiane di 
cancellare tutte le tradizioni precedenti dalla memoria e dalla cultura, 
vale in particolar modo per il rito dell’Eucaristia. Cerimoniali religiosi 
che prevedevano lo spezzare del pane assieme al bere acqua o vino, si 
perdono nella notte dei tempi. Erano presenti nelle Scuole dei Misteri 
degli Egizi, dei Persiani, dei Greci. 
Per i discepoli di Gesù alcune tradizioni riportano che il rito era suddi-
viso in tre passaggi successivi di crescente profondità, e che al terzo 
grado solo Pietro e Giovanni, i più avanzati di tutti, erano al livello di 
partecipare. 
 
Venendo alla cerimonia celebrata nell’Ultima Cena, riportiamo il brano 
di Matteo: 
 



142 

 

Matteo 26: 26-30 
Ora, mentre essi mangiavano, Gesù prese il pane e, pronunciata la be-
nedizione, lo spezzò e lo diede ai discepoli dicendo: “Prendete e man-
giate, questo è il mio corpo”. 
Poi prese il calice e, dopo aver reso grazie, lo diede loro dicendo: “Be-
vetene tutti, perché questo è il mio sangue della nuova alleanza, versato 
per molti, in remissione dei peccati. 
Io vi dico che fin da ora non berrò più di questo frutto della vite fino al 
giorno in cui lo berrò nuovo con voi nel regno del Padre mio”. 
E dopo avere cantato l’inno, uscirono verso il monte degli Ulivi. 
 
Qui abbiamo molto da dire e riflettere. Queste parole assumono per noi 
un significato particolare, che i discepoli al momento non potevano co-
gliere. Gesù sapeva bene che la sua missione richiedeva il suo sacrificio 
che, come vedremo, non si esaurisce in un solo avvenimento. La Terra 
era talmente pregna di atmosfera emozionale pesante dovuta a crudeltà, 
paura, depravazione e così via, che doveva essere purificata prima che 
l’afflusso spirituale con cui il Cristo l’avrebbe inondata potesse aprirsi 
un varco e portare un po’ di luce. Gli insegnamenti esoterici sanno che 
c’è un legame energetico particolare fra il sangue e il corpo vitale, e che 
quest’ultimo ha uno stretto rapporto con il piano dello Spirito Cristico, 
o del Verbo, che è la sede del Cristo cosmico. Cristo-Gesù doveva per-
ciò versare il sangue sulla terra, per apportare tutta la sua energia e 
dissolvere la cupa atmosfera emozionale che circondava il pianeta. 
Questo è il significato della frase “il sangue della nuova alleanza, ver-
sato per molti”. Non fu versato infatti per i singoli o per annullare il loro 
karma, ma “per molti”, ossia per rischiarare l’atmosfera globale, alla 
quale l’umanità avrebbe potuto attingere. 
Il sangue nella cena era paragonato al vino, come le tradizioni insegna-
vano. Essendo un Esseno, è probabile che Gesù non bevesse bevande 
inebrianti, che sarebbe stato contrario alle sue regole, e il riferimento al 
vino concerne il significato ideale che esso suggeriva, allora ben com-
preso. Comunque sia, Gesù dice qui chiaramente che “non berrà più del 
frutto della vite”. Si chiude quindi il cerchio: col primo miracolo alle 
nozze di Cana Egli mutò l’acqua in vino, alla fine della vita afferma che 



143 

 

il vino (“questo frutto della vite”) dovrà essere abbandonato. E ne berrà 
di “nuovo” nel regno del Padre: è evidente che nel regno del Padre non 
vi sono campi e vigneti, perciò il riferimento di tutta la frase è ad un 
significato simbolico del vino. Cioè ad un elemento spirituale ancora da 
sviluppare che, grazie al suo sacrificio, tutti gli uomini dovranno far 
crescere dentro di sé: la “Luce che illumina ogni uomo” di cui parla 
l’apostolo Giovanni. 
Se il vino rappresenta il sangue, il pane rappresenta il corpo. Il pane, 
fatto col grano prodotto dalla terra, è la quintessenza del cibo per il 
mantenimento della vita del nostro pianeta. Qui Gesù ci dice che la 
Terra è il suo corpo, al quale Egli dà la sua Vita. La vita del globo che 
abitiamo proviene dal Sole, e nella sua orbita attorno ad esso la vita 
terrestre attraversa le sue fasi di crescita e di declino, in un ciclo sempre 
necessario alle forme che lo abitano. Se la Terra si allontanasse dal Sole 
la vita come la conosciamo sarebbe destinata a finire definitivamente. 
Gli insegnamenti del Cristianesimo Interiore ci informano che la Terra 
faceva parte del Sole, e ne fu espulsa per consentire alle forme viventi 
che oggi abitiamo di poter proseguire nella loro evoluzione; nel punto 
in cui siamo dobbiamo ora riprendere il cammino verso la fonte di vita; 
se ci allontanassimo troppo non potremmo più proseguire. Per questo il 
Grande Spirito Solare Cristo si incarnò sul nostro pianeta per aiutarci 
nella nostra fase più critica. Perciò letteralmente quando ci cibiamo dei 
prodotti della terra, ci cibiamo del corpo vitalizzato dal Cristo-Sole. 
 
Le donne non furono escluse da questo sacro rito. La tavola delle donne, 
in una sala adiacente, era presieduta da Maria, la madre di Gesù. Gran 
parte dell'Apocalisse ispirata a Giovanni mentre riposava sul cuore del 
Maestro, riguardava l'esaltazione del femminile. L’ideale del servizio 
contrasta con l’immagine dell’uomo forte, “che non deve chiedere 
mai”; ma questa immagine è ormai obsoleta ed è destinata ad essere 
rimpiazzata da un genere umano che, sia nelle figure femminili che 
nelle maschili, inizi un percorso di avvicinamento: più sensibile dal lato 
maschile e più volitivo dal lato femminile. Credo che sia un percorso 
ormai iniziato e a tutti evidente.  



144 

 

Per questo il servizio dev’essere umile, il che non significa umiliante; 
al contrario, chi fa le cose solo per apparire vuol dire che dipende dal 
giudizio altrui. Essere davvero liberi si traduce nell’agire secondo la 
propria coscienza, senza mirare a ricompense e/o riconoscimenti, che 
gli sono indifferenti. 
  



145 

 

“PROVE” E TRADIMENTI 
 
 
 
 
1. Il tradimento di Giuda 
 
La storicità del tradimento e della figura di Giuda è abbastanza dubbia. 
Il senso da trarre dall’episodio deriva soprattutto dai messaggi simbolici 
che lo stesso veicola. Vediamo di analizzarne qualcuno. 
 
Nell’episodio forse più mistico della vita di Gesù, cioè l’istituzione 
dell’Eucaristia, si inserisce il fatto del tradimento. Come spesso le tra-
dizioni spirituali ricordano, la più grande luce getta anche la più grande 
ombra. Nemmeno la presenza del Cristo stesso poteva evitare l’estrin-
secarsi di questa legge; la sola cosa che Gesù fece – e non è ovviamente 
di poco conto – fu di governare le dinamiche che si stavano svolgendo. 
Infatti, leggendo i resoconti evangelici, sembra che Giuda meditasse il 
tradimento quasi guidato da Lui. 
 
Matteo 26:21-25 
Mentre mangiavano disse: “In verità io vi dico, uno di voi mi tradirà”. 
Ed essi, addolorati profondamente, cominciarono ciascuno a doman-
dargli: “Sono forse io, Signore?”.  
Ed Egli rispose: “Colui che ha intinto con me la mano nel piatto, quello 
mi tradirà. Il Figlio dell’uomo se ne va, come è scritto di Lui, ma guai 
a colui dal quale il Figlio dell’uomo viene tradito; sarebbe meglio per 
quell’uomo se non fosse mai nato”. Giuda, il traditore, disse: “Mae-
stro, sono forse io?”. Gli rispose: “Tu l’hai detto”. 
 
Luca 22:21-23 
“Ma ecco, la mano che mi tradisce è con me, sulla tavola. Il Figlio 
dell’uomo se ne va, secondo quanto è stabilito; ma guai a quell’uomo 
dal quale è tradito”. Allora essi cominciarono a chiedersi a vicenda chi 
di essi avrebbe fatto ciò. 



146 

 

 
“Così come deve essere” ripete Gesù; perciò l’atto di Giuda diverrebbe 
necessario e favorirebbe il previsto svolgersi della sua missione. Ma 
ancora una volta, questo non esime l’autore del tradimento dalle proprie 
responsabilità, come la legge del karma non diventa per noi meno dura 
se evitiamo di aiutare chi si trova nel bisogno con la scusa che la sua 
condizione dipende dal suo karma personale. 
 
Giuda apparteneva alla tribù di Giuda, posta sotto il segno zodiacale del 
Leone, e il Cristo è il simbolo della massima espressione spirituale dello 
stesso segno. Il Leone, il cuore, di Giuda era legato alla vita sensuale 
inferiore della personalità, il cuore del Cristo è il potere dell’Unità dello 
Spirito. 
Qualsiasi influenza stellare sia attiva nelle energie di un essere umano, 
non è di per sé facile da definire e valutare, poiché ciascuno di noi pos-
siede un suo grado di sensibilità diverso alle influenze planetarie. È solo 
nell’interiorità di ciascuno che sta il suo livello di sviluppo, e 
dall’esterno non è mai possibile stabilirlo e comprenderlo. 
 
Matteo 26: 14-16 
Allora uno dei dodici, chiamato Giuda Iscariota, andò dai sommi sa-
cerdoti e disse: “Quanto mi volete dare perché io ve lo consegni?”. E 
quelli gli fissarono trenta monete d’argento. 
Da quel momento cercava l’occasione propizia per consegnarlo. 
 
Le monete con cui Giuda venne pagato per il tradimento erano d’ar-
gento. L’argento è il metallo della Luna, l’aspetto femminile in questo 
caso avverso al mascolino Sole, rappresentato da Gesù stesso. 
Il tre (30 denari) rappresenta l’intera costituzione di Giuda – il suo tri-
plice aspetto - al servizio del male; così come l’oro dei 3 Magi rappre-
sentava tutta la loro costituzione al servizio del Salvatore. 
 
 
 
 



147 

 

2. La “prova” di Pietro 
 
Terminato il rito eucaristico e cantato l’inno, Gesù si rivolse ai discepoli 
che erano con Lui, dicendo: “Voi tutti perderete la fede per causa mia 
in questa notte, ma dopo la mia resurrezione vi precederò in Galilea”. 
Pietro, il solito discepolo fra i più avanzati, ma anche fra i più impulsivi, 
subito rispose (quasi senza pensare alla gravità di quanto aveva appena 
udito, sarebbe da dire): “Anche se tutti perdessero la fede in te, io non 
lo farò mai”. 
E Gesù gli rispose: “In verità ti dico, questa notte stessa, prima che il 
gallo canti, mi rinnegherai tre volte”. Al che Pietro di rimando: “Anche 
se dovessi morire con te, non ti rinnegherò”. 
Lo stesso dissero tutti gli altri discepoli. 
 
Ma la fragilità propria dell’essere umano era in agguato. Pietro, in que-
sto momento, non era ancora giunto ad essere quella “roccia” di fede 
che gli aveva predetto Gesù; tutti noi, ciascuno al proprio livello, dob-
biamo dimostrare di fronte ai fatti della vita il livello raggiunto. E al 
livello di Pietro la dedizione della vita stessa era la prova da affrontare 
e superare, aspetto che, considerata la sua risposta, egli aveva ben pre-
sente. Da un certo punto in avanti non esistono più mezze misure. 
La caduta da quel punto diventa più distruttiva rispetto ad una che av-
viene da un livello inferiore: “E il Signore disse: Simone, Simone, ecco, 
Satana ti ha cercato per vagliarti come il grano”.  
Pietro vivrà il suo Getsemani dopo il fallimento della sua prova, dove, 
a seguito di un amaro e sincero pentimento, aiutato dagli Esseri supe-
riori che già avevano aiutato il Cristo, si eleverà al livello di coscienza 
che la missione che doveva compiere richiedeva.  
Quante volte noi stessi, in passato, non siamo stati all’altezza? E se con-
sideriamo il carico che ci portiamo sulle spalle relativamente alle nostre 
azioni anche nelle vite passate, potremmo sostenere un nostro Getse-
mani senza crollare, disperando di poter ancora avanzare ed elevarci? 
Pietro seppe fare questo, e, come sempre quando ciò avviene, ne rice-
vette la ricompensa.  



148 

 

  



149 

 

IL GETSEMANI  
 
 
 
 
1. L’umanità di Gesù  
 
Chi di noi, nelle diverse avversità che tutti più o meno incontriamo nella 
vita, non si è trovato ad un certo punto nell’angoscia più profonda, tale 
da abbatterlo totalmente, davanti ad un problema o ad un dolore all’ap-
parenza insormontabile? Possiamo dire che questo vale sia per la vita 
pratica che per l’esperienza spirituale, a seconda del livello personale e 
delle sfide che ci attendono. A volte può sembrare che più una persona 
sia sensibile più sia toccata dalla “sfortuna”, mentre più uno è rude più 
appare temprato a superare ostacoli di natura materiale e fisici che ab-
batterebbero il primo. 
Possiamo immaginare lo stato d’animo di Gesù nel frangente in cui si 
trovava nel giardino di Getsemani? Forse non del tutto, se consideriamo 
la consapevolezza di quanto lo attendeva, e non solo nelle ore imme-
diatamente successive. 
 
Terminata l’Ultima Cena, Gesù uscì assieme agli apostoli, e si recò in 
questo vicino giardino. Sentiva il bisogno di pregare, quindi preferì re-
stare da solo per un po’, chiedendo però a Pietro, Giacomo e Giovanni 
che lo accompagnavano di vegliare. Cercava, come faremmo forse tutti, 
conforto negli amici, che si dimostrano tali, come dice il proverbio, nel 
momento del bisogno. Ma quando tornò si accorse che avevano preso 
sonno. 
Si trattava dei suoi discepoli più avanzati, coi quali aveva condiviso 
l’evento topico della Trasfigurazione, quelli di cui si era fidato di più 
mandandoli a preparare il luogo dell’Ultima Cena; eppure anche loro in 
questa grave occasione lo delusero. Per tre volte chiese loro di vegliare, 
e sempre li trovò addormentati. 
Più uno si avvicina ai livelli spirituali, più diventa sensibile al dolore 
altrui, e farebbe qualsiasi cosa per alleviarlo. Tuttavia non può contare 



150 

 

sugli altri: si tratta di un compito interiore, che deve svolgere da solo, 
ascoltando la compassione che gli appesantisce il cuore. Appare inve-
rosimile che i suoi discepoli migliori, con tutto quello che avevano udito 
quella sera, fossero così insensibili da cadere nel sonno mentre il loro 
Maestro soffriva indicibilmente. È molto più probabile che si trattasse 
di un differente livello di coscienza: essi non erano in grado di “ve-
gliare” con Lui, al suo livello, in quell’ora. 
 
A proposito dell’interpretazione dei vangeli, dobbiamo mettere in ri-
salto il fatto che mentre si svolgevano questi avvenimenti, Gesù era solo 
e i suoi discepoli “dormivano”: come è possibile dunque che qualcuno 
vi avesse assistito per poi riportarli e descriverli? È chiaro che i vangeli 
non sono da prendere come cronache dei fatti avvenuti, ma come inse-
gnamenti iniziatici contenenti indicazioni sul cammino per chi ne sco-
prisse la chiave interpretativa, a più livelli di lettura, attraverso la me-
ditazione. 
 
 
2. L’aiuto celeste 
 
E Gesù, ancora una volta, ci dà l’indicazione su come ricevere l’aiuto 
necessario in frangenti come quelli che stava vivendo; aiuto che non 
poteva venire da “fuori”, dagli amici o dai discepoli. 
Non appena rimasto solo, nel giardino, cadde in ginocchio, sotto il peso 
dell’angoscia: aveva detto ai discepoli: “La mia anima è triste fino alla 
morte; restate qui e vegliate con me”. E lì, solo, con la faccia a terra, 
pregò: 
 
Matteo 26:39 
Padre mio, se è possibile, passi da me questo calice! Però non come 
voglio io, ma come vuoi tu!” 
 
Ecco l’indicazione del cammino: “Sia fatta la tua volontà!”. L’aiuto in 
queste circostanze può venire solo da dentro, e si tratta dell’ACCET-
TAZIONE. Fuggire non serve, servirebbe solo ad aggravare la 



151 

 

situazione, che si ripresenterebbe in modo ancora più coercitiva, perché 
il destino deve compiersi. Ma comprenderlo significa anche saperlo ac-
cettare, e allora tutte le forze celesti arrivano e si mettono in tuo aiuto. 
A questa invocazione, seguì infatti l’apparizione della più grande con-
solazione, e della conferma se parliamo di Gesù uomo: un grande Ar-
cangelo era al suo fianco, portandogli consolazione. Il Cristo è il Capo 
degli Arcangeli, e schiere di esseri celesti sono sotto la sua direzione; 
eppure la sua missione richiedeva che fosse come un uomo qualsiasi, e 
mai tradì questo compito. Neppure davanti al più grande tormento. 
L’aiuto celeste non fu portato al Capo degli Angeli ed Arcangeli, ma fu 
l’aiuto che qualsiasi uomo può ricevere, e riceve, in condizioni analo-
ghe, anche se probabilmente non in forma altrettanto “visibile”. 
 
Il termine “Getsemani” è composto da due parole, che possono essere 
così interpretate: “gath” come amarezza, e “shemen” come saggezza. 
La saggezza, la conoscenza può derivare solo da una sofferenza prece-
dente; così il genere umano è disposto ad imparare per avanzare. Ed è 
così anche che, tra una incarnazione all’altra, il singolo essere, il Sé, 
accetta il destino per la prossima rinascita, perché è egli stesso che 
aspira a migliorare e ad evolvere. 
 
 
3. L’arresto 
 
Mentre ancora Gesù stava rimproverando i suoi discepoli perché si 
erano addormentati, ecco che un gruppo di uomini fece irruzione nel 
giardino, condotti da Giuda. Giuda infatti aveva detto a quegli uomini: 
“Colui che bacerò sarà l’uomo da arrestare”. E così fece, al che Gesù 
replicò: “Giuda, con un bacio tradisci il Figlio dell’uomo?”; e poi, ri-
volto ai sopravvenuti: “Siete usciti con spade e bastoni come contro un 
brigante. Ogni giorno io ero con voi nel tempio e non avete alzato le 
mani contro di me; ma questa è la vostra ora, è l’impero delle tenebre”. 
Gesù dunque venne arrestato e fu condotto davanti al Sinedrio. 
Il gesto con cui Giuda indicò Gesù fu un bacio; ogni volta che il mondo 
(Giuda) va d’accordo con lo Spirito (Gesù), significa che c’è qualcosa 



152 

 

sotto! Il mondo è retto dalle dinamiche dialettiche del mors tua, vita 
mea, al contrario dello spirito in cui tutto tende all’Unità. La vera spiri-
tualità è sempre rivoluzionaria, in quanto vuole “rivoltare” la curva 
evolutiva verso l’alto. “Non puoi servire due padroni: Dio e Mammona 
(il denaro)”. 
 
A dire il vero, sembra incongruente il fatto che Giuda dovesse indicare 
– tramite il bacio – chi era Gesù, mentre Egli ricordava che lo avevano 
sempre visto nel tempio. Risulta chiaro che prima non era ancora l’ora 
giusta, e che solo si doveva aspettare il momento previsto.  
“Così le Scritture si devono adempiere”, disse Gesù. Tutte le sacre 
Scritture parlano dei “tempi maturi”: siamo inseriti in cicli che devono 
maturare le condizioni adatte per portare a termine lo scopo per cui esi-
stono. Certo, questo è esattamente l’opposto della concezione materia-
listica secondo cui tutto, in definitiva, è dovuto al caso.  
L’incarnazione del Cristo nel corpo di Gesù non poteva avvenire in un 
momento qualsiasi; doveva attendere che il genere umano e le condi-
zioni cosmiche e planetarie fossero pronte e adatte all’evento, ma non 
poteva neppure attendere troppo, perché le condizioni andavano aggra-
vandosi, e un’attesa troppo lunga avrebbe pregiudicato il risultato. Il 
grande Piano di Salvezza era giunto al suo momento cruciale. Seguendo 
il flusso e il riflusso dei cicli cosmici, era il turno dell’“impero delle 
tenebre”, che però avrebbe dovuto cedere il posto, proprio per quello 
che stava producendosi, ad un balzo più in avanti del regno della Luce. 
 
All’arresto di Gesù, tutti i suoi discepoli si dispersero e fuggirono. Dove 
si rifugiarono? Nella “stanza superiore” che aveva appena visto svol-
gersi la nascita della Nuova Dispensazione.  
  



153 

 

GESÙ SOTTO GIUDIZIO 

 
 
 
 
1. Primo giudizio, davanti ad Anna e tradimento di Pietro 
 
Mentre si facevano i preparativi per riunire il Sinedrio a mezzanotte, 
Gesù venne condotto davanti ad Anna, che era il suocero di Caifa, il 
sommo sacerdote di turno in quell’anno. Anna fece di tutto per interro-
gare Gesù in modo che si tradisse, ma Egli restava in silenzio. 
Gli argomenti che venivano messi a suo carico derivavano spesso da 
testimonianze false, che quindi si contraddicevano tra loro; le accuse 
salienti però riguardarono l’affermazione che Gesù aveva fatto di poter 
distruggere il tempio in tre giorni, e di essere il Messia. 
Con la prima affermazione Gesù intendeva il tempio del corpo, e non il 
tempio materiale, ma i sacerdoti erano abituati ad interpretare alla let-
tera le Scritture, e così facevano anche con quanto diceva Gesù. È la 
supponenza di chi si fa forte della propria ignoranza, e non vuole sentire 
argomenti diversi da quelli che lui ha sanzionato. Anna, inoltre, era un 
sadduceo che aveva accumulato una grande fortuna con i traffici del 
tempio, e vedeva quindi in Gesù, che ne aveva scacciato i mercanti e 
che aveva dichiarato di poterlo distruggere, il suo più grande nemico. 
Pur non trovando argomenti validi per arrestarlo, Anna fece condurre 
Gesù davanti al sommo sacerdote. 
 
Mentre avveniva questo, Pietro si era avvicinato e cercava di capire 
come si mettevano le cose dal cortile esterno, assieme ad altri curiosi. 
Ad un certo punto, a qualcuno sembrò di riconoscere in lui un accom-
pagnatore fedele di Gesù, e gli chiese: “Non sei anche tu con Gesù?”, 
ma Pietro negò decisamente. Dopo un po’ una serva disse ai presenti: 
“Questi era con Gesù, il Nazareno!”, ma Pietro giurò di non conoscerlo. 
Una terza volta altre persone insistettero: “Il tuo modo di parlare 



154 

 

dimostra che fai parte della sua compagnia”; e lui cominciò a giurare 
con tutte le forze: “Non conosco quell’uomo!”. 
Allora un gallo cantò, ed egli si ricordò di quello che Gesù gli aveva 
predetto. Si allontanò e pianse amaramente, e si portò la vergogna e il 
senso di colpa per la sua pavidità per tutta la vita. 
Quando le cose sembrano andarci bene, siamo tutti bravi ad affermare 
il nostro entusiasmo verso qualche principio o persona che si trova 
“sulla cresta dell’onda”. Quando però la situazione degenera o la per-
sona cade in disgrazia, diventa molto più difficile la coerenza rispetto 
alle parole che avevamo detto prima. Tuttavia Pietro poté riscattarsi; 
quindi anche noi, soggetti come siamo alla legge del pendolo, abbiamo 
sempre la possibilità di rivederci, considerato che se fossimo già perfetti 
non saremmo qui, alla scuola della vita. 
 
 
2. Secondo giudizio, davanti a Caifa 
 
In genere il Sinedrio non poteva riunirsi prima dell’alba, ma quella era 
un’occasione particolare, ed era seguita da una gran folla, per cui fu 
deciso di dare subito inizio ad una riunione informale. 
Caifa fu sommo sacerdote dal 25 al 36 d.C., nominato da Valerius Gra-
tius, predecessore di Pilato. Anche questa volta non si trovavano testi-
monianze decisive, quindi Caifa cominciò ad interrogare Gesù. 
 
Matteo 26:62-64 
Alzatosi, il sommo sacerdote gli disse: “Non rispondi nulla? Che cosa 
testimoniano costoro contro di te?”. Ma Gesù taceva. 
Allora il sommo sacerdote gli disse: “Ti scongiuro, per il Dio vivente, 
dicci se tu sei il Cristo, il Figlio di Dio”. 
Rispose Gesù: “Tu l’hai detto. Anzi, io vi dico: d’ora innanzi vedrete il 
Figlio dell’uomo seduto alla destra di Dio, e venire sulle nubi del 
cielo”. 
 
A queste parole il sommo sacerdote andò in escandescenze straccian-
dosi le vesti, e accusandolo di avere bestemmiato domandò ai presenti 



155 

 

che cosa doveva fare. La risposta fu: “Condannalo a morte!”. E comin-
ciarono a prenderlo in giro schiaffeggiandolo dopo avergli coperto gli 
occhi, e chiedendo: “Chi è stato?”. 
 
Il Sinedrio era composto da settanta membri, più il massimo sacerdote, 
e un verdetto a morte doveva essere pronunciato all’unanimità. Face-
vano però parte del Sinedrio anche Nicodemo e Giuseppe d’Arimatea, 
che erano seguaci di Gesù e che di certo non votarono a favore. Tuttavia 
la decisione fu presa, nonostante molte irregolarità che storicamente 
sono state in seguito appurate. Fattosi giorno riunirono il consiglio e 
condannarono Gesù a morte, e lo condussero in catene al procuratore 
Pilato. Solo lui infatti aveva l’autorità di metterlo a morte. 
 
Giuda, venutolo a sapere, si pentì. Prese i trenta denari e li gettò ai piedi 
dei sacerdoti; quindi si impiccò. È una legge che il male alla fine di-
strugge se stesso.  
A differenza di Pietro, Giuda conobbe la disperazione, che esclude ogni 
soccorso dalle forze celesti. Non comprese che il Cristo è venuto pro-
prio per aggiungere il “perdono” alla legge del karma. Le due cose non 
sono antagoniste, perché lo scopo del karma non è la vendetta o il ca-
stigo, ma l’insegnamento; perciò c’è sempre spazio per rimediare: di-
mostrare col comportamento che la lezione è stata appresa. 
 
 
3. Terzo giudizio, davanti a Pilato 
 
Pilato, il procuratore romano, risiedeva a Cesarea, ma il tumulto che si 
creava a Gerusalemme per la Pasqua lo costringeva a recarsi in quella 
città, anche per il gran numero di soldati che la situazione richiedeva 
per mantenere la calma. La moglie di Pilato, Claudia Procula, era 
anch’essa seguace di Gesù, aveva compiuto molto progresso spirituale, 
ed era quindi aperta a intuizioni e ispirazioni elevate; quella notte aveva 
fatto un sogno e aveva pregato il marito di non occuparsi della questione 
con Gesù. 



156 

 

Pilato forse ascoltò la moglie, e mandò Gesù dal governatore Erode che 
in quei giorni era a Gerusalemme. Ma Erode, indispettito perché aveva 
chiesto invano a Gesù di fare dei miracoli per lui, lo restituì a Pilato. 
 
Si dice che Pilato avesse raccomandato ai soldati di trattare Gesù gen-
tilmente, tanto che stesero una sciarpa a terra chiedendogli di cammi-
narvi sopra. All’ingresso e al suo passaggio, gli stendardi che erano ai 
lati del cammino si inchinarono davanti a lui, aizzando la collera della 
folla. Allora Pilato ne chiese conto ai portatori di stendardo, i quali ri-
sposero: “Noi siamo Greci, e adoriamo gli dèi: come potete pensare che 
ci siamo inchinati davanti a Lui? Davanti al suo passare, però, gli sten-
dardi si sono inchinati da soli”. 
Allora Pilato chiese al popolo delle persone forti e resistenti, e consegnò 
loro gli stendardi. Fece uscire Gesù e disse, rivoltosi ai portatori prece-
denti: “Ho giurato sulla salvezza di Cesare che se gli stendardi la pros-
sima volta non si inchineranno, farò tagliare la testa a tutti voi!”. 
Fece entrare quindi Gesù una seconda volta, e al suo passaggio, cam-
minando ancora sopra la sciarpa, nuovamente gli stendardi si inchina-
rono per onorarlo. 
 
Marco 15:2-13 
Allora Pilato prese a interrogarlo; “Sei tu il re dei Giudei?”. Ed egli 
rispose: “Tu lo dici”. 
I sacerdoti frattanto gli muovevano molte accuse. Pilato lo interrogò di 
nuovo: “Non rispondi nulla? Vedi di quante cose ti accusano!”. Ma 
Gesù non rispose più nulla, sicché Pilato ne restò meravigliato. 
Per la festa egli era solito rilasciare un carcerato a loro richiesta. Un 
tale di nome Barabba si trovava in carcere insieme ai ribelli che nel 
tumulto avevano commesso un omicidio. La folla, accorsa, cominciò a 
chiedere ciò che sempre egli le concedeva. Allora Pilato rispose loro: 
“Volete che vi rilasci il re dei Giudei?”. Sapeva infatti che i sacerdoti 
glielo avevano consegnato per invidia. Ma questi sobillarono la folla 
perché egli rilasciasse loro piuttosto Barabba. 
Pilato replicò: “Che farò dunque di quello che voi chiamate il re dei 
Giudei?”. Ed essi di nuovo gridarono: “Crocifiggilo!”.  



157 

 

 
I sacerdoti sapevano benissimo che Pilato non avrebbe mai condannato 
Gesù per blasfemia, quindi lo accusarono di cospirazione. Pilato, che 
non era uno sprovveduto, sapeva che essi agivano “per invidia”, cioè 
per questioni di potere, ma era in qualche modo impotente davanti alla 
situazione che si era creata. 
 
Marco 15:14,15 
Ma Pilato diceva loro: “Che male ha fatto?”. E volendo dare soddisfa-
zione alla moltitudine, rilasciò Barabba e, dopo avere fatto flagellare 
Gesù, lo consegnò perché fosse crocifisso. 
 
Le masse sono spesso strumenti nelle mani di capipopolo che le indi-
rizzano secondo il loro volere. Esse sono la forma di potere che vige 
nell’Era dei Pesci, che ha visto – e vede tuttora, benché quest’Era sia 
ormai al suo tramonto – personaggi che le ha guidate verso veri e propri 
disastri. In natura, infatti, non può esistere il vuoto, e appena esso si 
forma, subito una energia che è in grado di farlo, corre ad occuparlo. Le 
masse di per sé non hanno una “testa”, e sono di conseguenza soggette 
ad essere condotte da fuori, dall’esterno, secondo colui che ne prende 
la direzione. 
Nell’Era dell’Acquario, che è alle porte, questo sistema dovrà cedere il 
passo alla cooperazione fra individui in grado di ragionare singolar-
mente, mettendo in comune le reciproche competenze. Per questo è fi-
nita l’era delle folle, e gli studi e ricerche più avanzate, sia spiritual-
mente, ma anche in altri campi, saranno condotte più facilmente da pic-
coli gruppi, che collaborano al loro interno e fra loro, nel rispetto totale 
delle idee dei singoli, quali fonti insostituibili del potere decisionale. 
Questi piccoli gruppi quando si riuniscono per motivi di carattere spi-
rituale sono tali, in realtà, a livello fisico, mentre spiritualmente sono 
fra loro uniti in una grande “Fratellanza” che esiste a livello sottile. 
Questi gruppi sono formati da individui che spesso si incontrano “di 
notte” nei piani eterei, come aveva fatto il Cristo con Nicodemo, e 
chissà con quanti altri. Essi stanno già lavorando, consciamente o in-
consciamente (spesso) che sia, per edificare una “Casa comune” del 



158 

 

futuro in quei piani. Quando si incontrano fisicamente spesso appaiono 
esteriormente in pochi, ma altri sono presenti seppure invisibili, per 
condividere e aiutare. 
 
Gesù non riconosceva l’autorità di tipo “esterno” dei sacerdoti e dei 
Romani, per questo non rispondeva alle loro domande: Egli era venuto 
per dare il primo impulso al nuovo stato delle cose. 
“Non mi rispondi?”, disse Pilato, “lo sai che ho il potere di vita e di 
morte?”: ecco l’autorità dell’Era dei Pesci. “Tu non avresti nessuna au-
torità se non ti fosse stata data dall’alto”, rispose Gesù: ecco l’autorità 
dell’Era dell’Acquario, cioè dello Spirito interiore, della quale dob-
biamo renderci consapevoli. 
Alla fine, Pilato si arrese per paura che sorgessero disordini e perdesse 
l’apprezzamento che aveva presso Roma, e, preso un catino d’acqua, se 
ne lavò le mani. Fu l’arrendersi della sua natura superiore davanti a 
quella inferiore. È la stessa sottomissione verso un’autorità esterna che 
viene chiesta al fedele cattolico quando entra in una chiesa e compie un 
gesto analogo. 
 
 
4. Visione evolutiva 
 
Siamo al culmine del dramma cosmico. Dobbiamo leggervi non solo 
l’esperienza dell’uomo Gesù, ma anche quella che ognuno di noi effet-
tua nel processo di incarnazione o rinascita; è sufficiente individuare i 
caratteri: 
Gesù: il Sé incarnato; 
Pilato: la mente dialettica; 
i Giudei e i Sacerdoti: il corpo emozionale e la personalità. 
Molta luce questa chiave di lettura può gettare nel testo.  
 
“Ecco l’uomo!”; potremmo dire: ecco l’uomo materiale, così è l’uomo 
incarnato. La mente, che è quella che in verità deve dirigerlo, non è 
tuttavia capace di decidere veramente gli avvenimenti e la direzione da 
prendere, perché è sottomessa al corpo emozionale. 



159 

 

Mente inferiore dialettica, corpo emozionale e personalità, sono sotto-
posti alla legge esterna, perché ancora non hanno instaurato il contatto, 
l’unione col Sé, lo Spirito. Quando lo facessero, nascerebbe l’uomo 
come “Figlio di Dio”, e avrebbe superato la Legge e sarebbe libero. Per 
questo motivo chi è Figlio di Dio “deve morire alla Legge”. 
In precedenza Gesù aveva tentato di parlare a Pilato della verità, di-
cendo: “Chiunque è dalla verità, ascolta la mia voce”. Gli disse Pilato: 
“Che cos’è la verità?”, e detto questo uscì. È chiaro qui come la mente 
inferiore non sia in grado di “conoscere la verità”: Pilato non aspetta 
nemmeno la risposta di Gesù, ma esce direttamente; per lui non può 
esistere una verità assoluta, ognuno ha la sua o quella che più gli con-
viene al momento, che può perciò essere diversa o opposta a quella di 
altri. Solo lo Spirito può condurci alla verità, come il Cristo disse: “Io 
sono la via, la verità e la vita”. 
La mente ha sede nella testa, e la prima azione che Pilato compie è 
quella di far porre una corona di spine sulla testa di Gesù: la mente 
inferiore reclama la sua autorità sul Sé.  
Allora Pilato (la mente dialettica) presenta Gesù (il Sé) ai Giudei, cioè 
alla personalità, dicendo: “Ecco il vostro re”. Ma la personalità non ne 
vuole sapere, anzi grida: “Crocifiggilo!” La mente può governare solo 
nella condizione in cui lo Spirito sia incarnato, “crocifisso” nel corpo. 
Ecco allora che la mente dialettica (Pilato) soggiace al desiderio della 
personalità, e consente alla crocifissione.  



160 

 

  



161 

 

LA VIA DOLOROSA E LA CROCIFISSIONE 

 
 
 
 
1. Salita verso il Golgotha 
 
La crocifissione era una delle pene più infamanti. Quaranta giorni dopo 
il culmine dello splendore spirituale della Trasfigurazione, Gesù do-
vette sottomettersi alla massima umiliazione possibile. 
Tradizionalmente, la Via Dolorosa è suddivisa in 14 tappe o stazioni, 
che nascondono anche un percorso che ogni aspirante deve attraversare 
nel suo cammino di sviluppo interiore. Il cammino si conclude sulla 
cima del monte detto “Golgotha”, che in aramaico significa “teschio”: 
è facile perciò intravedere il percorso interiore che le nostre energie de-
vono compiere lungo la colonna vertebrale per essere innalzate e arri-
vare fino alla testa. 
 
La prima stazione è quella della condanna a morte. A seguito della con-
danna, Gesù fu flagellato e gli fu posta sul capo una corona di spine.  
Questa stazione iniziale ricalca il momento della dedicazione della pro-
pria vita, da parte dell’aspirante, al sentiero spirituale, che prevede l’ab-
bandono dei valori del mondo. Si tratta di uno di quei momenti nella 
vita che non si dimenticano, e che sono presi spinti da una convinzione 
interiore che sembra non temere alcun ostacolo. 
 
Nella seconda stazione Gesù riceve la croce che deve caricarsi sulle 
spalle arrampicandosi su per la salita. 
Il primo momento di entusiasmo dell’aspirante fa qui già intravedere le 
prime difficoltà: ogni momento della vita sembra un bivio, e la scelta 
più difficile non è sempre quella preferita; sarebbe più facile invertire i 
propri passi e tornare nel mondo.  
 



162 

 

Nella terza stazione Gesù cade per la prima volta; la croce è pesante da 
portare. 
Ben presto arriva la prima caduta. Le cadute non sono da condannare: 
fanno parte integrante del cammino, e sono necessarie per superare certi 
passaggi. La prima caduta dipende dal peso della materia, che impedi-
sce allo spirito di superare il velo che lo separa dalla coscienza. 
 
Nella quarta stazione Gesù incontra la prima donna: sua madre. La Ma-
dre di Gesù fu sempre presente accanto a Gesù per tutto il tempo della 
sua passione, e anche dopo la sua morte. 
Per quanto bene l’aspirante possa fare nei confronti degli altri, pur non 
attendendosi riconoscimenti, ne riceverà sempre delusioni, perché il 
suo modo di agire non viene compreso da chi è ancora strettamente 
connesso con il mondo. Le persone più care, che condividono il suo 
cammino e le sue esperienze, sono le sole che possono dargli qualche 
consolazione, e indurlo a proseguire. 
Inoltre, il suo sforzo deve tendere a mantenere l’equilibrio interiore fra 
le polarità mascolina e femminina. 
 
Nella quinta stazione Simone di Cirene aiuta Gesù a portare la croce. 
Se riesce a mantenere l’equilibrio fra il femminino e il mascolino, 
l’aspirante troverà la forza interiore per resistere, utilizzandoli entrambi 
a seconda delle necessità che il “cammino” gli presenta.  
 
Nella sesta stazione Veronica asciuga il volto di Gesù, e l’immagine del 
suo volto rimane impressa sul telo. 
È tutto un alternarsi delle due polarità, fino al punto in cui per l’aspi-
rante non vi sarà più differenza, perché sembra prossimo il raggiungi-
mento dell’unione. Ma farsi un’immagine del Cristo non è la stessa cosa 
che diventare Cristo, che è un lungo processo del tutto interiore, otteni-
bile solo con la purezza che consente l’innalzamento delle energie crea-
trici. 
 
Nella settima stazione Gesù cade per la seconda volta. 



163 

 

L’aspirante cade la seconda volta, a causa dei desideri legati alla mate-
ria. Se la purezza non è acquisita del tutto, la caduta è sempre dietro 
l’angolo, finché non saprà trasmutare la generazione in rigenerazione, 
superando la tentazione instillata dagli Spiriti Luciferini. Questo tipo di 
caduta può giungere anche quando il cammino sembrava essersi abbon-
dantemente inoltrato: non bisogna mai abbassare la guardia. 
Tuttavia, sarebbe controproducente imporsi contro la propria natura per 
il solo motivo di voler avanzare spiritualmente: sarebbe un desiderio, 
anche questo, di natura egoistica, causa anch’esso di caduta. Dev’essere 
il fuoco dell’aspirazione a produrre lo spontaneo cambiamento inte-
riore. Qualora si producesse, saremmo a metà del cammino. 
 
Nell’ottava stazione le donne di Gerusalemme piangono per Gesù. 
L’equilibrio energetico ottenuto, consente all’aspirante di superare ogni 
divisione: il pianto delle “donne” si asciugherà attraverso la via dell’in-
tegrazione rappresentata dalla “croce”. 
 
Nella nona stazione Gesù cade per la terza volta. 
Ma non sono solo i desideri a minacciare l’avanzamento dell’aspirante: 
c’è il grande pericolo che si inorgoglisca per i progressi raggiunti, e la 
mente dialettica e il pensiero mediato siano preda degli “Spiriti delle 
Tenebre”, allontanandolo dalla Luce dello Spirito.  
 
Nella decima stazione Gesù fu spogliato delle sue “vesti”.  
 
Giovanni. 19, 23-24 
I soldati poi, quando ebbero crocifisso Gesù, presero le sue vesti e ne 
fecero quattro parti, una per ciascun soldato, e la tunica. Ora quella 
tunica era senza cuciture, tessuta tutta d’un pezzo da cima a fondo. 
Perciò dissero tra loro: 
Non stracciamola, ma tiriamo a sorte a chi tocca. 
 
Grazie al sacrificio del Golgotha, il Cristo è diventato lo Spirito della 
Terra: Egli diede a tutti noi quell’impulso, che ancora deve trovare la 
sua piena realizzazione, di unità e di non separazione, che dovrà 



164 

 

condurci alla Nuova Gerusalemme. Il suo influsso spirituale si diffuse 
in tutto il pianeta, e da allora questo spirito unitario ha cominciato a 
diffondersi sempre di più. 
Proprio a questo allude il passo di Giovanni sopra riportato, mostran-
doci le “vesti” di Gesù come le differenti parti della Terra, ciascuna 
ospitante una razza, un popolo, un clan diverso, tutti in lotta fra loro, 
ciascuna con “un soldato”; com’era allora, e com’è anche attualmente. 
Ma se la terra è divisibile, l’aria non lo è, l’atmosfera terrestre pregna 
dell’influenza cristica sempre più forte, non è divisibile, proprio come 
la tunica che la rappresenta. 
La “tunica” significa perciò anche il corpo radioso che ciascun vero 
cristiano deve edificare in se stesso, come porta d’accesso al piano ete-
reo e al ritorno alla dimensione edenica. 
 
Per l’aspirante, questa stazione rappresenta la massima donazione di se 
stesso, e il risveglio della pura autocoscienza libera da qualsiasi legame 
divisivo con la personalità. È la nascita del vincitore di cui parla l’evan-
gelista Giovanni. 
 
Nell’undicesima stazione, Gesù viene inchiodato alla croce. Non si 
tratta solo del corpo di Gesù che viene attaccato alla materia per la cro-
cifissione; si tratta anche dell’atto che unisce definitivamente – fino alla 
“fine dei tempi” – il Cristo cosmico col nostro pianeta. Da questo mo-
mento, il Cristo diventerà il rettore della Terra e si legherà al suo destino 
per la salvezza di tutte le forme viventi che la abitano. Ogni anno Egli 
rinnova questo “legame” tornando e donando tutta la sua Vita da set-
tembre fino a Pasqua; e liberandosi ciclicamente a Pasqua fino al set-
tembre successivo. In questo modo, gli equinozi e i solstizi sono i punti 
di svolta della sua ondata spirituale, che si rinnova ogni anno per con-
sentirci di poter sopravvivere nel pianeta fino al grande Giorno della 
Liberazione finale quando, grazie agli influssi da Lui apportati, potremo 
prendere il nostro posto come responsabili del pianeta che abitiamo. 
“Sarò con voi fino alla fine dei tempi”, ci disse; e dobbiamo intendere 
questa frase nel modo più letterale possibile. 



165 

 

Per l’aspirante, questa stazione rappresenta la presa di coscienza del 
fatto che egli è legato alla dimensione terrena, dalla quale può liberarsi 
svincolando i centri spirituali posti nelle palme delle mani, nei piedi, 
sul fianco e nella testa, dai rispettivi centri di forza sottili. 
 
Nella dodicesima stazione Gesù muore sulla croce. Un duplice grido 
accompagna questo fatto: quello di Gesù uomo: “Padre, perché mi hai 
abbandonato?”, e quello del Cristo: “Tutto è compiuto”. Il primo coin-
cide con il momento in cui lo spirito del Cristo abbandona il corpo di 
Gesù: Gesù “sente” che il Cristo lo ha lasciato. Il secondo è il grido di 
trionfo, e anche liberatorio, che il Cristo emette prima di lasciare il 
corpo esanime di Gesù sulla croce. Egli ha versato tutto il sangue sulla 
terra, tramite il quale è penetrato nel nostro globo “fino agli inferi”, 
provocando una purificazione immediata della pesante atmosfera aurica 
che lo avvolgeva. Una Luce solare immensa ha avvolto in quel mo-
mento il pianeta, tanto abbagliante dal far dire agli uomini che “si è 
oscurato il Sole”. 
Nel momento della morte, gli atomi-seme dei corpi fisico e vitale di 
Gesù furono restituiti al suo legittimo proprietario, Gesù uomo, il quale 
però non potrà più reincarnarsi, non essendogli disponibile il corpo vi-
tale, che fu posto sotto sorveglianza. Vedremo più avanti il perché.  
Per l’aspirante, questo momento è epocale, perché gli consente di di-
ventare un Cristiano Interiore nel vero senso del termine, ossia scoprire 
il Cristo interiore dentro di sé. 
 
Matteo 27:50,51 
E Gesù, emesso un alto grido, spirò. Ed ecco, il velo del tempio si 
squarciò in due da cima a fondo. 
 
Il velo del tempio di cui parla questo passo si riferisce al tempio di Ge-
rusalemme, nel quale esso separava il Sancta Sanctorum che conteneva 
l’Arca dell’Alleanza dal resto dell’edificio. Soltanto il sommo sacer-
dote poteva entrare oltre questo velo, ed era il solo che poteva, in quel 
luogo e in ben precise occasioni, parlare direttamente con Jahvè, del 
quale riceveva così le volontà che poi trasmetteva al popolo. Con la 



166 

 

frase “si squarciò il velo del tempio” si vuole perciò indicare che da 
quel momento non era più necessario un intermediario, un sacerdote, 
per “parlare” – cioè avere un contatto – con Dio: il Cristo aveva aperto 
la via perché tutti potessero sviluppare in se stessi la capacità di entrare 
in comunione con la Divinità, che poteva perciò essere trovata INTE-
RIORMENTE. Quello che possiamo chiamare il Cristo interiore. Ecco 
il nuovo sacerdozio nel quale ogni singolo uomo è sacerdote di se 
stesso, sacerdozio che egli perse quando fu inviato nel deserto spirituale 
del mondo a seguito della “caduta”. 
 
Nella tredicesima stazione Gesù viene deposto dalla croce e consegnato 
alle braccia della madre.  
Il numero tredici rappresenta il passaggio ad un livello superiore: ci vo-
gliono dodici sfere di uguale dimensione per circondare totalmente una 
tredicesima. Questa tredicesima è quella che assomma tutte le altre, e 
rappresenta il passaggio necessario per un ulteriore gruppo, ad un li-
vello maggiore. La croce della materia è vinta, e ora il discepolo può 
inoltrarsi nei piani superfisici. 
 
Nella quattordicesima stazione Gesù viene deposto nel sepolcro.  
Sono passati i tre giorni dalla morte apparente dell’Iniziando: l’aspi-
rante nasce a vita nuova! 
 
 
2. Ai piedi della croce 
 
Giovanni 19:25-27 
Stavano presso la croce di Gesù sua madre, la sorella di sua madre, 
Maria di Cleofa, e Maria Maddalena. 
Gesù allora, vedendo la madre e lì accanto a lei il discepolo che egli 
amava, disse alla madre: “Donna, ecco tuo figlio!”. Poi disse al disce-
polo: “Ecco tua madre!”. E da quel momento il discepolo la prese nella 
sua casa. 
 



167 

 

L’elenco delle persone sembra facile, ma è invece oggetto di disputa 
interpretativa. Giovanni non getterebbe mai lì un nome per la prima 
volta, senza nessun motivo. Proponiamo la seguente scrittura: “Stavano 
presso la croce di Gesù sua madre, la sorella di sua madre: Maria di 
Clèofa e Maria di Màgdala.”, dove nell’elenco figurano tre persone: la 
madre di Gesù, Maria di Clèofa, che sarebbe definita “sorella” non per 
motivi di sangue, ma perché così si chiamavano fra loro i discepoli di 
Gesù e gli Esseni, e Maria Maddalena. Dopodiché prosegue: “Gesù al-
lora, vedendo la madre e lì accanto a lei il discepolo che egli amava, 
disse alla madre: «Donna, ecco tuo figlio!». Poi disse al discepolo: 
«Ecco tua madre!». E da quel momento il discepolo la prese nella sua 
casa”. Azzardiamo una interpretazione di questo passaggio, che è dav-
vero oscuro: “Donna, ecco tuo figlio”, può essere riferito a Gesù, figlio 
di Maria, alla quale Egli, il Cristo, lo restituisce dopo i tre anni della 
vita pubblica nei quali aveva utilizzato i suoi corpi fisico e vitale. Po-
tremmo liberamente tradurre: “Donna, restituisco tuo figlio”, sia pure 
non in corpo vivente, perché Gesù non potrà più incarnarsi. Dopodiché 
la raccomanda a Giovanni.  
Molto è stato detto e scritto intorno al discepolo che Gesù amava, forse 
leggendo attentamente il testo che precede qualche risposta si potrà tro-
vare. Il vangelo di Giovanni è l’unico che mette anche Maria, la madre 
di Gesù, presso la croce nel momento della sua morte. E poiché nem-
meno Giovanni è presente nell’elenco, dobbiamo supporre che en-
trambi, Giovanni, il discepolo che Egli amava, e Maria sua madre, fos-
sero lì “accanto”, cioè presenti nei loro corpi spirituali, ma non in carne 
ed ossa. Per questo Maria poté ricevere Gesù dal Cristo, trovandosi en-
trambi nei piani sottili. 
A noi preme sottolineare che queste frasi ci ricordano che l’avanza-
mento spirituale può avvenire solo attraverso l’unione interiore fra le 
due polarità che abitano ciascuno di noi, cosa che supera anche l’idea 
di famiglia come legame di sangue: “Ecco tuo figlio”, “Ecco tua ma-
dre”. Ovviamente l’insegnamento non vuole dire di non amare i con-
sanguinei, ma al contrario di amare tutti così intensamente come fossero 
il proprio padre e la propria madre. 



168 

 

Le “tre Marie” erano state molto importanti nella vita di Gesù. Astrolo-
gicamente possiamo vederle rappresentate dai tre grandi segni femmi-
nili dello zodiaco: Maria di Clèofa è rappresentata dal Cancro, nel quale 
la mente lunare si è trasformata in intuizione, tramite la trasmutazione 
dell’aspetto intellettuale; Maria Maddalena è rappresentata dal Toro, la 
redenzione dell’amore sensuale di Venere, attraverso l’amore disinte-
ressato, tramite la trasmutazione dell’aspetto emozionale; Maria madre 
di Gesù è rappresentata dalla Vergine, quale simbolo dell’Immacolata 
Concezione, risultato dell’innalzamento delle due correnti intellettuale 
ed emozionale fino alle ghiandole epifisi ed ipofisi. 
Questo passo rappresenta la fine della dualità, la trasmutazione finale e 
completa del desiderio, in cui la passione è diventata compassione e l’io 
si è perduto nel tu, nell’altruismo. 
 
 
3. I.N.R.I 
 
La crocifissione era diventata nel tempo il mezzo più comune per i con-
dannati a morte per determinati reati, allo scopo di prolungarne la tre-
menda agonia; anche se più tardi si cercò di ridurne le sofferenze. Era 
costume apporre sopra la croce una tabella, con una scritta che spie-
gasse per quale crimine la persona era stata condannata. Sulla croce di 
Gesù la tabella portava una sigla che voleva dire: “Gesù Nazzareno Re 
dei Giudei”; i sacerdoti avevano protestato, chiedendo che fosse scritto: 
“Che dice di essere Re dei Giudei”. Ma Pilato rispose: “Quello che ho 
scritto, ho scritto”. 
Tutta la storia di Gesù contiene – e lo abbiamo ben visto – un aspetto 
storico accanto ad uno simbolico, e anche questo particolare non può 
sfuggirvi, per cui la scritta posta sulla croce nasconde messaggi molto 
importanti. 
Prima di tutto, essa era scritta in tre lingue: latino, greco ed ebraico, a 
indicazione del fatto che si trattava di un evento di natura universale, e 
che non riguardava solo un popolo o una sola cultura. Il latino era la 
lingua del potere, il greco la lingua della cultura e l’ebraico la lingua 
della religione: tutti i rami dell’attività umana vi erano perciò 



169 

 

simbolicamente rappresentati, a indicare che in Gesù non era rappre-
sentato un solo popolo, ma il Sentiero per tutto il genere umano. 
La sigla era: “Jesus Nazarenus Rex Judaeorum”, che vuol dire “Gesù 
Nazareno Re dei Giudei”. 
Le iniziali ebraiche sono significative nella loro interpretazione: 
I = “Iam”, che vuol dire acqua, elemento lunare, 
N = “Nour”, che vuol dire fuoco, elemento marziano, 
R = “Ruach”, che vuol dire aria, o spirito, elemento mercuriano, 
I = “Iabeshah”, che vuol dire terra. 
Vi è quindi rappresentata tutta la personalità umana, che è crocifissa 
nella materia dalla quale deve liberarsi. 
Alchemicamente, vi possiamo trovare il sale (le due “I”), lo zolfo (“N”) 
e il mercurio (“R”). 
Il medesimo acronimo è anche un antico motto rosacrociano: 
“Igne Natura Renovatur Integra”, che vuol dire: “Natura rinnovata dal 
fuoco; materia rinnovata dallo spirito”. Ecco la funzione simbolica della 
crocifissione: la liberazione dello Spirito dalla croce della materia che 
ci tiene legati alla dimensione fisica. 
 
 
4. Le stimmate 
 
Le ferite di Gesù sulla croce corrispondono proprio ai punti in cui i corpi 
sottili, tramite il corpo vitale, sono connessi, e legati, al corpo fisico 
nello stato di coscienza di veglia dell’uomo. La suddetta “liberazione” 
pertanto deve avvenire sciogliendo questo legame, e coinvolgendo di 
conseguenza detti punti. I chiodi rappresentano in questo contesto i cin-
que sensi della percezione mediata, che ci impedisce la comunione e ci 
fa credere che la realtà sia quella che percepiamo attraverso il cervello 
fisico. 
La “via della croce” è la via che consente questo adempimento spiri-
tuale, il quale però può avvenire in due modi diversi, secondo se appar-
teniamo ai figli di Caino o ai figli di Set, se siamo cioè animati dal tem-
peramento operativo o da quello contemplativo. 



170 

 

Il contemplativo, spinto dal cuore e dalla fede, contempla la figura del 
Cristo ed è talmente preso dall’immagine del Golgotha che diviene egli 
stesso il Cristo sofferente sulla croce. L’energia interiore del corpo vi-
tale cresce dentro di lui a dismisura, fino a rompere gli argini che la 
tengono dentro il fisico, fuoriuscendo da esso. Da dove esce? Ovvia-
mente dai centri nei quali è legata al corpo fisico: e forma le ferite della 
crocifissione. Molti sono i mistici che hanno prodotto questo fenomeno, 
grazie al quale sono riusciti in momenti particolari, sebbene non sotto 
il loro controllo, a “liberarsi” della materia. 
L’operativo invece, che si sviluppa lungo linee di pensiero anziché del 
cuore, alla fine ottiene lo stesso risultato, ma senza procurarsi ferite do-
lorose. Egli sa come far ascendere le correnti creatrici lungo la colonna 
vertebrale, fino a farle unire nel III ventricolo del cervello e accendere 
il Fuoco Spirituale che dà accesso alla vera Luce. 
 
 
5. La sepoltura 
 
Due eminenti esponenti del Sinedrio erano seguaci di Gesù – anche se 
la loro carica non li esimeva dal pericolo di dichiararsi apertamente – e 
sapendo quanto fosse importante la sua missione, si incaricarono di re-
cuperare il corpo: erano Giuseppe d’Arimatea e Nicodemo. 
Giuseppe d’Arimatea andò da Pilato per chiedergli che gli fosse conse-
gnato il corpo di Gesù. Quindi, assieme a Nicodemo, si recò sul luogo 
dell’esecuzione e presero il corpo di Gesù, e lo avvolsero in bende con 
oli aromatici, come era costume fare. 
Presso quel luogo c’era un giardino, all’interno del quale si trovava un 
sepolcro vuoto scavato nella pietra, che non era mai stato usato prima. 
Non potevano trasportarlo più lontano, a causa della preparazione della 
Pasqua che lo proibiva. 
Simbolicamente, il sepolcro nuovo scavato nella pietra rappresenta la 
roccia della religione della Nuova Era dell’Acquario, così come Pietro 
era la roccia della religione dell’Era dei Pesci. 
 



171 

 

Può essere interessante riferire il racconto apocrifo su Giuseppe d’Ari-
matea intorno ai fatti sopra riportati. Appena i Giudei si accorsero di 
quello che aveva fatto, si infuriarono e, presolo, lo gettarono in pri-
gione. Durante la notte, Gesù in un corpo di luce splendente e fragrante 
di paradiso gli apparve, ed egli si scoprì libero. Gesù era circondato da 
angeli, e Giuseppe rimase con tutti loro per tre giorni, dopodiché scom-
parvero e si ritrovò all’interno della sua abitazione. 
Si narra che in seguito, egli, altri Iniziati cristiani assieme a Maria Mad-
dalena, salparono dalla Palestina e approdarono nelle Gallie, per inol-
trarsi quindi verso le isole britanniche, dove fondarono l’abbazia di 
Glastonbury, primo avamposto dei Misteri Cristiani nel mondo occi-
dentale. 
  



172 

 

  



173 

 

PASQUA DI RESURREZIONE 
 
 
 
 
1. La tomba vuota 
 
Il corpo di Gesù era rimasto nel sepolcro dal venerdì sera fino a quella 
domenica. Sono i tre giorni che caratterizzano tutti i processi di Inizia-
zione, che corrispondono ai tre giorni post-mortem dal momento 
dell’arresto cardiaco fino allo “strappo” del cordone argenteo 
dell’uomo, che ne sancisce la morte definitiva, e che corrispondono a 
loro volta ai tre “giorni” o periodi evolutivi di Saturno, del Sole e della 
Luna, e relative ricapitolazioni del periodo della Terra (Epoche ed Ere). 
Le leggi cosmiche agiscono sempre e comunque, e anche per il corpo 
di Gesù era giunto il momento di essere abbandonato dallo Spirito, dal 
Sé del Gesù uomo.  
Lo Spirito del Cristo già lo aveva abbandonato, come abbiamo visto, 
mentre Gesù era ancora appeso alla croce, tuttavia fino ai tre giorni suc-
cessivi, e relativo “strappo”, il legame era ancora attivo nel piano ete-
reo. Fu appena dopo che questo legame si sciolse, che Maria Maddalena 
giunse al sepolcro. Era andata mentre era ancora buio a piangere il suo 
Maestro e a pregare, ma appena arrivata sul posto vide che la grossa 
pietra che lo chiudeva era rotolata via.  
Subito corse da Pietro e Giovanni per avvisarli, anche perché non sa-
peva che cosa pensare e temeva che qualcuno avesse spostato il corpo 
di Gesù. 
 
Giovanni 20:2-8 
Corse allora e andò da Simon Pietro e dall’altro discepolo, quello che 
Gesù amava, e disse loro: “Hanno portato via il Signore dal sepolcro 
e non sappiamo dove l’hanno posto!”. Uscì allora Simon Pietro as-
sieme all’altro discepolo, e si recarono al sepolcro. Correvano insieme 
tutti e due, ma l’altro discepolo corse più veloce di Pietro e giunse per 
primo al sepolcro. 



174 

 

Chinatosi, vide le bende per terra, ma non entrò. Giunse intanto anche 
Simon Pietro che lo seguiva ed entrò nel sepolcro e vide le bende per 
terra e il sudario, che gli era stato posto sul capo, non per terra con le 
bende, ma piegato in un luogo a parte. 
Allora entrò anche l’altro discepolo, che era giunto per primo al sepol-
cro, e vide e credette. 
 
Questo brano è stato scritto per comunicare dietro le righe superficiali 
anche un significato esoterico, nascosto a chi non ne possieda la chiave; 
e la chiave la troviamo in quanto abbiamo detto che lo precede. “Recarsi 
al sepolcro” si deve leggere col significato di “essere iniziato”. Gio-
vanni, dicendo che “corse più veloce e giunse prima” vuole informarci 
che era già stato iniziato in precedenza, mentre Pietro “entrò nel sepol-
cro” ora, cioè è questo il momento della sua Iniziazione.  
 
Ma perché il sepolcro era vuoto? Che ne era stato del corpo di Gesù? 
Sappiamo già quali sforzi di cure da parte degli Esseni e di volontà da 
parte di Gesù dovevano essere spesi per mantenere insieme gli atomi 
del corpo fisico di Gesù nei periodi in cui era abitato dallo Spirito del 
Cristo. Per quanto Gesù fosse stato cresciuto per questo scopo, e per 
quanto l’attività delle energie solari del Cristo fossero intervallate da 
periodi di riposo e di recupero, la differenza di tasso vibratorio era 
molto elevata, e difficilmente avrebbe potuto essere sostenuta per più 
dei tre anni in cui si rese necessaria. 
Lo stress era perciò al culmine nel momento in cui il Cristo cosmico 
abbandonò i veicoli di Gesù sul Golgotha, e una volta trascorsi i tre 
giorni successivi, quando Gesù abbandonò totalmente il corpo fisico, 
gli atomi di quest’ultimo possiamo ben dire che esplosero disintegrando 
il corpo stesso in un lampo. 
Ne seguì una radiazione luminosa fortissima, che ebbe come conse-
guenza la famosa impronta sul telo che copriva il corpo, che ereditiamo 
col nome di “Sacra Sindone”. Nonostante tutti i tentativi di dare una 
spiegazione scientifica, e di negarne anche da parte di taluni l’origine 
straordinaria, l’impronta del corpo impressa sulla stessa continua a ri-
manere un mistero e non è riproducibile. Non è un evento “miracoloso”, 



175 

 

perché come abbiamo già avuto modo di dire non esistono i miracoli 
intesi come risultato di eccezioni che annullano le leggi naturali; si 
tratta di un fatto naturale, che può però verificarsi solo nel modo che 
abbiamo descritto, e che solo se lo si accetta come tale può essere spie-
gato. 
 
 
2. Vittoria sulla morte 
 
Al brano sopra riportato, segue la frase: “Non avevano infatti ancora 
compreso la Scrittura, che Egli cioè doveva resuscitare dai morti”. È 
necessario però fare una riflessione su cosa si può intendere dicendo 
“vincere la morte” e “resurrezione”: la morte in realtà, di per sé, non 
esiste! È solo una questione di capacità di mantenere la consapevolezza 
quando la coscienza passa da una dimensione ad una superiore. I disce-
poli molte volte lo avevano provato con Gesù, che li portava “sulla 
montagna”; la differenza sta nel fatto di esservi condotti, o di essere in 
grado di farlo autonomamente e volontariamente, riconoscendo l’illu-
sione della percezione mediata dai sensi. Questa è l’Iniziazione. 
Purtroppo le Chiese cristiane nella loro deriva materialistica sembrano 
suggerire che con la Resurrezione di Gesù l’uomo non conoscerà più la 
morte, e l’uomo della strada capisce la morte fisica, perché è il solo 
concetto di “morte” che conosce. Ma la Resurrezione non parla del 
corpo: si riferisce alla coscienza. Senza l’intervento del Cristo nel no-
stro pianeta la coscienza dell’uomo sarebbe sempre stata centrata nel 
piano fisico-chimico, e non avremmo mai potuto conoscere la resurre-
zione, cioè la consapevolezza anche negli altri piani d’esistenza, con la 
conseguenza che quando il piano fisico collasserà – perché così dovrà 
avvenire evolutivamente – anche l’uomo vedrà interrompersi la sua 
esperienza lungo linee corrette di sviluppo. 
L’intervento salvifico del Grande Spirito Solare ci ha impedito questa 
notte evolutiva, ed è questo che si deve festeggiare a Pasqua! La Pasqua 
ebraica commemorava il passaggio attraverso il Mar Rosso, ossia eso-
tericamente il passaggio dall’Epoca Atlantidea all’Epoca Ariana 
(dall’acqua all’aria); la Pasqua cristiana dev’essere conosciuta come 



176 

 

l’invito a passare dall’Epoca Ariana – nella quale ci troviamo – alla 
Nuova Gerusalemme (dall’aria all’etere), la Sesta Epoca, nella quale 
vivremo nel piano etereo.  
Gli Ebrei festeggiavano il Sabato, giorno posto sotto la giurisdizione di 
Saturno, che rappresenta la Legge, i Comandamenti esterni di Mosè, 
utili e necessari finché il genere umano era ancora, evolutivamente par-
lando, immaturo; noi ora dobbiamo superare questa giurisdizione, e sa-
per accedere allo Spirito Interiore, al Cristo Interno, alla “Luce che il-
lumina ogni uomo” che da dentro ascolta i suggerimenti del Sé. È un 
giorno nuovo che è ancora al suo sorgere, perciò il giorno di festa oggi 
è quello del Sole. Per questo giusto motivo Pasqua si fa cadere sempre 
di domenica. 
 
Ma non è stata sufficiente l’incarnazione del Cristo nel corpo di Gesù 
nei tre anni che andarono dal battesimo sul Giordano alla Resurrezione, 
per risolvere ogni problema. Il Piano prevede, per i motivi già ricordati, 
che l’uomo realizzi dentro di sé la conversione necessaria alla propria 
salvezza; finché un numero sufficiente di esseri umani non sarà pronto 
in questo senso, avremo ancora bisogno che il Cristo cosmico ci forni-
sca la materia prima necessaria: la sua energia. Pertanto Egli dovrà tor-
nare ciclicamente a incarnarsi (cioè ad entrare con la sua coscienza 
nella dimensione fisica), nell’epoca del solstizio d’inverno, penetrando 
nella Terra per purificarla, e a risorgere, nell’epoca dell’equinozio di 
primavera quando, una volta di più esaurita la missione annuale, può 
“tornare al Padre”. Il suo sacrificio perciò perdura, e non cesserà finché, 
grazie alla sua continua iniezione di Amore, l’umanità non sarà in grado 
di andare avanti da sola. Natale e Pasqua non sono perciò soltanto com-
memorazioni di due eventi accaduti una volta nella storia, ma dovreb-
bero essere un richiamo alla nostra coscienza di riconoscere questo 
enorme sacrificio – il Sole che si imprigiona nella materia bruta – dan-
doci lo stimolo, ciascuno nel suo piccolo, di accelerare questo processo. 
Avvicinando il grande Giorno della Liberazione finale; per noi e per il 
Cristo stesso!  
 
 



177 

 

3. L’iniziazione di Maria Maddalena 
 
In quel giorno memorabile, altre Iniziazioni avvennero presso il sepol-
cro. Ma una di queste è molto particolare: quella di Maria Maddalena. 
 
Giovanni 20:10-18 
I discepoli intanto se ne tornarono di nuovo a casa. 
Maria invece se ne stava all’esterno, vicino al sepolcro e piangeva. 
Mentre piangeva, si chinò verso il sepolcro e vide due angeli in bianche 
vesti, seduti l’uno dalla parte del capo e l’altro dai piedi, dove era stato 
posto il corpo di Gesù. Ed essi le dissero: “Donna, perché piangi?”. 
Rispose loro: “Hanno portato via il mio Signore e non so dove l’hanno 
posto”.  
Detto questo, si voltò indietro e vide Gesù che stava là in piedi; ma non 
sapeva che era Gesù. Le disse Gesù: “Donna, perché piangi? Chi cer-
chi?”. Essa, pensando che fosse il custode del giardino, gli disse: “Si-
gnore, se l’hai portato via tu, dimmi dove lo hai posto e io andrò a 
prenderlo”. 
Gesù le disse: “Maria!”. Essa allora, voltatasi verso di lui, gli disse in 
ebraico: “Rabbunì!”, che significa: Maestro! 
Gesù le disse: “Non mi trattenere, perché non sono ancora salito al 
Padre; ma va dai miei fratelli e di’ loro: Io salgo al Padre mio e Padre 
vostro, Dio mio e Dio vostro”. Maria Maddalena andò subito ad an-
nunciare ai discepoli: “Ho visto il Signore” e anche ciò che le aveva 
detto. 
 
Da questo racconto sembra che Maria Maddalena fosse stata trascurata 
dai discepoli che erano andati al sepolcro, nonostante fosse stata lei ad 
avvisarli: se ne tornarono a casa incuranti di lei. Infatti, mentre essi se 
ne andavano, lei era rimasta lì, non consapevole di quello che era avve-
nuto. Eppure fu lei a ricevere il dono superiore a chiunque altro: la 
prima comunione col Cristo stesso dopo la Resurrezione! 
Quando “si voltò”, cioè mutò la direzione della sua coscienza verso il 
Cristo, ancora non era iniziata: “non lo riconobbe”. Solo dopo, quando 
Lui la chiamò per nome, cioè la risvegliò, essa lo riconobbe. E lo 



178 

 

chiamò “Rabbunì”; è un termine che non vuol dire solo Maestro, ma 
era attribuito ai più grandi Maestri (solo a sette, secondo la tradizione). 
Egli le apparve nello splendore del suo corpo Cristico, composto della 
sostanza del piano dello Spirito Cristico, e non era naturalmente tocca-
bile da un essere umano, anche se il primo naturale impulso di Maria fu 
quello di raggiungerlo; ma fu avvisata: “Non trattenermi”.  
Da questo momento, il Cristo opererà per quaranta giorni ancora coi 
discepoli, apparendo nel suo corpo radioso che aveva ottenuto le sem-
bianze di un corpo umano, grazie al contatto con gli eteri superiori del 
corpo vitale di Gesù, che si era ormai amalgamato col suo corpo di so-
stanza astrale. 
Questo vale anche per noi tutti: quando svilupperemo il corpo radioso, 
quando cioè potremo separare i due eteri superiori del corpo vitale e 
farne un veicolo a se stante unitamente al corpo emozionale purificato, 
allora il piano fisico e la morte e il dolore che ne sono conseguenza, 
comincerà ad essere abbandonato, e noi potremo continuare la nostra 
esperienza nel piano etereo, laddove, quindi, potremo vedere il Cristo, 
che sarà pertanto ritornato per incontrarci, come Egli stesso ci promise, 
“fra le nubi”. Sarà questa la Nuova Gerusalemme annunciata dalle 
Scritture. 
 
Il suo messaggio a Maria Maddalena valeva anche per gli altri disce-
poli: ora sarebbe stato possibile qualcosa che prima, mentre Egli era nel 
corpo di Gesù, non poteva realizzarsi: la comunione con il Cristo stesso, 
perché prima il contatto avveniva, e doveva avvenire, tramite un corpo 
terrestre. Il modo nuovo di vivere da Cristiani Interiori, possiamo dire, 
era dal Cristo chiesto prima di tutto ai suoi discepoli, come avanguardia 
di ciò che ora era possibile per tutti gli uomini. Non “toccarlo”, o “trat-
tenerlo” fisicamente, ma per poterlo fare molto più intimamente. 
I due angeli rappresentano i corpi che il candidato all’Iniziazione deve 
avere purificato prima di potervi accedere: il corpo vitale e il corpo 
emozionale.  
 
  



179 

 

DOPO LA RESURREZIONE 

 
 
 
 
1. Apparizione ai discepoli nella stanza superiore 
 
Nello stesso giorno in cui era apparso a Maria Maddalena, di sera, Gesù 
apparve agli undici discepoli. Essi si erano rifugiati, dopo tutto quanto 
era accaduto, nella “stanza superiore”; questo è per noi un indizio che 
la loro coscienza era aperta, avvalorata anche dal loro numero: 11 è il 
numero della polarità perfetta raggiunta, nella quale il femminino e il 
mascolino hanno trovato il loro equilibrio. 
Gesù entrò nella stanza “a porte chiuse”; in altre parole, passando attra-
verso le pareti. La cosa non dovrebbe più sorprenderci, come non sor-
prese i discepoli, che ormai sapevano che Egli si presentava nel suo 
corpo radioso. D’altra parte, se così non fosse, non avrebbero potuto 
accedere alla comunione con Lui.  
Tanto è vero che uno dei discepoli, non essendo ancora pronto, “non 
era con loro”. E anche quando gli altri gli riferirono l’accaduto, pretese 
delle prove prima di poter credere. 
Quanto è vero questo per tutti noi! Quanto spesso sentiamo dire: per 
poter credere devo vedere. E non ci rendiamo conto che quello che ve-
diamo, tocchiamo, e così via, è in realtà la massima delle illusioni. Tut-
tavia, ci basiamo solo su quello per essere disposti a “credere”. Ma cosa 
vuol dire “credere”? Vuol dire sapere? Se io so che una cosa è vera, non 
dico: “Ci credo”, piuttosto direi: “Lo so”. In fondo, dire “credo” o dire 
“non credo” hanno lo stesso significato: “Non so”.  
Tommaso però voleva “vedere” e “toccare” per poter credere, e Gesù 
lo accontentò: poté, in una seconda apparizione sempre nella stanza su-
periore, constatare con i propri sensi. E si trasformò in uno dei più ze-
lanti discepoli, conducendo il resto della sua esistenza nella testimo-
nianza del vangelo del Cristo. Era disposto a credere, seppure la sua 
formazione mentale gli era di ostacolo, e questo era bastato perché fosse 



180 

 

illuminato. È solo quando non vogliamo credere, in realtà, che non cre-
diamo: siamo noi stessi che chiudiamo gli occhi, domandando di ve-
dere. 
 
 
2. Apparizione ai discepoli sulla via per Emmaus 
 
Nel medesimo giorno due discepoli stavano camminando verso un vil-
laggio nei dintorni di Gerusalemme. Durante il tragitto parlavano triste-
mente tra loro di quanto era accaduto, e ad un certo punto un’altra per-
sona si avvicinò, chiedendo di che cosa stessero discutendo. Risposero 
che forse era straniero, perché non conosceva i fatti che avevano visto 
Gesù processato e crocifisso, che speravano che fosse lui a liberare 
Israele, ma dopo tre giorni ancora non ne avevano notizie. Gesù allora 
– perché era Lui che si era aggiunto – cominciò a spiegare le Scritture 
nei passaggi che si riferivano alla sua missione. Essi però non lo rico-
noscevano. Una volta giunti a destinazione, fece per allontanarsi, ma i 
due erano stati talmente affascinati dalle sue parole e dal suo modo di 
parlare, che lo invitarono a unirsi a loro. 
Una volta a tavola, Egli prese il pane, lo spezzò e glielo porse, e “i loro 
occhi si aprirono” e lo riconobbero. E Lui scomparve dalla loro vista. 
Più che l’apparizione fu la scomparsa a convincerli: siamo davvero tutti 
dipendenti dalle illusioni dei sensi, e non siamo in grado di stare a sen-
tire il cuore. Essi sentivano attrazione per questa persona che si era unita 
al loro viaggio, ma gli occhi rimanevano chiusi, e a quelli solo essi pre-
stavano fede. Nella stanza superiore, nel corso della sua Ultima Cena, 
Gesù aveva insegnato ai suoi discepoli come aprire il cuore; ma dovette 
ripeterlo nuovamente perché “aprissero i loro occhi”. Allora esclama-
rono con gioia: “Davvero il Signore è risorto!”. 
 
 
 
 
 
 



181 

 

3. Apparizione sul lago di Tiberiade 
 
Giovanni 21:3-12 
Disse loro (ad altri discepoli che erano assieme a lui presso il mare di 
Tiberiade) Simon Pietro: “Io vado a pescare”. Gli dissero: “Veniamo 
anche noi con te”. Allora uscirono e salirono sulla barca; ma in quella 
notte non presero nulla. 
Quando già era l’alba Gesù si presentò sulla riva, ma i discepoli non 
si erano accorti che era Gesù. Gesù disse loro: “Figlioli, non avete 
nulla da mangiare?”. Gli risposero: “No”. Allora disse loro: “Gettate 
la rete dalla parte destra della barca e troverete”. La gettarono e non 
potevano più tirarla su per la gran quantità di pesci. Allora quel disce-
polo che Gesù amava disse a Pietro: “È il Signore!”. 
Simon Pietro appena udì che era il Signore, si cinse ai fianchi il cami-
ciotto, poiché era spogliato, e si gettò in mare. Gli altri discepoli invece 
vennero in barca, trascinando la rete piena di pesci; infatti non erano 
lontani da terra se non un centinaio di metri. 
Appena scesi a terra, videro un fuoco di brace con del pesce sopra, e 
del pane. Disse loro Gesù: “Portate un po’ del pesce che avete appena 
preso”. Allora Simon Pietro salì nella barca e trasse a terra la rete 
piena di centocinquantatré grossi pesci, e benché fossero tanti, la rete 
non si spezzò. 
 
Questo brano nasconde molti insegnamenti interessanti; vediamone al-
cuni. 
Gettare la rete “dalla parte destra” vuole indicare l’innalzamento del 
Fuoco spirituale tramite la via dritta, o positiva – cioè consapevole – 
per formare l’unione del Matrimonio Mistico nel III ventricolo del cer-
vello fra le due correnti (la “rete”), unire in altre parole la testa con il 
cuore. È il lavoro del Cristiano Interiore portato a termine. 
Il lavoro destinato a Pietro era quello di essere la “roccia” della Chiesa 
nell’attuale Era dei Pesci, contraddistinta astrologicamente dall’asse 
Pesci-Vergine: “Pesci” a simbolizzare le verità date alle masse, e “Ver-
gine” a simbolizzare la castità come mezzo per avanzare, che rimanda 
al pane (la Vergine è rappresentata con una spiga di grano in mano) che 



182 

 

Gesù ha posto sulla brace. “Portare a terra la rete senza spezzarla” in-
dica per Pietro l’incarico di condurre questa fase dello sviluppo spiri-
tuale dell’umanità: è stato fatto “pescatore di uomini”. 
Il numero dei pesci, 153, assomma a 9: alla fine tutta l’umanità benefi-
cerà di questa pesca miracolosa. 
Contrariamente agli altri discepoli, che avevano bisogno della barca per 
arrivare a riva, Pietro si gettò in mare dopo essersi cinto ai fianchi il 
camiciotto. In altre parole, egli era circondato del corpo spirituale, o 
corpo radioso, mentre gli altri avevano ancora la consapevolezza nel 
solo corpo fisico, la barca. 
 
L’episodio prosegue infatti con i seguenti versetti: 
 
Giovanni 21:14-17 
Questa era la terza volta che Gesù si manifestava ai discepoli, dopo 
essere resuscitato dai morti. 
Quand’ebbero mangiato, Gesù disse a Simon Pietro: “Simone di Gio-
vanni, mi vuoi bene tu più di costoro?”. Gli rispose: “Certo, Signore, 
tu lo sai che ti voglio bene”. Gli disse: “Pasci i miei agnelli”. Gli disse 
di nuovo: “Simone di Giovanni, mi vuoi bene?”. Gli rispose: “Certo, 
Signore, tu lo sai che ti voglio bene”. Gli disse: “Pasci le mie peco-
relle”. Gli disse per la terza volta: “Simone di Giovanni, mi vuoi 
bene?”. Pietro rimase addolorato che per la terza volta gli chiedesse 
se gli voleva bene, e gli disse: “Signore, tu sai tutto; tu sai che ti voglio 
bene”. Gli rispose Gesù: “Pasci le mie pecorelle”. 
 
Le tre chiamate di Gesù non sono una mera richiesta per accertarsi della 
fedeltà di Pietro: sono i tre passi di qualsiasi Scuola Iniziatica. 
La prima chiamata si indirizza allo studente che entra nel Sentiero; la 
seconda chiamata al probazionista che si dedica interamente ad una vita 
pura e di servizio agli altri; la terza chiamata al discepolo, che ha rag-
giunto il grado in cui la sua coscienza è sveglia senza interruzione. 
Le tre chiamate di Gesù quindi indicano come Pietro abbia raggiunto 
tutti e tre questi gradi. Notiamo che “agnelli” e “pecorelle” si riferi-
scono all’Era dell’Ariete, prima Era dell’Epoca Ariana. 



183 

 

4. Pietro e Giovanni 
 
Giovanni 21:19-23 
Gesù disse a Pietro: “Seguimi”. 
Pietro allora, voltatosi, vide che li seguiva quel discepolo che Gesù 
amava, quello che nella cena si era trovato al suo fianco e gli aveva 
domandato: “Signore, chi è che ti tradisce?”. 
Pietro dunque, vedutolo, disse a Gesù: “Signore, e lui?”. Gesù gli ri-
spose: “Se voglio che egli rimanga finché io venga, che importa a te? 
Tu seguimi”. 
Si diffuse perciò tra i fratelli la voce che quel discepolo non sarebbe 
morto, ma: Se voglio che egli rimanga finché io venga, che importa a 
te? 
 
Siamo alla fine del vangelo di Giovanni, il quale ci dà preziose indica-
zioni. 
Pietro e Giovanni sono i due discepoli più avanzati di Gesù, e ciascuno 
di essi ricevette un incarico particolare da Gesù stesso, secondo le loro 
caratteristiche, le loro incarnazioni precedenti e il futuro che era loro 
riservato. 
Nel brano vediamo che Gesù disse a Pietro di seguirlo, ma che anche 
Giovanni si mise a seguirlo. Pietro ne chiede spiegazioni a Gesù, il 
quale conferma che era stato Lui a chiamarlo; solo che non lo aveva 
fatto allo stesso modo che aveva usato per Pietro. Pietro, in altri termini, 
aveva avuto bisogno che Gesù lo chiamasse per nome e gli desse l’or-
dine di seguirlo, cosa che non fu necessaria per Giovanni, il quale rice-
vette lo stesso invito in una forma diversa: telepaticamente. Era cioè in 
grado di essere in comunione con Gesù. È la stessa differenza che esiste 
fra la legge esteriore e quella interiore. 
Gesù aveva chiesto loro di seguirlo per dare a ciascuno il proprio com-
pito nel futuro dell’umanità. Ci troviamo ora nell’Epoca Ariana, la 
quale dovrà sfociare nella Nuova Gerusalemme; ancora due Ere, (pe-
riodi in cui si suddividono le Epoche) ci separano da quest’ultima, e 
l’umanità deve essere preparata al “salto” evolutivo, pena un ritardo 
nella sua evoluzione.  



184 

 

Pietro doveva – e deve – guidare l’umanità fino al termine della pre-
sente Era dei Pesci, come guida della Chiesa contraddistinta, come ab-
biamo visto, dall’asse Pesci-Vergine. Egli lavora con le Chiese exoteri-
che nell’educazione delle masse. 
Giovanni invece deve preparare tutti noi, soprattutto coloro che sono 
pronti tramite gli insegnamenti esoterici, all’ultima Era della presente 
Epoca, l’Era dell’Acquario. Egli aiuta la lotta contro il materialismo e 
il dogmatismo, promuovendo lo sviluppo lungo le linee in armonia con 
le influenze dell’asse Acquario-Leone: l’Amore universale, nella pre-
parazione finale del Secondo Avvento, o Grande Giorno della Libera-
zione. 
La frase di Gesù va interpretata nel senso che Pietro doveva “seguirlo”, 
ossia iniziare la missione ricevuta subito dopo l’Ascensione, mentre 
Giovanni doveva “seguire Pietro”, iniziare quindi la propria missione 
successivamente, che sarà la missione anticipatrice del secondo Av-
vento del Cristo. Possiamo anche leggere che se prima non si instaurerà 
la Chiesa di Giovanni (la Chiesa interiore), il Cristo non tornerà. 
Giovanni descrive nella sua Apocalisse la meta del vincitore, colui cioè 
che “non conoscerà la seconda morte”, perché ha sviluppato la co-
scienza senza interruzione, passando dal cielo alla terra a volontà. Egli 
è il primo ad averla sperimentata, a seguito dell’Iniziazione come Laz-
zaro ricevuta dal Cristo. 



185 

 

L’ASCENSIONE 

 
 
 
 
1. Non la fine, ma l’inizio 
 
Matteo 28:16-20 
Gli undici discepoli, intanto, andarono in Galilea, sul monte che Gesù 
aveva loro fissato. Quando lo videro, gli si prostrarono innanzi; alcuni 
però dubitavano. E Gesù, avvicinatosi, disse loro: “Mi è stato dato ogni 
potere in cielo e in terra. Andate dunque e ammaestrate tutte le nazioni, 
battezzandole nel nome del Padre e del Figlio e dello Spirito Santo, 
insegnando loro ad osservare tutto ciò che vi ho comandato. 
Ecco, io sono con voi tutti i giorni, fino alla fine del mondo”. 
 
 
L’episodio narrato si svolge quaranta giorni dopo la Resurrezione, “su 
di un monte fissato da Gesù”; non si trovano quindi nella dimensione 
fisica, ma nei loro corpi spirituali, e siamo all’epilogo della manifesta-
zione terrena del Cristo. 
Risulta chiaro dalle sue parole che il Cristo è venuto “per tutte le na-
zioni”: non si tratta più di una religione etnica o razziale, ma il suo mes-
saggio e il Piano di Salvezza riguardano tutti gli uomini. Anzi, riguarda 
tutti gli esseri viventi del pianeta, perché se il pianeta arrestasse la sua 
evoluzione, tutto ciò che vive in esso andrebbe, dal punto di vista 
dell’evoluzione regolare, perduto. 
Ora finalmente, si potrebbe dire, la missione del Cristo è stata portata a 
termine: “Tutto è compiuto”; ma in realtà le ultime parole del suddetto 
brano suggeriscono il contrario: siamo solo all’inizio! 
Fino alla “fine del mondo”, cioè fintantoché durerà il piano fisico che 
forma attualmente il mondo, lo Spirito del Cristo dovrà tornare ogni 
anno a energizzare il nostro pianeta. Gli fu chiesto: “Quando succe-
derà?”, e la sua risposta fu: “Il Figlio non lo sa, ma solo il Padre lo sa” 



186 

 

(Marco 13:32). E il motivo di questo è semplice: dipende da noi; di-
pende se saremo pronti per la prossima Era del Capricorno – al termine 
dell’Era dell’Acquario – a fare il “salto evolutivo”; se avremo svilup-
pato il nostro corpo radioso. E dobbiamo anche diventare i “custodi dei 
nostri fratelli minori”, perché anche la vita degli altri regni della natura 
dipenderà a quel punto da noi. 
Il Cristo ha fatto, su di noi, una scommessa, e la manterrà fino alla fine. 
Saremo in grado di ripagare questo grande suo sacrificio, del quale non 
conosce neppure la durata? Speriamo proprio di sì, perché altrimenti il 
dolore che Lui e noi abbiamo fin qui sostenuto e sopportato sarà nulla 
al confronto. Eppure ancora “alcuni dubitavano” … 
È ben vero che quando Egli ciclicamente torna al Padre il tempo e il 
suo trascorrere perde in quella dimensione la sua efficacia, ma alla ri-
presa ogni volta dovrà fare i conti con esso. E da parte nostra non ab-
biamo alcuna sospensione. 
 
 
2. E mentre li benediceva, si staccò da loro e fu portato verso il cielo 
 
Matteo 24:26-30 
Se dunque vi diranno: Ecco, è nel deserto, non ci andate; o: È in casa, 
non ci credete. Come la folgore viene da oriente e brilla fino a occi-
dente, così sarà la venuta del Figlio dell’uomo. Dovunque sarà il ca-
davere, ivi si raduneranno gli avvoltoi. 
Subito dopo la tribolazione di quei giorni, il sole si oscurerà, la luna 
non darà più la sua luce, gli astri cadranno dal cielo e le potenze dei 
cieli saranno sconvolte. 
Allora comparirà nel cielo il segno del Figlio dell’uomo e allora si bat-
teranno il petto tutte le tribù della terra, e vedranno il Figlio dell’uomo 
venire sopra le nubi del cielo con grande potenza e gloria. 
 
Questa è la visione apocalittica che Gesù fece ai discepoli prima ancora 
che iniziasse il processo contro di Lui. 
In questa profezia Egli disegnò il quadro di ciò che dovrà avvenire – e 
che non è ancora avvenuto nemmeno per noi – alla “fine del mondo”, 



187 

 

nei giorni della “tribolazione”. Il significato di queste parole non si deve 
però prendere come una minaccia, e non sono state dette neppure per 
spaventare, ma vogliono descrivere semplicemente come avverrà il pas-
saggio alla Nuova Gerusalemme.  
Prima di tutto avvisano di non credere a chi, da “cadavere” si spaccerà 
da Cristo. È una indicazione importante, perché ci sono sempre quelli 
che tentano di approfittare delle disgrazie altrui. Gesù però ci avvisa: 
nessuno dovrà essere creduto, perché Egli non si incarnerà più! Chi pre-
tenderà di essere Lui in un corpo fisico, sarà un “cadavere”, come chi 
vorrà crederci. E chi vorrà approfittarne con costui sarà un avvoltoio, 
pronto a girare attorno ai cadaveri. 
L’atomo-seme del corpo fisico di Gesù fu restituito al legittimo proprie-
tario sul Golgotha, mentre l’atomo-seme del corpo vitale fu utilizzato 
dal Cristo per manifestarsi nel periodo intercorso tra la morte sulla 
croce e l’Ascensione. Perciò il Cristo non potrà più usarli e di conse-
guenza non potrà più incarnarsi in una forma fisica umana. E qui ci dice 
come si ripresenterà: “sopra le nubi del cielo”. 
Il significato di questa frase e dei fenomeni descritti nel brano evange-
lico, lo vediamo nel prossimo capitolo. 
  



188 

 

 
  



189 

 

IL SECONDO AVVENTO 
 
 
 
 
1. La Parusia 
 
Continuando ad analizzare il brano conclusivo del capitolo precedente, 
troviamo l’annuncio del Cristo relativo al suo ritorno, chiamato “Paru-
sia” dai teologi, alla fine dei tempi, quando cioè davvero la Sua mis-
sione sarà terminata nel Grande Giorno di Liberazione. 
La descrizione dei fenomeni descritti ci permette di comprendere come 
la dimensione fisica: il Sole, la Luna e le stelle come li conosciamo, 
“saranno sconvolti”. In altre parole, il mondo fisico collasserà, e la vita 
del nostro pianeta cambierà piano di manifestazione, passando nella di-
mensione eterea: le “nubi del cielo”. 
Il Cristo cosmico avrà terminato il suo lavoro, per il semplice motivo 
che l’umanità avrà sviluppato in sé il Cristo Interiore e il corpo radioso 
formato di etere. Ecco la Nuova Gerusalemme. Questo significa che la 
nostra consapevolezza non sarà più legata ai sensi fisici, perciò non ci 
sarà neppure la morte, considerato che in realtà essa dipende dall’inter-
ruzione di coscienza che avviene quando passiamo da una dimensione 
all’altra. 
Dopo il frutto dell’Albero della Conoscenza che ci espulse 
dall’Eden/dimensione etera, avremo accesso al frutto dell’Albero della 
Vita, che ci consentirà di tornare nella stessa dimensione. Gli ostacola-
tori, Spiriti Luciferini e Spiriti delle Tenebre, avranno perduto la loro 
guerra; anche per essi è intervenuta la missione del Cristo, perché solo 
se lo accoglieranno potranno proseguire nella loro evoluzione. 
Tuttavia ad ogni passaggio evolutivo, e soprattutto in passaggi così im-
portanti come quello che stiamo descrivendo, qualcuno va perduto. Ad 
essi si riferiscono le parole “abominio e desolazione” che usa Gesù 
nella sua descrizione. Dobbiamo sempre ricordare però che tutta la Vita 
dell’universo è parte di Dio, e che Dio è Tutto in tutto: pertanto non è 
possibile che una singola vita vada smarrita, perché andrebbe smarrita 



190 

 

una parte di Dio. Nessuno quindi sarà perduto in maniera definitiva, ma 
vi saranno dei disgraziati che vedranno allontanarsi la strada che era 
loro dedicata, e dovranno prendere delle altre strade, a loro non conge-
niali, e con molta sofferenza dovranno recuperare il cammino perduto. 
“Ecco, io ve l’ho predetto”, dice Gesù: come a dire, state in campana! 
 
“Io vado a prepararvi un posto”, disse anche Gesù. La Nuova Gerusa-
lemme è già pronta, e se noi fossimo pronti potremmo già trasferirci in 
essa, e lo faremo singolarmente man mano che lo saremo. Lui ci sta 
aspettando! 
 
 
2. Via d’uscita del Cristo 
 
Una volta Gesù ebbe a pronunciare la seguente frase: “I primi saranno 
gli ultimi, e gli ultimi saranno i primi”. Potremmo dare un significato 
particolare a queste parole, come volessero descrivere una teoria di per-
sone che entrano in un luogo, dal quale poi dovranno uscire; è logico 
che quelli che sono entrati per primi usciranno per ultimi, e viceversa. 
Si tratta di una legge spirituale, secondo la quale quando si entra in una 
situazione attraverso una via, si potrà uscire solo per la stessa via. 
Il Cristo si incarnò in un corpo fisico e penetrò nel nostro pianeta per 
mezzo del corpo vitale di un uomo: Gesù di Nazareth, al momento del 
battesimo sul Giordano. Fu attraverso il sangue di Gesù sparso sul Gol-
gotha che il Cristo divenne il rettore planetario della Terra, in attesa che 
noi fossimo pronti per prendere il suo posto. Il sangue è un prodotto del 
corpo vitale, ed è solo attraverso il corpo vitale di Gesù che il Cristo – 
nel famoso Grande Giorno di Liberazione – potrà uscire definitiva-
mente verso il Sole spirituale, nel piano dello Spirito Cristico, che è la 
sua sede naturale. 
 
A questo scopo, quando il Cristo con l’Ascensione abbandonò il piano 
terrestre, il corpo vitale di Gesù venne conservato in un luogo protetto, 
in attesa di fungere da via d’uscita per il Cristo dal nostro pianeta. Per 
questo neppure Gesù potrà incarnarsi fino ad allora. 



191 

 

Si pensa comunemente che un grande Spirito come il Cristo possa di-
sporre di tutto a sua discrezione, e con un miracolo sia in grado di otte-
nere qualsiasi cosa. Già abbiamo detto che i cosiddetti miracoli non 
vanno contro le leggi naturali, ma sono espressione di leggi superiori 
delle quali noi comunemente ignoriamo l’esistenza e la portata. Nes-
suno è sopra la legge di Dio, nemmeno il Cristo, il quale, anzi, l’ha 
interiorizzata totalmente. Egli dunque deve rispettare e utilizzare la co-
noscenza della legge per raggiungere i suoi scopi, compresa l’uscita 
dalla prigione terrestre in cui si è volontariamente e per amor nostro, sia 
pure a fasi alterne, relegato. 
Egli di conseguenza alla Parusia dovrà tornare, prendere possesso di 
quel corpo vitale, e “nelle nubi del cielo” accoglierci quando a nostra 
volta ci trasferiremo nella dimensione eterea. Lascerà allora quel corpo 
definitivamente a Gesù di Nazareth. 
 
Lo incontreremo allora nella Nuova Gerusalemme. Il suo Amore lo ha 
spinto ad abitare in mezzo a noi, con le limitazioni della dimensione 
fisica; il suo Amore ci ha aiutato a raggiungerlo. Alla fine, saremo noi 
ad abitare nella sua dimensione, dove fin da ora Egli ci sta attendendo. 
Perché avrà “fatto nuove tutte le cose”, e non ci saranno più il dolore, 
le malattie e la morte, condizioni dovute alla vita fisica. 
 
 
3. La Pentecoste 
 
La Pentecoste ebraica lascia il posto alla Pentecoste cristiana; che cosa 
vuol dire? Con la Pentecoste, gli Ebrei festeggiavano la consegna delle 
Tavole della Legge a Mosè. Essa ha quindi il significato profondo della 
Legge esteriore, alla quale obbedire senza discutere (cioè anche senza 
condividerla o comprenderla): la legge fatta per l’umanità bambina – di 
tutte le epoche - che non è ancora in grado di autodeterminarsi perché 
soggetta agli influssi del desiderio e dell’egoismo. Una umanità formata 
da individui che non sono in contatto, in comunione, con il proprio spi-
rito interiore.  



192 

 

Ma c’è una umanità che comincia a trascendere tutto questo, che non 
può continuare ad essere diretta dall’esterno, perché ciò la farebbe re-
stare bambina, mentre essa si sente e vuole diventare adulta. Che ne 
diremmo di quel padre che, dopo avere educato e cresciuto la sua prole, 
aiutando i figli ad attraversare la strada prendendoli per mano, preten-
desse di continuare in un tale atteggiamento anche quando i figli sono 
cresciuti? Mentre prima era stato un buon padre, non si può dire lo 
stesso dopo, perché impedirebbe loro di crescere in modo sano. Giusta-
mente i figli si ribellerebbero. Ed è quello che l’uomo d’oggi spesso fa, 
allontanandosi da una forma religiosa che lo costringe a rimanere in 
regole esteriori senza spiegargli il motivo della loro esistenza. 
È nel momento evolutivo nel quale questa nuova esigenza cominciava 
a nascere, che il Cristo si incarnò in Gesù di Nazareth, per dare all’uomo 
quello che ora gli occorreva: il contatto con la propria spiritualità inte-
riore, lo Spirito Santo. È l’avverarsi della profezia di Giovanni il Batti-
sta: “Colui che viene dopo di me è più potente di me, io vi battezzo con 
acqua ma chi viene dopo di me vi battezzerà nel fuoco dello Spirito 
Santo”. 
“Tutti” erano “insieme nello stesso luogo”, che noi sappiamo essere la 
“stanza superiore”, ci vuole indicare che tutti i veicoli erano allineati 
sotto la consapevolezza totale: anche chi non era stato iniziato prima, 
ricevette qui la Prima Iniziazione dei nuovi Misteri Cristiani.  
Tutte le forme collettive, che basano la loro motivazione su concetti ed 
esigenze che stanno al di sopra dell’individuo, devono ora un po’ per 
volta essere abbandonate: mai più uno spirito esterno, ma lo spirito in-
teriore, lo Spirito Santo, il Sé, che guida ciascuno; questo dev’essere la 
legge nuova. 
Ciascuno quindi deve cominciare a sentire lo Spirito parlargli “nella 
propria lingua”; una lingua che non coincide più con quella collettiva 
di un popolo, perché è il prodotto delle sue esperienze individuali. Nel 
contempo, tutti erano compresi, perché lo Spirito aveva attivato la co-
munione fra gli esseri, proprietà del piano dal quale proviene. 
Ma questi non sarà compreso da coloro che ancora hanno bisogno della 
legge esterna, questi ultimi non potranno accettarlo, e diranno che “è 
ubriaco”.  



193 

 

Tramite la Pentecoste interiore, il cristiano iniziato si trasforma nel 
Graal, allineando la propria scintilla divina interiore – residuo del Sole 
primitivo da cui egli, come tutti noi, proviene – con lo stesso residuo 
che costituisce il “cuore” del nostro pianeta, che si trova al di sotto dei 
suoi piedi, e con il Sole spirituale che si trova in alto, e da cui riceve 
l’impulso Cristico. Dobbiamo vedere come la “fiamma” di Pentecoste, 
il risveglio del nucleo solare originario che ogni uomo alberga in sé: il 
corpo radioso o corpo di luce. 
 
  



194 

 

Apocalisse 21:1-7 

 Vidi poi un nuovo cielo e una nuova terra, perché il cielo e la terra di 
prima erano scomparsi e il mare non c'era più.  
Vidi anche la città santa, la nuova Gerusalemme, scendere dal cielo, 
da Dio, pronta come una sposa adorna per il suo sposo.  
Udii allora una voce potente che usciva dal trono:  
"Ecco la dimora di Dio con gli uomini!  
Egli dimorerà tra di loro  
ed essi saranno suo popolo  
ed egli sarà il "Dio-con-loro".  
E tergerà ogni lacrima dai loro occhi;  
non ci sarà più la morte,  
né lutto, né lamento, né affanno,  
perché le cose di prima sono passate".  
E Colui che sedeva sul trono disse: "Ecco, io faccio nuove tutte le 
cose"; e soggiunse: "Scrivi, perché queste parole sono certe e veraci.  
Ecco sono compiute! Io sono l'Alfa e l'Omega,  
il Principio e la Fine.  
A colui che ha sete darò gratuitamente  
acqua della fonte della vita.  
Chi sarà vittorioso erediterà questi beni;  
io sarò il suo Dio ed egli sarà mio figlio. 

 

 

 

 

 

 



195 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



196 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Bibliografia principale: 

“Cristianesimo Interiore” di Luigi Zampieri  

“Cosmogonia dei Rosacroce” di Max Heindel 

“La Massoneria e il Cattolicesimo” di Max Heindel 

“New Age Bible Interpretation” Vol. IV e V di Corinne Heline 

Sito web “Biblistica.it” 

  



197 

 

SOMMARIO 
 
PRESENTAZIONE     3 
 
ESSENI ED INIZIATI 
1. Gli Esseni      5 
2. L’Immacolata Concezione    7 
 
NASCITA DI GESÙ 
1. Nascite miracolose     13 
2. Data di nascita di Gesù    16 
3. “Chi” era Gesù     17 
 
LA STELLA DI BETLEMME 
1. La Notte Santa     21 
2. I Magi      22 
3. Il simbolismo dei Magi    24 
3. Erode e i Magi     28 
 
GIOVINEZZA DI GESÙ 
1. Il ritorno di Gesù     31 
2. Gesù fra i dottori     32 
3. Da tredici anni a trenta    34 
 
IL MOMENTO EVOLUTIVO 
1. Punto di svolta     37 
2. Il dilemma della Chiesa d’oggi   39 
 
GIOVANNI IL BATTISTA 
1. “Chi” era Giovanni il Battista   41 
2. Il “Precursore”     42 
3. Il Battesimo nel Giordano    44 
 
IL CRISTO 
1. Necessità del Piano di Salvezza   47 



198 

 

2. Gesù-Cristo      49 
 
LA TENTAZIONE 
1. Uno di noi      53 
2. Tentazione per il corpo    54 
3. Tentazione per la mente    55 
4. Tentazione per l’anima    56 
5. Gesù a Nazareth     57 
 
LA SCELTA DEI DISCEPOLI 
1. I primi quattro     59 
2. Altri quattro      61 
3. I quattro “Apprendisti”    64 
4. Le donne al seguito di Gesù    65 
 
LE NOZZE DI CANA 
1. Che cos’è un “miracolo”?    67 
2. Il Matrimonio Mistico    68 
 
IL SERMONE DELLA MONTAGNA 
1. Significato di Montagna    71 
2. Le Beatitudini     71 
3. “Ma io vi dico …”     74 
4. Il “Padre Nostro”     77 
Genealogie di Gesù, Maria e alcuni Apostoli  80 
 
ALCUNE GUARIGIONI 
1. Perché guarire     81 
2. Guarigione della suocera di Pietro   82 
3. Guarigione di un lebbroso    83 
4. Contro l’ossessione     85 
5. Guarigione di un paralitico    86 
6. Iniziazione della figlia di Giairo   87 
7. La donna che lo toccò    89 
8. Guarigione di sabato di un uomo   90 
9. Guarigione del servo del centurione   91 



199 

 

MISSIONE DEGLI APOSTOLI 
1. Il duplice mandato     93 
2. “Chi” è il guaritore?     95 
 
LA PURIFICAZIONE DEL TEMPIO 
1. Lo “zelo” di Gesù     96 
2. Il tempio interiore     98 
 
NASCERE DALL’ALTO 
1. Nicodemo      101 
 
RITORNO IN GALILEA 
1. Incontro con la Samaritana    105 
2. Moltiplicazione dei pani e dei pesci   107 
3. Gesù “cammina sulle acque”    109 
 
LA TRASFIGURAZIONE 
1. Nella dimensione Cristica    111 
2. Istruzioni del Cristo     112 
3. Morte di Giovanni il Battista    113 
 
L’INIZIO DELLA FINE 
1. Verso Gerusalemme     115 
2. La “Seconda Morte”     119 
3. Questioni di sangue     119 
 
LA PARABOLA DEL FIGLIO PRODIGO 
1. Significato interiore     123 
2. Significato cosmico ed evolutivo   126 
 
RESURREZIONE DI LAZZARO 
1. Il cieco nato      129 
2. Resurrezione di Lazzaro: aspetto esteriore  131 
3. Aspetto iniziatico     132 
 



200 

 

L’ULTIMO VIAGGIO A GERUSALEMME    
1. L’ingresso trionfale a Gerusalemme   135 
2. L’annuncio della Passione    136 
 
L’ULTIMA CENA 
1. Il luogo della cena     139 
2. Lavanda dei piedi     139 
3. Il Rito dell’Eucaristia    141 
 
“PROVE” E TRADIMENTI 
1. Il tradimento di Giuda    145 
2. La “prova” di Pietro     147 
 
IL GETSEMANI 
1. L’umanità di Gesù     149 
2. L’aiuto celeste     150 
3. L’arresto      151 
 
GESÙ SOTTO GIUDIZIO 
1. Primo giudizio, davanti ad Anna e tradimento 
    di Pietro      153 
2. Secondo giudizio, davanti a Caifa   154 
3. Terzo giudizio, davanti a Pilato   155 
4. Visione evolutiva     157 
 
LA VIA DOLOROSA E LA CROCIFISSIONE 
1. Salita verso il Golgotha    161 
2. Ai piedi della croce     166 
3. I.N.R.I.      167 
4. Le stimmate      168 
5. La sepoltura      169 
 
PASQUA DI RESURREZIONE 
1. La tomba vuota     173 
2. Vittoria sulla morte     175 



201 

 

3. L’iniziazione di Maria Maddalena   177 
 
DOPO LA RESURREZIONE 
1. Apparizione ai discepoli nella stanza superiore 179 
2. Apparizione ai discepoli di Emmaus   180 
3. Apparizione sul lago di Tiberiade   181 
4. Pietro e Giovanni     183 
 
L’ASCENSIONE 
1. Non la fine, ma l’inizio    185 
2. E mentre benediceva, si staccò da loro e fu 
    portato in cielo     186 
 
IL SECONDO AVVENTO 
1. La Parusia      189 
2. Via d’uscita del Cristo    190 
3. La Pentecoste     191 
  



202 

 

  



203 

 

I nostri intenti 
  
1. Una Comunità dove il nucleo dal quale partire e al quale fare 
riferimento sia l'individuo. 
2. Una Comunità dove non esiste alcuna scala gerarchica, ma 
vengono rispettate, accettate e valorizzate tutte le differenze. 
3. Una Comunità dove la regola d'oro sia l'innocuità, applicata a 
tutti i campi della vita: dalla ricerca, all'alimentazione, alla giu-
stizia, ecc. 
4. Una Comunità dove la polarità del cuore sia sempre coniugata 
con quella intellettuale, superando la competizione con la soli-
darietà e la condivisione. 
5. Una Comunità dove la ricerca scientifica sia vissuta come un 
avvicinamento al sacro; dove scienza – il pensare, religione – il 
sentire e l’arte – il fare, siano contemporaneamente presenti 
nelle attività pratiche e negli studi accademici. 
6. Una Comunità dove non si entri chiedendosi "cosa posso rice-
vere", bensì "cosa posso fare". 
7. Una Comunità che non vuole distinguersi esteriormente con 
divise o abitudini particolari, ma che si ritiene inserita e inte-
grata in qualsiasi società.  
8. Una Comunità che non fa proselitismo e non vuole convin-
cere nessuno contro la sua volontà o tramite le parole, ma che 
usa l'esempio come migliore via di convinzione e diffusione 
delle proprie idee. 
  



204 

 

 
 

 
 

Luigi Zampieri 

UOMO, CONOSCI TE STESSO 
- L’Arte di vivere 

Pagine 283  

Le basi dell’insegnamento della 

Nuova Era. 

La costituzione dell’uomo, i piani di 

esistenza e il ciclo della vita da una 

rinascita all’altra. 

Luigi Zampieri 

LA BIBBIA RACCONTA 
- La vera storia dell’Evolu-

zione 
Pagine 192 

Analisi della Genesi biblica: 

l’evoluzione dal big-bang ai giorni 

nostri. 

Cosa ci riserva il futuro? 

Luigi Zampieri 

LE DINAMICHE EVOLUTIVE 
- Le Tre Vie 

Pagine 143 

Le Tre Vie del carattere: 

la Via Pratica, 

la Via Mistica, 

la Via Intellettuale; 

e il Momento Evolutivo personale. 



205 

 

 

 

 

Luigi Zampieri 

IL CRISTO  
E LA SUA MISSIONE 

- Il Piano di Salvezza 
Pagine 207 

Gesù di Nazareth e il Cristo. 

La vita e le opere del Cristo-Gesù. 

Gli scopi della sua Missione. 

Il Mistero del Golgotha e la Resur-

rezione. 

Luigi Zampieri 

POST-MORTEM 
- La Vita dopo la vita 

Pagine 126 

Analisi di che cosa avviene alla 

morte del corpo. 

Gli stati di coscienza successivi. 

Come è bene comportarsi quando 

la morte arriva ad un nostro caro. 

Luigi Zampieri 

UOMO, CONOSCI TE STESSO 
- L’Arte di vivere 

Pagine 231 - € 14,00 

Le basi dell’insegnamento della 

Nuova Era. 

. 

Luigi Zampieri 

ANGELI, LA NOSTRA 
GRANDE COMUNITÀ  
COSMICA 
Pagine 180 

Quali sono le Gerarchie celesti che 

ci accompagnano nel nostro viag-

gio evolutivo, e quali ruoli svol-

gono? 



206 

 

 
 

 
 

 
 

Luigi Zampieri 

LA RIVELAZIONE DI GIOVANNI 
- La Via Interiore 

Pagine 200 

Una interpretazione dell’Apocalisse 

il libro profetico più occulto della 

Bibbia. 

La conclusione dell’evoluzione ter-

restre nell’eterea Nuova Gerusa-

lemme. 

Luigi Zampieri 

IL DRAMMA MISTICO 
- Il percorso annuale 

dell’Anima 
Pagine 190 

Solstizi ed Equinozi: punti di svolta 

rivelatori del percorso di crescita 

interiore lungo il ciclo annuale che 

si rinnova ogni anno. 
 

Giancarla Zuliani - Luigi Zampieri 

MANUALE DI ASTROLOGIA 
SPIRITUALE 

- L’Osservatorio interiore 
 
In preparazione 

Giancarla Zuliani - Luigi Zampieri 

MANUALE DI ASTROLOGIA 
SPIRITUALE 

- Con i Modelli planetari 
Pagine 137 
 

La vera Astrologia è quella che ab-

braccia l’essere umano nella sua 

totalità: fisica, mentale e spirituale 



207 

 

La Comunità del Cristianesimo Interiore è una comunità d’intenti, 
che non prevede cioè alcun formalismo, iscrizione o associazione. 
Chiunque legga i suoi testi di studio e senta che il loro contenuto ri-
suona nella sua interiorità può considerarsi liberamente partecipe della 
Comunità. 
Il suo scopo e obiettivo è quello di formare donne e uomini più consa-
pevoli della propria natura spirituale, prima di tutto, della direzione 
che l’evoluzione richiede oggi, in secondo luogo, e della necessità di 
rendere noti questi insegnamenti a chi fosse alla ricerca e si mostrasse 
maturo per riceverli, senza nulla chiedere in cambio. 
La base dell’insegnamento è il Cristianesimo interiore, ossia una vi-
sione più avanzata della Dottrina Cristiana, adatta all’uomo d’oggi che 
vuole comprendere e non più obbedire. Non è perciò necessaria alcuna 
abiura e nessun cambiamento di religione, per chi si riconoscesse in 
una, poiché considera ogni grande religione come necessaria per un 
certo periodo storico. 
Chi ritenga di non essere religioso trova anch’egli le risposte che sta 
cercando – la cui mancanza probabilmente lo ha fatto allontanare dalla 
spiritualità – instaurando un’armonia interiore conseguente alla pacifi-
cazione della coscienza. Allo scienziato ricordiamo che scopo della 
scienza non è "trovare" la verità, ma "cercare" la verità, perché qua-
lora la si trovasse probabilmente la scienza avrebbe perduto il suo 
scopo. Pertanto è essenziale rimanere sempre con una mentalità aperta 
di fronte a nuovi stimoli, anziché chiudersi in difesa di posizioni che si 
danno, erroneamente, per definitive (come la storia stessa della 
scienza ha più volte dimostrato). 
Quanto riportato negli insegnamenti non ha assolutamente la pretesa 
di rappresentare la verità ultima, ma chiede solo di essere accolto con 
mente aperta, allo scopo di aiutare a far trovare a tutti le “loro” rispo-
ste alle “loro” domande. 
 
 
cordial-mente.it 


