
1 

 

e 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Luigi Zampieri 

La Bibbia  
racconta 

Analisi occulta della Genesi 
La vera storia dell’Evoluzione 

Non è quello che facciamo dentro un'organizzazione che ci interessa, 
Ma quello che, grazie ai suoi insegnamenti, ciascuno fa fuori, nel 
mondo. 



2 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



3 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Egli rispose loro: «Non tutti capiscono questa parola, 
ma solo coloro ai quali è stato concesso.  Infatti vi sono 
eunuchi che sono nati così dal grembo della madre, e 
ve ne sono altri che sono stati resi tali dagli uomini, e 
ve ne sono altri ancora che si sono resi tali per il regno 
dei cieli. Chi può capire, capisca».  
- Matteo 19:11,12  



4 

 

  



5 

 

 
 

 
 
 

LA SPINTA DELLA FILOSOFIA GRECA  
  

  
Passare da un insegnamento che preveda il Dovere a scapito dell'Inte-
resse, ossia l'interiorizzazione della Legge, che coincide col passaggio 
da Jehovah al Cristo, non è stato facile per l'umanità e per le Guide 
che ne dirigono il progresso. Ad un determinato punto della sua evo-
luzione, l'azione dei Signori di Venere e di Mercurio (come vedremo) 
aiutò il genere umano a sviluppare la natura mentale ed emozionale, a 
scapito però di quel contatto di tipo istintivo che le aveva permesso, 
fino ad allora, di sentirsi un tutt'uno con la Natura, senza il bisogno di 
chiedersi il "perché" delle cose.  
Il culmine di questa transizione ebbe luogo durante il periodo che vide 
la fioritura del pensiero filosofico greco, che ancora oggi influisce nel 
mondo occidentale. Divenne necessario allora in qualche modo re-in-
terpretare col pensiero razionale i fatti e il mondo così come si presen-
tavano alla coscienza, ormai ottusa dal punto di vista spirituale, ma 
vivida e affamata di conoscenza logica. Si rese necessario studiare, 
analizzare, il "legame" fra tutte le cose - che fino a prima era sentito e 
si riverberava interiormente - utilizzando lo strumento che creava la 
separazione: la ragione e il cervello. Fu un passaggio necessario e me-
ravigliosamente utile al progresso umano, ma il rischio era di perdere 
definitivamente contatto col mondo spirituale, relegando l'esperienza 
materiale a sola fonte di ricerca. Alcuni spiriti e menti elevate si pre-
sero allora l'incarico di conservare segretamente l'insegnamento pre-
cedente, e di allevare pochi individui per conservare la luce di quella 
conoscenza antica - rivista in chiave moderna - che era destinata ad 
essere riscoperta nella fase successiva a quella materialistica che si 
andava aprendo, e dalla quale ancora oggi fatichiamo ad uscire. Nac-
quero così i Misteri e l'insegnamento esoterico. Non vi è mai tuttavia 



6 

 

una netta frattura nell'evoluzione, per cui questi Misteri già erano pre-
senti nelle civiltà precedenti, particolarmente in quella Egizia, che in-
fluenzarono in modo decisivo la nuova veste che andava formandosi 
in Grecia. È noto che Platone ebbe contatto con sacerdoti egizi.  
Prima di entrare nel merito degli studi biblici, ci sembra perciò utile 
fare una veloce carrellata sui principali filosofi greci, che prepararono 
il mondo all'avvento di quella fase fondamentale della nostra evolu-
zione che corrisponde all'evento del Golgotha; anche se il Cristiane-
simo popolare ancora non sa riconoscere questo legame di pensiero. 
Come non lo sa riconoscere qualche ricercatore che pretende di vedere 
nell'insegnamento greco una antitesi al Cristianesimo.  
 

Circa 500 a.C.  
  
ERACLITO - Il Tempo ("Tutto scorre")  
Per la cultura greca il Tempo non è lineare nel senso che diamo ad 
esso oggi; esso però è distinguibile fra ciò che scorre, diviene, cioè è 
effimero e caduco, e ciò invece che "è", rimane. Il quale è sempre 
presente nell'effimero, rappresentando la vera Realtà (che a noi, in 
quanto esseri effimeri nella personalità in cui ci riconosciamo, 
sfugge), in contrasto con l'illusione sensoriale (che scambiamo per 
realtà). È una distinzione potremmo dire in senso verticale, altra ri-
spetto a quella in senso orizzontale, cioè la nota distinzione fra il 
tempo lineare e il tempo ciclico, pure importante. Compito dell'uomo 
è trovare in sé la vera Realtà grazie all'esperienza nell'effimero; com-
pito che richiede molte esistenze effimere per essere realizzato. Ma 
Eraclito vede nell'uomo la potenzialità di realizzarlo, perché la Realtà, 
o Verità, diviene allora Logos.  
  
PITAGORA - Lo Spazio  
Pitagora affronta la stessa problematica, prendendola da un altro punto 
di partenza. Tutto il mondo è sorretto da leggi di armonia, ma queste 
leggi non sono colte dai sensi dell'uomo: non cadono sotto la perce-
zione. Solo il pensiero le può scoprire, solo da "dentro" possono essere 
riconosciute e definite, e successivamente essere trovate "fuori".  



7 

 

Non è perciò il mondo dei sensi, transitorio ed effimero, rispecchiato 
nella percezione dei sensi (mediata), in grado di accogliere quell'es-
senza che, fuori da esso, è sempre presente nel mondo veramente 
"Reale", ma solo nell'Anima dell'uomo. Essa sola è in grado di co-
gliere quella Realtà.  
  
Circa 400 a.C.  

  
SOCRATE - L'Anima  
La verità non può essere nella transitorietà e nel cambiamento conti-
nuo. I sensi percepiscono quest'ultimo, ma le conclusioni le trae l'io 
dell'uomo, tanto più quanto più si sottrae alla percezione dei sensi.  
La verità perciò non è in quello che vediamo, ma con le nostre conclu-
sioni diventa "nostra": così l'uomo trova in sé quell'eterno che non 
percepiscono i sensi illusori, che coincide con la verità.   
Dobbiamo quindi lasciare il corpo (i sensi) e cogliere l'Anima. E come 
la verità, non mutando, è eterna, così l'Anima che la concepisce non 
può che essere eterna.  
Socrate insegnava tramite dei colloqui, durante i quali l'ascoltatore 
"viveva in se stesso" le esperienze del pensiero propostegli. Doveva 
cercare in sé le risposte a domande che venivano fatte. Alla fine egli 
non aveva semplicemente una nozione in più: era cambiato interior-
mente trovando accesso alla propria Anima.  
  
Circa 300 a.C.  
  
PLATONE - "L'anima del mondo è crocifissa"  
Con la frase suddetta Platone intendeva dire che lo spirito è tenuto 
prigioniero dalla materia, e che deve liberarsi per potersi manifestare 
pienamente. La catarsi dal fisico diventa necessaria a questa libera-
zione, e la via è quella della conoscenza, pensiero che influenzerà cen-
tinaia di anni dopo le correnti cristiane gnostiche.  
Ma questa visione perfettamente dualistica lascia irrisolto un nodo 
fondamentale: per la catarsi è necessaria la coesistenza di spirito e 



8 

 

materia, ma manca il terreno comune (il "Golgotha interiore") su cui 
questa coesistenza possa realizzarsi.  
  
ARISTOTELE - La realtà oggettiva  
Aristotele, allievo di Platone ma non platonico, critica Pitagora perché 
"riduce tutta la filosofia alla matematica", cioè dà agli oggetti - che 
non sono idee - caratteristiche che appartengono solo al pensiero 
umano (i numeri).   
Per noi però sorge a questo punto la domanda: gli oggetti, così come 
il mondo, sono davvero "fuori" dalla mente? Un esame al capitolo 
sulla percezione (mediata ed im-mediata) ci permetterà forse di tentare 
una risposta risolutrice alla millenaria questione e al non sciolto dibat-
tito che si trascina fino ai giorni nostri.  
È importante inoltre comprendere la concezione di Aristotele sulla dif-
ferenza fra l’”atto” e la “potenza”. Per lui l’atto (che chiama “forma”) 
è superiore alla potenza (che chiama “materia”), poiché ne vede il ri-
sultato finale. Per i Neoplatonici, invece, la scala di valori si inverte, 
perché essi considerano la potenza (“dynamis”) – coincidente con la 
forza creativa che è inserita in ogni cosa vivente – superiore all’atto. 
Chi abbia l’idea di una Forza superiore creatrice, non può che condi-
videre l’idea dei Neoplatonici. 
  

Anno 0  
  
Che cosa succede poi? Ciò che per gli iniziati egizi, e poi per le Scuole 
dei Misteri greche, era la sola via da percorrere: il Logos, l'Uno, il 
Figlio Unigenito, doveva essere incontrato e sperimentato interior-
mente (fra gli egizi l'iniziando doveva diventare egli stesso Osiride), 
ad un determinato momento si incarnò: entrò nella storia dell'uomo. 
Mutò la storia e il tempo, che cessò di essere "sempre uguale a se 
stesso nella sua ciclicità".  
Fino ad allora Dio era concepibile solo a chi Lo aveva sperimentato, 
per così dire, in se stesso: all'iniziato; il mondo non Lo poteva cono-
scere e rimaneva nel divenire materiale e nella venerazione di dèi con 
caratteristiche umane e dagli umani creati.  



9 

 

Con l'incarnazione del Cristo il Logos divenne un carattere storico 
dell'evoluzione umana, alla portata di tutti e non più di pochi. Non 
sono più necessari i Misteri: basta avere Fede in Cristo per incontrarlo, 
e la Chiesa si è assunta il compito di rappresentare la presenza del 
Cristo nel mondo. D'altra parte fu Egli stesso a dire: "Io sarò con voi 
fino alla fine del mondo". La formula segreta di iniziazione si racconta 
oggi in tutte le chiese come esperienza del Cristo: "Morì e fu sepolto, 
scese agli inferi e il terzo giorno resuscitò dai morti; salì in cielo, alla 
destra del Padre".   
È ora necessario che questa esperienza vissuta per intermediazione di-
venti individuale e interiore: non più attraverso l'iniziazione ai Misteri 
- che non sono più tali - ma grazie alla vita vissuta secondo gli inse-
gnamenti che il Cristo ci lasciò a questo scopo, con le parole e con 
l'esempio, durante i tre anni della sua incarnazione nei veicoli di Gesù 
di Nazareth. 
Per concludere, possiamo dire che la filosofia greca ha aiutato l'uma-
nità a passare dall'uomo primitivo, condotto dall'istinto e dalla forza 
bruta, astrologicamente sotto il dominio di Marte e della Luna, 
all'uomo civilizzato d'oggi, guidato dall'io e dall'amore al prossimo, 
sorretto da Venere e da Mercurio. Il primo avvento del Cristo gli ha 
dato poi la spinta per aspirare al passaggio successivo di superuomo, 
che dovrà trovare l'unione col Sé attraverso l'amore incondizionato - 
la Fratellanza Universale - grazie all'influsso dell'ottava superiore di 
Venere: Urano, e di Mercurio: Nettuno. Allora sarà nato il Cristo in-
teriore, che incontrerà "fra le nubi" il Cristo cosmico nel Suo secondo 
avvento. Sarà questo l'argomento di studio nel prosieguo del presente 
lavoro.  
  



10 

 

  



11 

 

 
 

 
 
 

IN PRINCIPIO ....: LA GENESI 
 

 
1. Noi e la Bibbia. 

 
Nel libro “Uomo, conosci te stesso” abbiamo esaminato la costitu-
zione occulta dell’uomo in rapporto al suo destino, affrontandone le 
cause e gli effetti. Abbiamo così potuto rispondere a quelle che ab-
biamo definite le inevitabili domande intorno ai misteri della vita e 
della morte. 
Sembra tuttavia essere proprio una legge a stabilire che ad ogni do-
manda alla quale troviamo risposta, corrisponda un altro interrogativo 
che la precedente soluzione porta con sé. È forse proprio per questo 
che in esoterismo si dice non esistere una verità svelata una volta per 
sempre: la ricerca, come il miglioramento, sono infiniti. 
Abbiamo trovato infatti che l’uomo è composto di due grandi principi, 
chiamati personalità ed individualità, delle quali siamo entrati nel det-
taglio definendo i vari veicoli che egli usa nella sua vita sulla Terra. 
Questi sono composti di sostanze e densità diverse fra loro, formanti i 
vari piani di esistenza. 
Abbiamo quindi affrontato il destino, esaminando come i suddetti vei-
coli vengano uno dopo l’altro abbandonati dopo la morte, per essere 
sostituiti da altri alla rinascita. Il tutto a beneficio dell’individualità 
spirituale imperitura, che di quei veicoli perituri si serve per il proprio 
progresso. 
Ma se è vero che ora siamo in grado di rispondere alle domande ri-
guardanti il come la nostra evoluzione segue il suo corso, ci sfugge 
ancora parzialmente la risposta alla domanda sul perché. Non era pos-
sibile evitare che tutto questo fosse guadagnato solo a costo del dolore 
e del rischio, per l’uomo? 



12 

 

Per rispondere a ciò non è più sufficiente seguire il cammino che con-
duce da una incarnazione all’altra, ma occorre saper risalire a tutta 
l’evoluzione umana. 
È ovvio che questo è un compito assai arduo, che soltanto i più grandi 
iniziati possono affrontare. Noi sosteniamo, per contro, l’idea che le 
Grandi Religioni Monoteiste furono date all’umanità più evoluta, e 
che nascondevano, dietro l’apparenza letterale exoterica, un insegna-
mento interiore esoterico. 
Dobbiamo dunque poter raffrontare gli insegnamenti esoterici velati 
nelle maggiori religioni, con quanto i grandi iniziati riescono a scor-
gere della storia dell’evoluzione umana. In questo modo potremo ri-
spondere alla domanda che ci siamo questa volta posti. 
 
Tutte le religioni basano i loro insegnamenti su uno o più testi sacri. Il 
testo sacro dell’Occidente è rappresentato dalla Bibbia. 
Ricordiamo quello che più volte abbiamo detto: le nostre non sono 
teorie, ma frutto di esperienze vissute, e come tali riferite. Ciò significa 
che ciascuno di noi, col tempo, sarà in grado di verificarle in prima 
persona. È ben vero, inutile negarlo, che ci vuole del tempo, anzi mol-
tissimo tempo e costanza per persone normali quali noi siamo, per ot-
tenere un simile risultato; forse vite intere! Nel frattempo, allora, stu-
diare un testo sacro come la Bibbia può aiutarci anche da questo punto 
di vista. Riscoprire infatti nella Bibbia correttamente interpretata le 
stesse cose che formano gli insegnamenti occulti, può permettere alla 
nostra mentalità razionale di accettare sia l’una che gli altri come pos-
sibilmente veritieri. 
Infatti, l’interpretazione che siamo in grado di dare alla Bibbia grazie 
agli insegnamenti del Cristianesimo Interiore non potrebbe essere ri-
cavata da una semplice lettura della stessa, se non avessimo quelli 
come guida; e d’altronde la coincidenza ideale che se ne ricava è tale, 
che non può essere assolutamente considerata una forzatura del signi-
ficato del testo biblico. 
In altre parole, la Bibbia e gli insegnamenti si sostengono a vicenda, 
acquisendo entrambi, ai nostri occhi, maggiore credibilità, pur con il 
beneficio di inventario che è sempre d’obbligo davanti ad una 



13 

 

comunicazione indiretta (o esterna), anziché una presa diretta, tramite 
la percezione im-mediata, di coscienza. 
 
Ma perché la Bibbia è il testo sacro dell’Occidente? Che rapporto ab-
biamo noi europei con la Bibbia? 
Per capire questo, dobbiamo anticipare per un attimo una materia che 
affronteremo più avanti, parlando delle cosiddette religioni etniche e 
delle epoche evolutive. Nell’antichità, come ben sappiamo, ogni po-
polo, ogni civiltà, aveva le sue divinità, che spesso venivano solleci-
tate ad aiutare il popolo che era sotto la loro tutela contro popoli (e 
divinità) diversi. Queste popolazioni erano così condotte per un tratto 
evolutivo da esseri spirituali, che avevano ancora il potere di fungere 
da guida collettiva per l’umanità di allora. Attualmente ci troviamo 
nell’epoca Ariana, e il popolo-base da cui è nata l’attuale popolazione 
occidentale fu il più importante dell’epoca precedente: il popolo Se-
mita originario. Gli attuali Ebrei discendono da quella parte dell’an-
tico popolo Semita che la loro tradizione racconta che andò perduta 
mischiandosi con popolazioni atlantidee. Fin dall’esodo Babilonese, 
infatti, la Bibbia non parla più di 10 tribù su 12. Come spesso accade, 
essi sono ora i più strenui sostenitori delle tradizioni semite. 
La cultura precedente a quella greca, e alla quale dobbiamo ricono-
scere la prima concezione del tempo come lo intendiamo in occidente, 
è quella Ebraica. Se leggiamo la Bibbia troviamo proprio questa dif-
ferenza rispetto alle civiltà anteriori: parte dalla creazione del mondo, 
prosegue con i Patriarchi e con la storia del popolo di Israele. Israele 
è stato il fulcro, il mezzo di trasmissione di questa concezione in tutto 
il mondo occidentale. Esistono due possibilità per diffondere una cul-
tura però: da conquistatori o da conquistati. La missione di Israele era 
quella di effettuarla da conquistati, in modo da non creare reazioni e 
opposizioni ad essa. Purtroppo c'è ancora oggi fra gli eredi di quello 
stesso popolo chi come ai tempi di Gesù aspetta il Messia conquista-
tore. Eppure la loro stessa storia parla chiaro; hanno contattato prima 
la civiltà Egizia all'epoca dell'"Esodo", poi quella Assira con la "catti-
vità Assira", che incorporava nei propri territori con deportazioni im-
ponenti i popoli conquistati, per proseguire con la "cattività 



14 

 

Babilonese", che deportava solo la classe dirigente, per ripetersi an-
cora con la "diaspora" dal 70 d.C., quando i Romani conquistarono 
Gerusalemme, distruggendola assieme al Tempio di Salomone. 
Chi sa esaminare dal punto di vista occulto il cammino evolutivo 
umano, impara ben presto che non è ammesso arrestarsi. Fermarsi 
equivale a retrocedere, giacché nel frattempo tutti gli altri avanzano. 
La stessa cosa è avvenuta in questo caso: l’attaccamento alla razza 
ebraica impedisce agli Ebrei d’oggi di continuare il loro cammino su-
perando le forme attualmente abitate, vedendosi nel frattempo sopra-
vanzare da quelli che lo iniziarono con loro, e che sono gli attuali po-
poli occidentali. La Bibbia è il testo sacro dei Semiti originari, per-
tanto è il testo sacro che compete alla nostra civiltà. Sul popolo di 
Palestina, erede diretto dei Semiti originari, cadde l'onere di fondere 
tutte le esperienze occidentali. Questo grande compito non fu realiz-
zato a mezzo di conquiste, che avrebbero annullato l'una o l'altra, ma 
attraverso i noti e dolorosi contatti (esodo, due cattività e diaspora) 
con le altre civiltà: gli Egizi prima, gli Assiri e i Babilonesi poi, e il 
mondo Greco e Romano più tardi; contatti depositati nella Bibbia at-
traverso la voce dei Profeti. 
Questo testo, come già abbiamo visto, nasconde un tesoro dal punto di 
vista esoterico, la cui scoperta non può che svelare un messaggio ri-
volto a noi. 
Tutti noi occidentali portiamo dentro le parole che vi si trovano e le 
immagini che suscitano nel nostro intimo: fanno parte della nostra cul-
tura. Non è questione di essere o non essere credenti; la nostra forma-
zione culturale è impregnata di esse. Ma, attenzione, non solo la nostra 
formazione individuale, l’educazione che fin da piccoli ci è stata data, 
fa assumere grande importanza al testo biblico. Vi è qualcosa di più, 
che ha un valore molto maggiore della cultura: sono migliaia e mi-
gliaia di anni che quelle parole ci accompagnano. Hanno accompa-
gnato la vita nostra, quella dei nostri genitori, dei progenitori, su su 
fino ai nostri antenati. Si può proprio dire che nel testo biblico pos-
siamo ri-trovare il nostro passato, che l’abbiamo, si dice così, nel san-
gue. 



15 

 

Quest’ultima affermazione, però, è molto più vera di quanto non possa 
apparire inizialmente. Quando noi diciamo: “i nostri progenitori, i no-
stri antenati”, infatti, intendiamo qualcosa che l’ordinaria consapevo-
lezza non può pienamente afferrare. Nel 5° capitolo della Genesi si 
parla della discendenza da Adamo a Noè: i famosi Patriarchi, fra i 
quali è soprattutto noto Matusalemme, quello che ha, per così dire, 
battuto il record di longevità. Troviamo scritto che vissero centinaia e 
centinaia di anni; che cosa può significare? Se interpretato esoterica-
mente, il 5° capitolo parla della coscienza e del suo sviluppo: i Pa-
triarchi vissero tutto quel tempo, non tanto individualmente, ma nella 
memoria dei loro successori, cioè nella loro coscienza. Ciascun indi-
viduo, cioè, portava allora con sé nel corpo vitale (ricordate? il corpo 
della memoria), e nel prodotto fisico del vitale, il sangue, le esperienze 
dei predecessori, il cui sangue scorreva nel suo corpo, i quali, pertanto, 
non erano, dal punto di vista della coscienza, affatto morti. Non è in-
gannevole quindi dire che Matusalemme (la sua coscienza, la sua 
esperienza, il suo ricordo) visse per 969 anni, e che quando la sua me-
moria scemò, morì. In realtà, la sua memoria cosciente continuò in 
quella dei successori per tutto quel tempo! 
Da allora, l’uomo è andato sempre individualizzandosi, ed anche il suo 
sangue è ormai completamente individuale, tanto che sembra non più 
sufficiente suddividerlo in gruppi e sottogruppi per trovare quello 
compatibile col nostro, e sempre più viene consigliata, in caso di ne-
cessità, l’auto-trasfusione, cosa che non avviene tra gli animali. Tutta-
via, il principio di quanto affermato rimane: quando noi diciamo: i no-
stri progenitori, non intendiamo, come intenderebbe una mentalità 
materiale, altri rispetto a noi che ci hanno preceduto nel tempo; noi 
intendiamo letteralmente noi stessi, come Sé. Noi stessi siamo giunti 
all’attuale grado evolutivo proprio perché abbiamo, in passato, fatto 
esperienza e progredito in altri corpi, in incarnazioni precedenti.  
La scappatoia scientifica davanti a questa trasmissione di dati da una 
generazione all'altra, è l’ereditarietà genetica: gli insegnamenti esote-
rici sostengono che essa è valida soltanto per le qualità inerenti il corpo 
fisico, effettivamente ereditato dai genitori. Le doti morali e spirituali 
sono invece strettamente individuali, e appartengono all’individualità 



16 

 

che abita quel corpo. Se così non fosse, il figlio di un genio dovrebbe 
a sua volta essere un genio uguale o superiore ai genitori, ma l’espe-
rienza quotidiana ci mostra chiaramente che ciò non è. Certo, una de-
terminata legge karmica permette che individualità più evolute siano 
attratte da famiglie formate da individualità a loro volta evolute e af-
fini, e viceversa, ma non esiste quella continuità di doti genetiche 
(semplici strumenti fisici in mano allo spirito per ottenere i suoi scopi), 
che sola potrebbe supportare l’idea di quella scappatoia. 
In realtà, ciascuno di noi, individualmente, è stato nelle ultime mi-
gliaia di anni della sua evoluzione (le più importanti forse), educato 
dagli insegnamenti che possiamo trovare rispecchiati nella Bibbia, se 
la osserviamo da un punto di vista esoterico. 
Le grandi individualità capaci di leggere questo antichissimo passato, 
lo fanno avendo accesso alla memoria perenne, che registra tutta la 
nostra evoluzione. Mentre la memoria consapevole e quella inconsa-
pevole riguardano l’arco di una vita (una personalità) e la dimensione 
della sfera terrestre, la memoria perenne è relativa all’individualità 
spirituale, e pertanto registra tutta la sua evoluzione. 
Forse ora possiamo comprendere più profondamente quanto impor-
tante sia lo studio della Bibbia, e perché esso ci affascini in tal modo: 
veramente abbiamo l’occasione di fare un viaggio dentro noi stessi, 
nella nostra più grande profondità, instaurando quella integrazione, dal 
valore non soltanto terapeutico in senso stretto, con la nostra parte spi-
rituale, che in fondo è il vero significato della parola: Religione. 
Dovremo allora esaminarne il testo, relativamente a quanto in questa 
sede ci interessa. A questo riguardo, tuttavia, ci sono alcune conside-
razioni preliminari da fare: 
Prima di tutto, esso era scritto in ebraico antico, il che significa che, 
oltre a non apparirvi le vocali (si scrivevano soltanto le consonanti), 
anche le parole non erano tra loro separate. Così, sostituendo le vocali 
e cambiando la lunghezza delle parole, una frase poteva leggersi con 
più significati diversi. L’antichità del testo stesso, inoltre, ha portato 
col tempo ad aggiunte o perdite: già 2000 anni fa si discuteva su quali 
fossero, in taluni passaggi, le parti originali e quelle apocrife. Senza 
contare le peripezie e le imposizioni che si sono succedute per le varie 



17 

 

traduzioni che, data l’importanza della Bibbia, erano soggette a infiniti 
condizionamenti. 
Per i predetti due aspetti, è assai arduo risalire per intero alla grandezza 
del testo originale, ma vedremo quanto quello che abbiamo, per quanto 
impoverito, sia sufficiente per darci un’idea della sua profondità. 
Prima di cominciare con il racconto del I° libro (quello che qui ci in-
teressa), detto Genesi, leggiamo però una nota che appare nelle edi-
zioni ufficiali della Chiesa, stilata dalla C.E.I. (Conferenza Episcopale 
Italiana), riguardo al valore del testo biblico: 
“La prima parte riferisce in un linguaggio semplice e figurato, adatto 
all’intelligenza di una umanità meno sviluppata, le verità fondamen-
tali che sono i presupposti della storia della salvezza, con criteri sto-
rici che non corrispondono a quelli moderni.” 
Qualsiasi commento è rimandato alla valutazione di ciascuno di noi, 
al termine di questa parte, riguardo a quanto chi ha scritto questa nota 
sia in grado di comprendere sul vero significato celato sotto la veste 
esteriore del racconto biblico. 
Di contraltare la consapevolezza che la Bibbia che possediamo oggi 
non è fedele all'originale provoca tentativi di ritraduzioni che talvolta 
ne sconvolgono il senso comune. A noi non servono ri-traduzioni. Pur 
riconoscendo la povertà del testo attuale rispetto all'originale, e anche 
la sicura intromissione di interessi non propriamente spirituali, ci sa-
rebbe comunque sempre l'esigenza di "credere" che la nuova tradu-
zione sia quella corretta, per il cui giudizio in genere manchiamo di 
competenza, e davanti alle molte imprese (fra loro tutte diverse) che 
oggi si cimentano in questo esercizio, saremmo portati a scegliere 
quella che più si confà semplicemente ai nostri desideri. Sarebbe co-
munque solo un lavoro superficiale, di maquillage, perché ciò che 
conta non è tanto la forma, ma quello che c'è sotto, o dietro, la super-
ficie. 
No, noi ci teniamo, in linea di massima e per quanto possibile, il testo 
attuale, perché il vero profondo insegnamento esoterico è in grado di 
poter scorgere, anche davanti ad alterazioni o mancanze, quella Luce 
originaria che ispirò il testo, e che perciò è celata dentro di esso. 

 



18 

 

2. Il concetto di Assoluto 

 

Osservando noi stessi e il mondo, ci rendiamo conto che tutto quanto 
cade sotto lo sguardo e il pensiero umano è relativo: il grande assume 
un senso solo se paragonato al piccolo, e così l’alto e il basso, il lungo 
e il corto, come pure il buono e il cattivo e il bello e il brutto. Tutto è 
relativo, niente è assoluto e sufficiente a se stesso. Infatti, dire che una 
cosa è relativa, nasconde una domanda, significa dire contestualmente: 
relativa a che cosa? E la risposta a questa domanda è valida se non 
richiede una ripetizione della stessa; in altre parole, se anch’essa non 
si riferisce a qualcosa a sua volta relativo. Deve esserci un Assoluto 
dietro ad ogni relativo! Noi siamo relativi, come tutto quanto esiste, 
ma logicamente dobbiamo essere contestualmente nell’Assoluto. Ma 
per noi esso è inconoscibile. 

Fin dai suoi albori in Grecia la filosofia si dibatte nel dilemma fra l'es-
sere (l'Assoluto) e il divenire (il relativo): qual è la realtà? Quella che 
muta continuamente - e che di conseguenza non può essere la realtà 
ultima - o quella che è immutabile, ma che sfugge alla nostra perce-
zione? 

Tutto il manifestato, il creato, è in evoluzione, da cui deduciamo che 
tutto si modifica, è per ciò stesso inserito nello spazio-tempo (sia pure 
con tutte le gradazioni del caso); pertanto nulla è definitivo, nulla è 
perfetto: la perfezione non può esistere nella creazione, ma solo 
nell’Assoluto, per definizione immutabile. 

  

La misurazione, il calcolo, qualsiasi cosa che si possa valutare e/o 
quantificare, è pertanto per sua natura intrinseca relativa; e tutto 
quanto “esiste” (che possiamo far liberamente derivare da “ex-stare”, 
cioè “essere fuori”), in quanto relativo, non ha valore proprio assoluto, 
ma sottostà alla dualità. Tutta la Creazione, di conseguenza, è duale. 
Ma, come abbiamo detto qui sopra, non può essere fuori dell’Assoluto, 
altrimenti esso non sarebbe tale. Deduciamo quindi che quella che 
chiamiamo “realtà” è un’apparenza, un’illusione, e che la sola realtà è 



19 

 

l’Assoluto. Ciò che è “fuori” è quindi illusorio: dobbiamo guardare 
“dentro” se vogliamo trovare la vera realtà.  
Ma anche la concezione di dentro e di fuori a cui facciamo qui riferi-
mento facilmente ci trae in errore, come quel tale che, volendo guar-
dare il dentro di una mela la tagliò a metà, per accorgersi immediata-
mente dopo che quello che prima era un dentro ora era diventato a sua 
volta un fuori. Se ci affidiamo ai sensi non potremo mai cogliere il 
dentro come lo dobbiamo intendere, per il semplice motivo che i sensi 
stessi hanno la sola funzione di cogliere il fuori. La percezione – che 
noi chiamiamo mediata – non può quindi vedere il “dentro”, perché 
riguarda una relazione fra dentro e fuori: il dentro può solo essere “vis-
suto”, “sentito”. 
Visualizzando una sfera, possiamo farcene un’idea considerando la 
creazione la sfera stessa, e il suo centro la Fonte della creazione: Dio, 
che estende le sue facoltà di attività, saggezza e volontà contempora-
neamente presenti in ogni punto della sfera, fino al suo limite esterno. 
L’idea dell’Assoluto può sorgere nel momento in cui tentiamo di guar-
dare alla sfera considerandola però senza limiti: infinita. A questo 
punto, ne deduciamo due conseguenze apparentemente contraddittorie 
rispetto il punto centrale: da una parte non esiste alcun punto centrale 
(dove sarebbe il centro?), dall’altra parte qualsiasi punto potrebbe es-
sere considerato tale. In altre parole, non esiste più relazione, ma 
esclusivamente Unità assoluta. Questo è l’Assoluto, al di fuori delle 
nostre capacità percettive e concettuali, se non in termini astratti (ciò 
che qui stiamo facendo) ma non visualizzabili. Nell’Assoluto c’è tutto 
quello che esiste, è esistito ed esisterà, ma anche tutto quello che NON 
esiste, NON è esistito e NON esisterà (se abbiamo una possibilità di 
scelta, nell’Assoluto deve esistere, a prescindere se l’abbiamo utiliz-
zata o meno). 
Possiamo quindi dare attributi all’Assoluto? Molti sostengono di no, 
perché una qualsiasi facoltà è sviluppabile e quindi presente in diverse 
gradazioni in soggetti diversi, e comunque è appannaggio di soggetti, 
tutte cose che non possono essere considerate se non a livello dialet-
tico (cioè non assoluto). Tuttavia possiamo anche chiederci: è possi-
bile pensare ad attributi che non siano presenti nell’Assoluto? La sola 



20 

 

risposta accettabile è, naturalmente, No! perché non può esistere nulla 
al di fuori dell’Assoluto. Perciò, nonostante il pensiero di molti filo-
sofi, anche la coscienza deve appartenere all’Assoluto, anche l’intelli-
genza, benché essa richieda il concetto di soggetto ed oggetto; lo 
stesso dicasi per l’auto-coscienza, e così via. Al massimo è consentito 
pensare ad attributi e anti-attributi come conseguenza nel piano dia-
lettico di manifestazioni derivanti da uno sfondo presente nell’Asso-
luto (cosa che può far comprendere ciò che comunemente si chiama 
“Bene” – la luce irradiante - e “Male” – l’ombra gettata dalla luce). 
 
 
3. L'idea di Dio 

 
La prima parola della Bibbia è "Bereshit", che vuol dire "In principio": 
è evidente perciò l'importanza che assume il tempo nello studio delle 
Scritture. Già iniziare con la parola "in principio" suggerisce l'idea di 
un processo in mutamento, cioè dell'evoluzione.  
Ma cominciamo da "in principio", appunto. Tutto ciò che esiste, tutta 
la creazione ebbe la sua nascita in quel lontano "giorno", secondo la 
Bibbia; tutto ciò che esiste e tutte le leggi che lo regolano, visto che 
senza la creazione alle quali applicarle non avrebbero senso neppure 
le leggi. Quindi abbiamo un prima e un dopo - cosa che giustifica il 
"bereshit" iniziale. Tutto nacque da quel momento iniziale e da quel 
punto iniziale.  
Si sa che il punto è un'entità geometrica molto particolare: esiste ma 
non è misurabile, non ha dimensione; lo stesso si può dire del mo-
mento: è sospeso fra il passato e il presente, ma solo questi due sono 
passibili di misurazione, e anche di concezione dalla nostra coscienza. 
Come dice S. Agostino: "Finché non mi chiedi che cos'è il tempo, 
credo di saperlo benissimo, ma appena me lo chiedi mi rendo conto di 
non saperne nulla".  
È come se il punto e il momento iniziali fossero (e siano) a cavallo di 
due mondi: quello prima e quello dopo la creazione. Non possiamo 
però definire col nome di "tempo" e col nome di "spazio" ciò che c'era 
prima, altrimenti la creazione sarebbe già avvenuta e non ci 



21 

 

troveremmo al suo inizio. Vi sono due termini per definire questo 
tempo e questo spazio: Eternità e Infinito. Essi non appartengono al 
nostro mondo, alla dimensione della creazione; tuttavia, per loro na-
tura e per il significato che hanno, non sono terminati: sono tuttora 
presenti. Solo che non appartengono alla creazione: sono i termini 
della dimensione di Dio, il Creatore, che da lì, dall'Eternità e dall'In-
finito, "emana da sé" (v/ "barà"), come dice il verbo della Genesi che 
esamineremo a breve, l'Universo.  
  
Eternità => Momento iniziale => Tempo  
Infinito => Punto iniziale => Spazio      
  
Questa breve disamina delle prime due parole della Genesi ("Bereshit 
barà"), già ci dà delle nozioni essenziali: non esiste un Dio che si trova 
da qualche parte, sia esso il cielo o cosa si intenda per esso. Il Creatore 
(di solito tradotto con "Dio") è sempre e ovunque, eterno e infinito, e 
non può appartenere alla creazione, essendone Egli il Creatore. Tutta-
via Egli è nella creazione, in quanto l'Eterno e l'Infinito non possono 
essere esclusi da alcunché. Tutta la filosofia, a partire dai grandi pen-
satori della Grecia antica, si sono arrovellati intorno all'esistenza, alla 
relazione e ai limiti fra physis (l'universo materiale) e arché (l'essenza 
che invade il tutto); non possiamo comprendere la spiritualità, e nep-
pure il Cristianesimo, se non concepiamo la differenza fra Eterno e 
Infinito, da una parte, e tempo e spazio dall'altra. Ciò non esclude che 
la creazione non abbia un limite: l’azione di Dio e quanto abbiamo 
detto si riferisce alle qualità interne alla creazione stessa. 
L'uomo moderno, in effetti, si trova davanti ad una contraddizione: da 
una parte se segue la logica si rende conto della necessità dell'assoluto 
(essere), dall'altra la sua percezione avverte solo ciò che appare come 
relativo (divenire). L’esoterismo più avanzato distingue fra l’Asso-
luto, al di sopra eppure dentro Tutto, e Dio, il Creatore che, alla fine, 
è anch’Esso in evoluzione, sia pure ad una dimensione per noi inco-
noscibile. 
Che ci debba essere un Creatore, un Legislatore, lo abbiamo già visto. 
Se nel tentativo di conoscerlo identifichiamo Dio con l'Assoluto, 



22 

 

qualsiasi descrizione umana sarebbe destinata a cadere per sua natura 
nello spazio e nel tempo, ossia nella relatività, la quale è l'opposto 
dell'assoluto. Eppure, se l'Assoluto esiste, non può prescindere da tutto 
quanto esiste: spazio e tempo compresi, altrimenti non sarebbe più 
l'Assoluto. Questa incongruenza diventa però apparente se ci ren-
diamo conto che la relatività non è una descrizione della realtà, se non 
nei limiti della nostra illusoria capacità limitata di comprensione e per-
cezione. È il mistero descritto da Giovanni nel suo Vangelo: "In prin-
cipio", quando cioè nacque il tempo e perciò la creazione, "era il 
Verbo", e il Verbo "era presso Dio", ma contemporaneamente "il 
Verbo era Dio". 
Per noi è impossibile concepire l'Assoluto, nonostante logicamente 
Esso ci concepisca; definiamo "Dio" l'Uno, il primo Essere generato, 
che Giovanni chiama il "Verbo", l'Essere che legifera, che regge l'uni-
verso reale che però noi, nella nostra visione dialettica conseguente 
alla percezione mediata, percepiamo e concepiamo illusoriamente. 
L'unica realtà dell'universo è Dio, il Quale "È Colui che È", ma noi 
scambiamo l'illusorio che comprendiamo con il reale che non com-
prendiamo, e gli attribuiamo i valori assoluti che invece non possiede, 
pur essendo Egli l'Onnisfera che comprende tutte le altre sfere del no-
stro universo.  
Lo Spirito Universale è l'idea che possiamo farci di Dio. Quando si 
manifesta la creazione, lo possiamo concepire dalla parte della crea-
zione sotto forma di due polarità che agiscono simultaneamente l'una 
sull'altra: la polarità positiva, che chiamiamo col sacro nome di Dio, e 
la polarità negativa, che è composta dall'insieme degli atomi indistinti 
che compongono lo spazio, e che chiamiamo sostanza-radice (e che la 
scienza moderna sembra avere scoperto, chiamandola radiazione fos-
sile). Dio e la sostanza-radice precedono la creazione e la provocano, 
messa in moto dalle facoltà divine di Volontà, Saggezza e Attività. La 
scienza materialista si sta arrovellando nella ricerca della particella ul-
tima, ma non potrà trovarla nella direzione della sua ricerca, se non si 
rivolgerà alle dimensioni superfisiche, poiché la "particella ultima" è 
quella che fa da base della sostanza-radice, che altro non è che la so-
stanza del periodo di Saturno. 



23 

 

Vita e Coscienza sono attributi di Dio, il Moto senza il quale la so-
stanza non si manifesta è il primo attributo della sostanza-radice a par-
tire dal Fiat creatore emesso da Dio su di essa. Il differente tasso vi-
bratorio che caratterizza questo moto dà origine ai diversi piani di ma-
nifestazione, dando forma alla sostanza mentale, alla sostanza astrale, 
alla sostanza eterea e infine alla sostanza fisica: la materia, con un gra-
duale rallentamento del tasso vibratorio stesso. Ma tutto nasce dalla 
prima distinzione dell'Assoluto nelle due polarità: dallo 0 all'1-2. L'1-
2 che aspira al ritorno allo 0. Non è quindi la somma tra 1 e 2 che può 
ricondurre a Dio, e neppure la loro sottrazione, entrambe non fanno 0: 
queste operazioni rimangono fatalmente nella sfera quantitativa della 
manifestazione, dell'illusorietà; ma piuttosto il loro annullamento 
nella dimensione ad esse superiore da cui provengono (e che già con-
tengono in sé). 
 
Cerchiamo di schematizzare i cosiddetti Attributi di Dio come segue: 

• LUCE – il Padre 
Il Primo Aspetto è Luce: nel piano dello Spirito Divino, il primo moto 
creatore muove la sostanza-radice, creando tutto ciò che “esiste” (=ex-
sta: sta fuori), cioè l’illusione oggettiva. Questo moto è la Luce Uni-
versale, ed è emanazione diretta della Mente di Dio. Nell’uomo la 
Luce Universale splende come Coscienza. 

• AMORE – il Figlio 
Il Secondo Aspetto è Amore: nel piano Cristico Tutto è Uno, fonte 
quindi dell’Amore Universale. Non esiste alcuna separazione, ed è 
l’emanazione di Luce che comprende ogni cosa, e dà ad ogni cosa o 
essere l’anelito al ritorno all’Uno, a Dio. Con la creazione avviene l’il-
lusione della separazione da Dio, con l’Amore la nostalgia di quella 
unità spinge al ritorno a Lui. Nell’uomo l’Amore Universale risuona 
come Intuizione. 

• VITA – lo Spirito Santo 
Il Terzo Aspetto è la Vita: nel piano dello Spirito Umano prendono 
“forma” le cose sulla base degli impulsi di Luce e Amore. Il manteni-
mento delle forme richiede una loro continua cessazione e ricomposi-
zione, onde poter albergare lo spirito per sempre nuovi traguardi. In 



24 

 

tutta la creazione esiste la Vita Universale, che si esprime con modalità 
diverse, secondo le necessità dello Spirito. Nell’uomo la Vita Univer-
sale pulsa come Sessualità. 
Luce Universale, Amore Universale, Vita Universale sono presenti in 
tutto l’universo dell’illusione oggettiva, e ne rappresentano le linee-
guida che reggono tutta l’evoluzione. La sola Realtà è Dio, che si ma-
nifesta attraverso i suoi Attributi. Il Padre con la sua Volontà crea at-
traverso la Luce Universale, il Figlio con la sua Saggezza sostiene at-
traverso l’Amore Universale, lo Spirito Santo con la sua Attività forma 
e distrugge attraverso la Vita Universale. 
Tutti e tre gli Attributi agiscono contemporaneamente e continua-
mente. 
 
Usando un linguaggio teologico, possiamo dire che mentre di Dio si 
possono discutere tutte le qualità in positivo (metodo "catafàtico") par-
lando dell'Assoluto è possibile solo discuterne su ciò che non è (me-
todo "apofàtico"). Possiamo solo pensare che l'Assoluto comprenda in 
Sé tutto quanto esiste e non esiste - non può essere diversamente - e 
che noi distinguiamo, illusoriamente, l'esistenza dalla non esistenza, il 
Creatore dalla creazione, l'1-2 dallo 0. In questo esercizio noi, esseri 
spazio-temporali, vediamo lo svolgersi del tempo, e osserviamo il suo 
scorrere tra passato e futuro. In Dio, però, esiste solo il presente, e 
passato e futuro - il nostro tempo - sono solo le illusioni che noi scam-
biamo per realtà. Il fatto che, più o meno, tutti percepiamo illusoria-
mente la stessa impressione, non contraddice tale affermazione, per-
ché ci identifichiamo dapprima di tutto nello scaglione di vita e nei 
piani ed esperienza collettivamente attraversati, e solo dopo in noi 
stessi individualmente. Uno sviluppo avanzato dal punto di vista spi-
rituale potrà farci avvicinare all'idea e alla natura di Dio, e quando 
recupereremo i piani più elevati anche le illusioni del tempo e dello 
spazio cominceranno a perdere la loro presa sulla nostra consapevo-
lezza, e ci identificheremo sempre più con l'eternità di Dio. 
Lo scopo dello spazio-tempo, e perciò dei diversi piani e dei diversi 
scaglioni di vita, è quello di risvegliare la nostra consapevolezza in 
modo da trasformarci da creature a creatori. Ma noi già siamo, in nuce, 



25 

 

creatori, perché siamo in Dio, solo che non lo sappiamo. "Dio nessuno 
l'ha mai visto: proprio il Figlio unigenito, che è nel seno del Padre, lui 
lo ha rivelato", dice ancora Giovanni; ecco che allora noi dobbiamo 
far crescere il Cristo interiore, il Figlio dell'uomo, se vogliamo innal-
zarci fino alla dimensione spirituale e accedere alla rivelazione. 
 
Un'immagine che ci possiamo fare di Dio è quella del contadino, che 
ha con sé diversi semi di diversa natura. Prima di poterli seminare, egli 
deve trovare il terreno adatto, e poi deve lavorarlo. Ogni seme ha bi-
sogno di una lavorazione diversa, di un clima diverso, di un terreno 
diverso: per esposizione, composizione, temperatura, umidità, ecc.; e 
ogni seme ha una sua differente stagione di semina. Finalmente, 
quando i terreni sono pronti, il contadino provvede a seminare i semi, 
e a curarne la crescita, fino alla fine dell'anno agrario. Da ogni nuovo 
raccolto nuovi semi sono prodotti, che il contadino trattiene con sé 
fino all'anno agrario successivo. 
Allo stesso modo, Dio/contadino, l'Architetto dell'Universo, ha in Sé 
i semi (gli atomi-seme), e quando ha preparato la sostanza-radice/ter-
reno può immetterli nell'evoluzione, ciascuno secondo la propria na-
tura e le proprie esigenze e facoltà; dagli Elohim più elevati allo sca-
glione di vita che ora abita il regno minerale.  
 
Il Dio che crea la natura e l'uomo al di fuori di Sé, ed è distinto da essa, 
è perciò solo quel Dio delle religioni che viene presentato a menti non 
ancora spiritualmente mature. Solo superando questa concezione sarà 
possibile ristabilire e riconciliare l'uomo moderno con l'idea di Dio, e 
perciò in definitiva con se stesso. Predicare un Dio esterno che agisce 
condannando o premiando è il modo migliore per far crescere l'atei-
smo; in realtà noi siamo "in" Dio, la cui Volontà-forza, la cui Sag-
gezza-amore e il cui Movimento-vita manifestano, regolano e sosten-
gono l'universo. Come troviamo scritto in Atti 17, 28, "in Dio viviamo, 
ci muoviamo, e siamo". Alla fine, l’unica realtà dell’universo è la sog-
gettività di Dio; conclusione che si trova agli antipodi rispetto a quella 
del materialista che – schiavo dell’illusione della percezione mediata 
– al massimo arriva ad affermare che tutto è una specie di meccanismo 



26 

 

incosciente che chiama panteismo, per cui tutto diventa oggettività, e 
la coscienza deriva solo da un causale incidente di alcune combina-
zioni cellulari. 
 
 
4. La Genesi e il big-bang. 
 

Abbiamo già avuto modo di dire che nei veicoli della personalità si 
riflette l’individualità spirituale. Frutto di detta ....riflessione è anche 
la nostra mente, essendo essa, proprio per questo motivo, non diretta, 
o non im-mediata: ne deriva il tipo di razionalità speculativa, conse-
guenza del non-contatto diretto con la realtà, ma di un rapporto me-
diato, attraverso i veicoli della personalità, con essa. 
Se ci mettiamo a spiegare, per fare un esempio, la forza di gravità, lo 
facciamo dicendo che “si tratta di una forza che attira i corpi verso il 
centro della Terra”, e ci sembra così di avere esaurito la spiegazione. 
Se ci mettessimo un attimo a pensare, però, dovremmo renderci conto 
che quella frase equivale esattamente a dire che ....la forza di gravità è 
la forza di gravità! Darle un nome, misurarla ed eventualmente anche 
sfruttarla ci dà l’impressione di conoscerla, ma in realtà non è affatto 
così. È la nostra mente speculativa che ragiona (o che riflette) in que-
sto modo. Dovremmo invece chiederci chi c’è dietro la forza di gra-
vità, di chi è espressione, di quale volontà e quale scopo si prefigga! 
Un ragionamento analogo lo possiamo fare sul funzionamento del 
corpo umano: chi digerisce il cibo? Chi regola il battito del cuore, la 
circolazione del sangue, e quant’altro? Sono io? Posso io fare positi-
vamente qualcosa che non so come funziona, o che non posso rego-
lare, o che funziona indipendentemente dalla mia volontà e cono-
scenza? Evidentemente no: l’uomo scopre le leggi di natura, ma non 
arriva a chiedersi chi c’è dietro la legge, quella forza che studia, chi è 
il Legislatore in questione. 
Da un punto di vista esoterico, non può esservi movimento (feno-
meno), se non c’è una volontà e una saggezza (noumeno) che lo diri-
gono. Questa veramente logica, ma al tempo stesso rivoluzionaria vi-
sione della natura, porta con sé delle conseguenze: tutto quello che 



27 

 

accade è dovuto ad una volontà, o a collaborazione o anche scontri fra 
volontà diverse e di diversa potenzialità; tutto quello che c’è è campo 
di vita e di evoluzione, che si prefigge finalisticamente uno scopo. 
Torniamo al nostro corpo: esso è formato da cellule, le quali crescono, 
si riproducono ....vivono. Facciamo ora un’ipotesi: queste cellule, nu-
clei di vita in evoluzione, hanno cominciato il loro sviluppo che potrà 
portarle in un lontano futuro ad ottenere quello che oggi ancora non 
hanno: una consapevolezza ed una individualità. Fantascienza? può 
darsi, ma ammettiamolo, per il momento, come teoricamente possi-
bile. Poniamo che decidano, in quel lontano contesto, di raccontare la 
storia della loro evoluzione; ci sarà allora qualcuna di queste indivi-
dualità che sarà talmente progredita da saper risalire con la memoria 
perenne fino all’attuale loro iniziale momento evolutivo. Cosa dovrà 
raccontare allora, per spiegarlo? Dovrà necessariamente riferire del 
loro rapporto con noi, esseri più evoluti, che in quel lontano periodo 
saremo alla stregua, per loro, di Dei. Se non facesse questo, il racconto 
non sarebbe completo. 
 
Veniamo ora a noi: siamo noi umani, adesso, che vogliamo raccontare 
la nostra storia, in modo che tutti possano conoscerla. Non dovremmo 
forse fare altrettanto? 
È proprio quello che il narratore biblico ha fatto; e giustamente lo ha 
fatto all’inizio del suo racconto. Gli studiosi cabalisti della Bibbia, che 
la interpretano esotericamente, hanno saputo trovare verità tanto pro-
fonde e precise in essa, che alcuni sostengono che il fatto che la prima 
lettera (come vedremo fra poco) sia una “B” (seconda lettera dell’al-
fabeto) nasconde anch’esso un significato, che potrebbe essere sia che 
il testo a noi noto è parziale e mutilato di una parte precedente, sia che 
la nostra storia attuale altro non è che la continuazione di una storia 
precedente: che l’inizio non è il primo inizio, ma solo un nuovo inizio. 
 
Non è certo facile capire come sia possibile risalire nella storia evolu-
tiva per “vedere” e riferire i fatti che vi si svolsero. Non ci sono stru-
menti fisici che ci possono aiutare in una indagine del genere; lo stru-
mento può diventarlo ciascuno di noi, con l’anticipare interiormente 



28 

 

facoltà riservate ad un ancora lontano futuro per la massa delle per-
sone. L’estensore della Genesi aveva tali facoltà. 
Per cercare di comprenderlo, dobbiamo prima di tutto ricordare che 
tempo e spazio sono valori relativi (come ormai anche la scienza ha 
appurato), diversi nei diversi piani di esistenza. Fino ad arrivare al 
piano spirituale della Saggezza o Cristico, dove tutto è un eterno pre-
sente, chiamato anche Akasha, o memoria perenne della natura. Per 
farcene un’idea pensiamo ad un disco; noi viviamo nella circonferenza 
esterna del disco, in un punto di questa. Se vogliamo spostarci da un 
punto ad un altro – sempre sulla circonferenza, perché non siamo in 
grado di fare diversamente, e sempre in una sola direzione – dobbiamo 
percorrere la distanza che ci separa da quel punto: è lo spazio/tempo. 
Se invece potessimo allontanarci dalla circonferenza verso il centro, 
attraversando così i vari piani che costituiscono il cerchio, ci accorge-
remmo che sia tempo che spazio sono mutati: devo fare meno strada 
per passare dal punto di partenza a quello d’arrivo, posti entrambi sui 
raggi che giungono ai punti corrispondenti della circonferenza. Fino 
ad arrivare al centro: qui c’è solo un punto, dal quale, senza muo-
vermi, posso vedere tutto quanto accade sulla superficie del disco in 
ogni direzione: è l’eterno presente. Tutto vi è presente contempora-
neamente, e mi sarà molto difficile poi riferire quanto assisto in ter-
mini spazio/temporali.  
L’eterno presente è la sola, unica e vera realtà oggettiva. I vari livelli 
di spazio/tempo non sono che manifestazioni temporanee funzionali a 
svariati processi evolutivi che negli stessi si svolgono. 
La parte più alta di noi – il Sé – è già nel centro (e vi è sempre stata), 
particella di Dio, in attesa del risveglio e crescita dell’autocoscienza 
fino a potersi manifestare pienamente e consapevolmente, nell’unità e 
comunione col Tutto. Di là cerca di parlarci attraverso quella che noi 
chiamiamo intuizione. 
 
Come inizia infatti la Genesi (I° libro della Bibbia), come risultato 
della facoltà di leggere nell’Akasha? 
 
“Bereshit barà Elohim, et Hashamaim veet Haaretz” (Gen.1,1) 



29 

 

 
Esaminiamo allora questo ....principio: 
 “Bereshit”  =  “In principio” 
 
Dunque, ci fu un principio! Come vogliamo chiamarlo: big-bang? È 
la teoria che va per la maggiore, anche se inizia ad essere un po’ con-
troversa. Dal punto di vista esoterico va benissimo, perché già presup-
pone uno sviluppo (un’espandersi) ulteriore, anche se dobbiamo ag-
giungere che il nostro universo non dev’essere per forza né l’unico, né 
il primo. L’universo cioè non è qualcosa di statico e costante nel 
tempo, ma, come la scienza ha appurato, è in continuo movimento e 
mutamento. Tutto ciò è sottinteso nel “Bereshit” iniziale. 
 
Dobbiamo tenere presente che l’ancestrale linguaggio della Bibbia era 
rivolto non solo alla mente degli antichi lettori, ma anche all’interiorità 
di chi ascoltava quei suoni, quelle parole, le quali suscitavano per il 
loro stesso risuonare i sentimenti più adatti in relazione a quanto vo-
levano descrivere. Nella nostra mentalità speculativa non sembra nem-
meno concepibile tutto questo, ma in quei tempi l’uomo era dotato, 
pur deficitando di consapevolezza in rapporto a noi, di una capacità di 
relazione con la natura e le sue forze che lo ponevano in uno stato di 
percezione im-mediata tale da cogliere nei suoni quei messaggi (quelle 
informazioni) che al giorno d’oggi a noi sfuggono del tutto.  
La seconda parola, infatti: 
 
 “barà”  =  “creare - generare” 
 
non si può comprendere appieno se la traduciamo solo letteralmente. 
Essa suscitava un sentimento che voleva significare: “evocare - ri-evo-
care dalla propria interiorità”. Questo termine, quindi, non vuole in-
tendere che quella fu la prima creazione, poiché il “rievocare” porta 
con sé anche un significato di “ricordo”. Non fu quindi la “creazione 
dal nulla” della teologia, ma una ripresa del cammino che si era pre-
cedentemente interrotto. 



30 

 

All’inizio, allora, tutto cominciò per mezzo di un evocare interiore, un 
far emergere da se stesso; ma chi è il soggetto di questa azione? 
 
 “Elohim” 
 
La traduzione ci dice semplicemente  =  “Dio”. Ma anche qui appro-
fondiamo un po': la radice è “Elo-”; “-h” rappresenta una desinenza, 
e più precisamente una desinenza femminile: volendo designare una 
entità femminile, si dovrebbe dire: “Eloh”. A questa, però, segue 
un’altra desinenza plurale. La desinenza plurale femminile è “-oth”; 
quindi volendo esprimere una serie di entità femminili, si sarebbe do-
vuto dire: “Elooth”; qui, invece, abbiamo “-im”, che è la desinenza 
plurale maschile. “Elohim”, pertanto, non può significare altro che 
una serie di entità maschili-femminili, cioè androgine. Quelle che in 
esoterismo vengono chiamate le Gerarchie creatrici. 
Ecco quindi le entità della cui più bassa espressione noi allora forma-
vamo le cellule, delle quali noi costituivamo il veicolo inferiore. La 
Genesi, in effetti, non parla direttamente di Dio, ma della Manifesta-
zione messa in moto dagli emissari di Dio, le Gerarchie creatrici ap-
punto. 
Ma che cosa creavano gli Elohim? È quello che viene spiegato nella 
seconda parte della frase: 
 
 “et Hashamaim veet Haaretz”  =  “i Cieli e la Terra”. 
 
Esaminiamo bene anche questo passaggio: furono create, o meglio 
emanate dall’interiorità degli Elohim, due cose: sono le prime, cioè 
quelle sulle quali si basa tutta la successiva creazione. Possono essere 
tradotte in molti modi: l’oggettività e la soggettività, l’attività e la pas-
sività, cioè le due polarità che sono presenti in tutto ciò che esiste. 
Cabalisticamente, avviene in quel primo atto di manifestazione la se-
parazione, dall’Assoluto, delle due polarità-base che rappresentano 
l’aspetto soggettivo dell’universo (i Cieli) e quello oggettivo (la 
Terra): la divisione dallo “0” dell’“1” e del “2”, del maschile e del 
femminile, o yang e yin in termini orientali. 



31 

 

Ecco quindi la traduzione della prima frase della Genesi: 
 

“In principio crearono gli Dei la soggettività e l’oggettività” 
 

ma solo il testo originario ci può dare quelle possibilità interpretative 
che la traduzione fatalmente perde. 
 
Forse arditamente, ma probabilmente non troppo, potrebbe tentarsi un 
parallelo con quanto la scienza moderna propone sull’origine dell’uni-
verso. Il primo, misterioso momento della creazione, che sfugge alle 
leggi che vigeranno poi, è il cosiddetto big-bang, nel quale è com-
presso tutto ciò che esiste, o esisteva, o esisterà. In altri termini, non 
c’è alcunché di oggettivo, tutto è ancora uno con la forza che produrrà 
l’espansione, l’inflazione, dalla quale l’universo oggettivo nascerà. 
Cioè, dallo “0”, l’Assoluto, nascerà la “dualità”, 1 - 2, che caratterizza 
tutto quanto esiste ed è manifesto, campo d’azione degli Elohim. L’og-
gettività è dovuta alla relazione fra le due polarità: tutto ciò che c’è è 
duale, ha due poli opposti, e questa è la caratteristica prima per esi-
stere, o meglio, dal punto di vista occulto, per manifestarsi. 
Tutto, dunque, al livello della manifestazione, è duale, è non assoluto, 
ma relativo all’unità assoluta, e tende perciò, per arrivare (o tornare) 
alla perfezione, a completarsi: forse è proprio questo lo stimolo-base 
che spinge tutto quanto evolve a vivere, a esistere; a superare l’insod-
disfazione della divisione, della relatività, e a tendere all’unità perduta. 
Forse è proprio questo l’archetipo dell’Amore: la tendenza ad unire 
gli opposti, per ottenere l’unione. Dal livello più basso e incosciente, 
di tipo sub-atomico, a quello di tipo sessuale, fino al più elevato e spi-
rituale: l’Unione con l’Assoluto, con Dio, dal Quale fummo, per ac-
quisire esperienza, separati all’alba della Sua manifestazione. Questa 
manifestazione perciò è una ”limitazione” del Creatore, e porta con sé 
fatalmente la nostalgia e il disagio della separazione. Per amore nostro 
Egli si limitò, per permetterci di entrare nell’arengo della vita: l’amore 
è il “motore primo” di tutto quanto esiste. Come lo espresse Dante: 
"L'amor che muove il sole e l'altre stelle". 
  



32 

 

  



33 

 

 
 

  
  

 

LA CREAZIONE DELLA FORMA, 
O L’INVOLUZIONE 

 
1. I giorni della creazione. 

 
Dal secondo versetto si entra subito nel vivo del processo di creazione: 
 
2.- “La Terra era informe e vuota, e le tenebre ricoprivano l’abisso, e 
gli spiriti degli Dei aleggiavano sopra l’abisso (o sopra le acque)”. 

 
 “informe e vuota” 

 
Leggendo l’inizio di questo secondo versetto, dovrebbe sorgere spon-
tanea una domanda: può veramente esistere qualcosa caratterizzato da 
mancanza sia di forma (“informe”) che di contenuto (“vuota”)? La 
Terra era stata creata, ma non aveva né forma né contenuto; in altri 
termini, era stata creata, ma non esisteva! 
Come risolvere questa contraddizione? Possiamo farlo se ricorriamo 
all’insegnamento esoterico, che suddivide il processo di creazione in 
grandi fasi, o periodi. Essendo il primo, il periodo di cui ora parliamo 
è simbolicamente chiamato con il nome del pianeta del sistema solare 
che ne rappresenta, secondo la scienza astrologica, il confine esterno; 
è detto quindi periodo di Saturno (“l’Antico dei giorni”), e si riferisce 
all’apparire dell’aspetto oggettivo della creazione, ossia la Terra della 
Genesi, dove l’unica oggettività esistente era il calore, ossia un movi-
mento di particelle. Null’altro esisteva se non il calore, che tuttavia già 
era una manifestazione: la prima cosa creata. Per questo la Terra era 
“informe e vuota”, ed anche oscura: 
 
 



34 

 

“e le tenebre ricoprivano l’abisso.” 
 
 “rachef”  =  “....aleggiavano....” 
 
Gli spiriti degli Dei aleggiavano: anche qui è necessario conoscere 
quale sentimento questa parola suscitava, con la sua pronuncia, 
nell’anima delle antiche popolazioni. Più che “aleggiare”, termine che 
non ispira un intervento diretto in ciò che viene sorvolato, potrebbe 
tradursi con “coprire” o, meglio, “covare” (il che è anche collegato col 
calore). 
 
 “....le acque (o l’abisso)....” 
 
Gli Elohim, dunque, agendo dall’esterno, covavano le acque, o 
l’abisso. Acque ed abisso sono termini per noi non imparentati, tanto 
che non ci è facile comprendere come possano sostituirsi a vicenda; la 
migliore traduzione forse è “espansione”. Essi sottendono cioè un 
qualcosa che tende a concentrarsi, a solidificarsi, a rapprendersi: è pro-
prio la Terra in formazione. 
 
Vediamo dunque di tradurre tutto il versetto: 
 
“La Terra, la parte cioè oggettiva della creazione come risultava dal 
primo versetto, non aveva né forma né contenuto, essendo composta 
unicamente dal prodotto del primo movimento sub-atomico, ossia dal 
calore, prodotto, per così dire, dall’azione esterna degli Dei su di essa, 
che la covavano portando a maturazione il suo contenuto, e facendola 
maggiormente rapprendersi e solidificarsi nella sua sostanza.” 
 
Se ci rivolgiamo all’insegnamento occulto, esso ci dice che nel pe-
riodo di Saturno ci venne dato l'atomo-seme di quello che diventò 
molto più avanti il principio della forma nell’uomo. Contemporanea-
mente, l’azione degli Elohim risvegliò quella parte del nostro spirito 
che è poi rimasta più strettamente a contatto con loro, cioè la compo-
nente più elevata spiritualmente della nostra individualità. Gli Elohim 



35 

 

impegnati in queste attività creatrici sono noti nell’esoterismo cri-
stiano con il nome di Troni. Essi diedero l’atomo-seme del corpo fisico 
al principio dell’antico Saturno, e risvegliarono lo spirito Divino 
nell’uomo alla fine dello stesso periodo, perché fosse collegato con il 
corpo fisico in formazione. Schematizziamo tutto questo come segue: 
 

 
 
Si noterà la grande distanza fra questi due principi: in effetti, si può 
dire che non ci fosse quasi relazione fra di essi. È proprio questo che 
caratterizza la fase minerale che stavamo allora sperimentando: la 
forte ed esclusiva influenza esterna, essendo quella interna troppo lon-
tana per intervenire nella sua controparte fisica. 
Gli Elohim che agiscono in questa che noi chiameremo sfera saturnia, 
contengono in sé anche quelle entità che in evoluzioni precedenti fu-
rono esiliate in quel confine, perché avevano abusato del loro potere. 
Essi perdurano a tutt'oggi ad ostacolare il ritorno alle sfere spirituali 
della coscienza umana, che essi condizionano dal piano mentale dove 
risiedono. Saturno contiene nel nome la stessa radice dell'Ostacola-
tore: Satana, il nemico dello spirito, che ci dà l'illusione della esausti-
vità della dimensione materiale. È il primo impedimento alla comu-
nione, che ci tenta a restare relegati nella falsità della comunicazione 
dialettica, priva di anelito al ritorno e all’amore. 



36 

 

Gli atomi che formano le sostanze dei vari piani di esistenza sono in 
realtà, se considerati per mezzo della conoscenza iniziatica, degli es-
seri. Questi esseri sono condotti dalle Gerarchie creatrici a vibrare a 
particolari tassi di velocità, costituendo così, appunto, le diverse so-
stanze che danno esistenza e forma all’universo. Sono i cosiddetti spi-
riti-elemento, suddividi nelle quattro grandi famiglie formanti l’ele-
mento Fuoco, l’elemento Aria, l’elemento Acqua e l’elemento Terra. 
Man mano che l’evoluzione inaugurava dimensioni più dense, queste 
erano costituite da quegli esseri che erano destinati a dare loro forma.  
Nell’attuale costituzione umana formata, come sappiamo, da corpo fi-
sico, vitale, emozionale e mente, ognuno di questi veicoli può essere 
suddiviso in due parti: una inferiore e una superiore. Se durante l’in-
carnazione l’uomo sviluppa le parti inferiori, dovrà tornare, dopo la 
morte, a reincarnarsi, tramandando l’attività degli spiriti-elemento per 
il proprio ulteriore progresso nei veicoli dei una nuova personalità; 

qualora invece egli sia così sviluppato spiritualmente da far crescere 
solo le parti superiori a scapito di quelle inferiori, non avrà più neces-
sità di un’altra incarnazione sulla terra, e gli spiriti-elemento coinvolti 
potranno tornare alle dimensioni sottili di provenienza. 
Nel momento evolutivo a cui siamo giunti nel nostro racconto, ossia 
nel periodo di Saturno, soltanto l’elemento Fuoco fu risvegliato e uti-
lizzato dai Troni per dare forma al globo che inaugurò la Manifesta-
zione. 
 
Esaminiamo ora i successivi tre versetti: 
 
3. “E gli Dei dissero: Sia la luce! E la luce fu.” 
4. “E videro che la luce era cosa buona, e separarono la luce dalle te-
nebre.” 
5. “E chiamarono la luce giorno e le tenebre notte, e fu sera e fu mat-
tina: primo giorno.” 
 
Di nuovo balza subito agli occhi una contraddizione: noi possiamo di-
stinguere il giorno dalla notte grazie all’azione del Sole. Ebbene, il 
Sole, in questo racconto, fu creato più tardi, e precisamente nel quarto 



37 

 

giorno. Evidentemente anche qui si nasconde qualcosa da scoprire. Per 
trovarlo, dobbiamo ricordare quanto già detto, e cioè che con la parola 
“Terra” non si vuole intendere nel racconto biblico il pianeta attuale, 
ma la parte oggettiva, tutta la parte oggettiva, di quei primi momenti 
di vita dell’universo. Possiamo definirlo come la massa centrale che 
racchiudeva in sé tutto quanto è stato poi suddiviso e spezzettato per 
permettere l’evoluzione di una serie infinita di entità diverse, e con 
diverse esigenze. Allora, però, tutto questo era ancora unito, indistinto, 
ed è ciò che viene chiamato Terra. 
Nel versetto precedente, questa massa era oscura (tenebre), e la sola 
cosa che la distingueva dallo spazio esterno era il calore. Qui, la Bibbia 
ci dice che in un determinato momento divenne luminosa: fu creata la 

luce. Recenti ipotesi scientifiche concordano sul fatto che solo in un 
secondo momento (200, 300 milioni di anni) l’attrito causato da ciò 
che nacque col big-bang (che produsse il calore) diede inizio alla luce. 
Ecco che ancora una volta il testo biblico viene rivalutato: nel secondo 
periodo, il globo, la massa centrale, divenne luminoso. Tutto quello 
che lo componeva, dobbiamo supporre, divenne luminoso, perché non 
c’era ancora alcuna suddivisione al suo interno. Quindi anche i nostri 
corpi in formazione erano, allora, luminosi. 
La sostanza di cui il globo centrale era formato in precedenza (il ca-
lore), si addensò un po’ di più, dando inizio ad una nuova sostanza, 
che l’esoterismo chiama aria (era il principio dell’aria), che permise 
il diffondersi della luminosità. Furono cioè gli spiriti-elemento 
dell’Aria ad essere risvegliati accanto a quelli del Fuoco. Grazie ad 
essa, questo globo si poteva distinguere dal resto dello spazio: 
 
 “separarono la luce dalle tenebre” 
 
La Terra non era più informe: era distinguibile. Avvenne un cambia-
mento che gli scienziati di oggi potrebbero definire “transizione di 
fase”, come tutti i cambiamenti che vedremo fra poco. 
Il quinto versetto ci dice poi che venne una sera, alla fine di questo 
periodo, seguita da una mattina; questa frase verrà ripetuta per sei 
volte, al termine di ogni giorno creativo, in perfetto accordo con gli 



38 

 

insegnamenti esoterici, i quali, oltre a suddividere l’evoluzione in pe-
riodi di manifestazione attiva, dicono anche che fra un periodo e l’altro 
si inserisce una fase soggettiva, di riassorbimento di quello che è av-
venuto nella fase oggettiva, per permettere di raccoglierne le espe-
rienze in modo di inaugurare nuove condizioni più avanzate nella fase 
oggettiva che segue. È quello che l’occultismo chiama “la Notte co-
smica”, con un perfetto parallelismo anche con il linguaggio biblico: 
certamente lo stesore della Genesi era un Alto Iniziato alla Scuola dei 
Misteri. 
Notiamo per inciso che le parole ebraiche per “sera” e “mattina” erano: 
 
 “erev”  =  (“sera”), che significava confusione, o caos: fase sog-

gettiva, o di riassorbimento; 
 “boker”  =  (“mattina”), che significava ordine, o armonia: fase 

oggettiva, o di ridistribuzione. 
 
In esoterismo, questo secondo, luminoso periodo è chiamato periodo 
del Sole, durante il quale ci venne dato l'atomo-seme che arricchì la 
personalità dell’uomo in formazione col principio della vitalità. Gli 
Elohim coinvolti furono le Dominazioni, che dopo la ricapitolazione 
del lavoro di Saturno diedero all’uomo anche l’atomo-seme del corpo 
vitale, e verso la fine dello stesso periodo i Cherubini, che risveglia-
rono lo spirito Cristico per collegarlo col corpo vitale in costruzione:  

 



39 

 

La parte della personalità comincia ad avvicinarsi di più allo spirituale, 
originando una coscienza di tipo vegetale (incoscienza di sonno). 
Abbiamo ora una spiegazione più profonda del perché in esoterismo il 
corpo vitale appartenga alla sfera solare, e il corpo fisico alla sfera 
saturnia. 
 
Ancora tre versetti: 
 
6. “Gli Dei dissero: Sia l’espansione in mezzo alle acque per separare 
le acque dalle acque.” 
7. “Gli Dei fecero un’espansione, e separarono le acque inferiori 
dalle superiori. E così avvenne.” 
8. “E chiamarono l’espansione Cielo.” 

 
Abbiamo appena detto che non c’era, nel periodo del Sole, alcuna di-
visione all’interno della massa centrale. La divisione nasce ora! Che 
cosa ci riferisce l’Alto Iniziato che riesce a spingere la sua indagine 
fino a questi lontanissimi eventi nell’evoluzione dell’universo? 
Egli può notare come la massa centrale ormai incandescente, a con-
tatto con lo spazio freddo esterno, causa una condensazione produ-
cendo vapore. Quando questo vapore veniva a contatto con la parte 
fredda esterna si condensava, e precipitava verso l’interno, dove, a 
causa del calore, si trasformava nuovamente in vapore e riprendeva la 
salita verso l’esterno. In questo modo presero inizio delle correnti ci-

cliche, ed ebbe inizio il periodo liquido. 
Mentre nel periodo del Sole si effettuò una prima distinzione fra la 
luce interna e le tenebre esterne, qui avvenne la prima separazione 

interna del globo centrale. Si aggiunse allora al calore e all’aria, il 
principio dell’acqua. 
Nel testo biblico il termine che abbiamo tradotto con “espansione” era 
tradotto in latino con “firmamentum”; alcune traduzioni italiane usano 
la parola “firmamento”; altre più recenti la parola “distesa”. La parola 
originale ebraica era: 
 
 “rakia”  =  “espansione” 



40 

 

ed indica l’effetto di una separazione fra due linee di forza: proprio in 
accordo con la narrazione occulta. 
Il principio liquido perciò è legato ai cicli alterni, che prima del pe-
riodo in questione non esistevano: è facile farci venire alla mente, oltre 
alle maree, il ciclo femminile, e la loro coincidenza e relazione con il 
ciclo lunare. In esoterismo infatti questo periodo è chiamato il periodo 
della Luna, e fu allora che fu dato all’umanità evolvente l'atomo-seme 
del corpo che racchiude in sé le due correnti descritte: il corpo emo-
zionale, assegnato alla sfera lunare. È grazie all’azione contrastante 
delle correnti, infatti, e alla prima capacità di relazione e reazione con 
l’esterno delle medesime, che l’uomo comincia a sentire nascere in sé 
un primo abbozzo di coscienza, cosa che caratterizza appunto il corpo 
emozionale. Contemporaneamente fu risvegliato dalle nostre Guide 
spirituali il principio più lontano da loro della nostra individualità spi-
rituale: lo spirito Umano.  
Nel periodo della Luna erano attivi gli spiriti-elemento del Fuoco, 
dell’Aria e dell’Acqua. 
L’atomo-seme del corpo emozionale fu dato dagli Elohim noti come 
le Virtù (sempre dopo che fu terminato il lavoro di ricapitolazione dei 
periodi precedenti), e lo spirito Umano fu risvegliato dalla Gerarchia 
dei Serafini. 
 
Vediamo ancora una volta tutto questo aggiornando il nostro schema: 

 



41 

 

Possiamo notare come l’individualità spirituale è ora abbastanza vi-
cina ai veicoli della personalità, causando così quel primo barlume 
cosciente. Nel periodo della Luna, infatti, l’umanità di allora giunse 
alla coscienza di tipo animale, cioè di sogno. Era, purtuttavia, una co-
scienza esterna, in quanto l’individualità non abitava ancora, interna-
mente, i propri veicoli. 
 

 
2. Il periodo della Terra. 

 
Prima di continuare nella nostra traduzione, dobbiamo a questo punto 
fare una considerazione. Se qualcuno ci chiedesse di narrargli in poco 
tempo la storia della nostra vita, come lo faremmo? Per riportare gli 
anni dell’infanzia narreremmo i fatti salienti, raggruppando certa-
mente parecchi di quegli anni; ad esempio “ho frequentato la scuola 
materna, o le elementari”. Poi, passando ad epoche più recenti, po-
tremmo cominciare a dire di ciascun anno cosa abbiamo fatto; arri-
vando all’anno scorso, poi, si comincerà a dividerlo in mesi, o sta-
gioni, e così via. Se dovessimo raccontare la nostra giornata odierna, 
ecco che la suddivisione sarebbe ancora minore, ed entreremmo più 
nel dettaglio con il nostro racconto. 
Bene, la stessa logica procedura è stata usata da chi ha scritto la Bib-
bia. Gli insegnamenti esoterici infatti dividono, come detto, tutta 
l’evoluzione del mondo e dell’uomo in grandi periodi; a loro volta, 
poi, ciascun periodo viene diviso ulteriormente, ed ogni suddivisione 
subisce a sua volta ancora una divisione, e così via. L’esoterismo ci 
insegna che i periodi sono in tutto sette, e ciascuno è diviso in sette 
rivoluzioni, le quali a loro volta sono suddivise in sette globi, e ciascun 
globo è composto di sette epoche. Questa scala è infinita, tanto verso 
il grande che verso il piccolo, e la possiamo rintracciare anche nei set-
tennali periodi di vita dell’uomo. 
Ciascuna di queste suddivisioni, tuttavia, è regolata dalla legge di ana-

logia, per cui ciascuna prima fase all’interno di ognuna è legata al li-
mite e alla forma (Saturno), ciascuna seconda alla vitalità (Sole), 



42 

 

ciascuna terza alla coscienza (Luna). Questo modo di procedere 
dell’evoluzione è chiamato di ricapitolazione. 
 
Essendo dunque giunto, nella sua narrazione, alla fine del periodo pre-
cedente a quello in cui stiamo attualmente evolvendo, l’autore della 
Genesi riprende il racconto tenendo conto anche delle ricapitolazioni, 
essendo esso il periodo che ci interessa più da vicino, trascurate in-
vece, perché non essenziali, nel racconto dei periodi precedenti di Sa-
turno, del Sole e della Luna. 
Esaminiamo infatti i seguenti versetti: 
 
9. “Gli Dei dissero: Le acque che sono sotto il cielo si raccolgano in 
un solo luogo e appaia l’asciutto. E così avvenne.” 
10. “Gli Dei chiamarono l’asciutto terra e la massa delle acque mare. 
E videro che era cosa buona.” 

 
Questa è la narrazione della prima epoca del periodo della Terra, che 
succedette al periodo della Luna, detta epoca Polare, perché l’umanità 
di allora, che ricapitolava la sua fase minerale, aveva cristallizzato (se 
così si può dire nel globo ancora tutto fluente di allora) una parte della 
massa infuocata che abitava. La convivenza con altre entità più evo-
lute, infatti, non le avrebbe permesso di condividere le altissime vibra-
zioni dei loro veicoli senza andarne distrutte. Questa massa più densa 
si formò ad un polo del globo, dove la velocità di rotazione era minore. 
Appare quindi qui per la prima volta nel periodo della Terra il princi-
pio solido, o ciò che viene detto in esoterismo terra. tutti gli spiriti-
elemento furono perciò da allora attivi. 
Quest’epoca vede anche l’inizio dello scaglione vitale che forma ora 
il regno minerale. Finora, infatti, per comodità e semplicità di narra-
zione, abbiamo considerato solo l’evoluzione dell’uomo, o scaglione 
di vita umana, che ha passato la sua fase minerale, come già sappiamo, 
nel periodo di Saturno, quello vegetale nel periodo di Sole, e quello 
animale nel periodo della Luna. Ma ciascun periodo inaugura anche 
un nuovo scaglione di entità spirituali, che segue un sentiero diverso, 
ma in definitiva parallelo, a quello del genere umano. Nell’epoca 



43 

 

Polare del periodo della Terra, dunque, iniziò la sua evoluzione quello 
scaglione di entità che formano ciò che chiamiamo il regno minerale. 
L’uomo di quell’epoca aveva, all’esame chiaroveggente, la forma si-
mile ad una medusa, cioè la testa informazione dalla quale fuoriusciva 
superiormente un organo che era sensibile al calore. Quest’organo gli 
permetteva di sfuggire dai luoghi troppo infuocati e di evitare di inol-
trarsi nelle distruttive (per lui) vibrazioni che circondavano la terra 
polare. E nell’attuale corpo umano ne troviamo come organo erede che 
da quello si è sviluppato: l’epìfisi. Era praticamente il primo abbozzo 
di quello che più avanti sarebbe diventato il senso del tatto a noi noto; 
allora era una percezione localizzata, la prima di tipo mediato, che ora 
si è estesa in tutta la superficie del corpo. Ad analogo sviluppo sono 
destinati tutti i sensi dell’uomo. 
 
11. “E gli Dei dissero: La terra produca germogli, erbe che produ-
cono seme e alberi da frutta, che facciano sulla Terra frutto con il 
seme, ciascuno secondo la sua specie.” 

 
Ecco l’epoca successiva, detta Iperborea, ricapitolazione del periodo 
del Sole, nella quale l’uomo ricapitolò il livello evolutivo vegetale. 
Qui riprende il suo cammino anche quello scaglione di entità che ini-
ziò la sua evoluzione nel precedente periodo della Luna, e che ora 
forma il regno vegetale. La frase: 
 
 “secondo la sua specie” 
 
sta ad indicare che il regno vegetale nell’epoca Iperborea non era rap-
presentato dalle singole piante, così come siamo abituati a vederle ora. 
Non erano ancora giunte ad un tale grado di individualizzazione, per 
cui si manifestava quello che esotericamente viene definito lo Spirito-

gruppo, cioè l’insieme di entità spirituali che raggruppano ciascuna 
specie vegetale. In altri termini, la distanza dello Spirito dai propri 
veicoli gli impedisce di abitarli singolarmente: essi vengono condotti 
dall’esterno da un insieme di entità affini. 



44 

 

L’epoca Iperborea viene descritta fino al versetto 19, narrandoci la 
creazione delle  
 
 “luci del firmamento.” 
 
Infatti, in quest’epoca la Terra viene espulsa dalla massa centrale: la 
cristallizzazione polare, resasi più indipendente dal resto del globo, 
interagisce con lo stesso provocando una forza d’inerzia che la fa scen-
dere girando attorno al globo e acquisendo velocità, fino a venirne 
espulsa dall’altezza dell’equatore ad una certa distanza, direttamente 
proporzionale alla diversità di vibrazione rispetto al globo centrale. In 
questo modo, la distanza da esso corrisponde al bisogno evolutivo dei 
corpi che la abitano e che vibrano della sua medesima frequenza.  
Si tratta dell’origine di tutti i pianeti. Talvolta uomini della attuale 
scienza materiale sostengono che la vita, in tutto l’universo, è possibile 
solo a determinate condizioni, le quali sono presenti, a quanto se ne 
sa, ad una certa distanza da una stella di una certa grandezza e tipo; 
questi dati però, guarda caso, coincidono con le caratteristiche della 
Terra, dell’orbita terrestre e del Sole. Sembra proprio, a volte, che 
quanto più voglia essere materialista lo scienziato moderno, tanto più 
sia costretto a credere ai miracoli! In realtà, la vita compenetra tutto 
l’universo; è ovvio che se cerchiamo la forma che il vitale abita sulla 
Terra, possiamo trovarla solo su di essa. Comunque, non è certo un 
caso che la distanza della Terra dal Sole sia quella dovuta: la scienza 
occulta ce lo dimostra esemplarmente. 
Da questo momento dell’epoca Iperborea, dunque, la Terra viene 
espulsa dal globo centrale, che da allora diviene il Sole come siamo 
soliti considerarlo: una fonte esterna di energia fisica e spirituale. 
Come nucleo centrale, il pianeta conserva nel suo centro una sorgente 
solare attiva, figlia del globo centrale, che, quando i tempi saranno 
maturi, inizierà ad agire dall’interno. Ma questo è un insegnamento 
che per il punto in cui siamo non può essere ancora perfettamente com-
preso. 
Nel corpo dell’uomo si formano i primi rudimenti di quello che oggi 
chiamiamo il sistema neuro-vegetativo. Quel sistema nervoso, cioè, 



45 

 

che dipende dalle condizioni esteriori per il suo funzionamento, e che 
reagisce ad esse a prescindere dalla volontà e consapevolezza 
dell’uomo. Da allora, con la percezione mediata, siamo colpiti dalla 
luce, che perciò diventa riflessa, che forma dentro di noi le immagini 
del mondo esterno. Domani dovremo recuperare la luce interiore; al-
lora diventeremo radianti, e dal ponte di luce che costruiremo nella 
testa fra le ghiandole spirituali note col nome di ipofisi ed epifisi, 
emetteremo la luce che ci farà vedere direttamente gli oggetti, attra-
verso la percezione im-mediata. Non vedremo più le immagini degli 
oggetti che si formano dentro di noi, ma gli oggetti stessi appariranno 
nella loro vera essenza, non nascondendoci più né l’esterno né l’in-
terno degli stessi, con i quali saremo così in comunione (“Ora conosco 
in parte, in maniera confusa, ma allora conoscerò direttamente, come 
anch’io sono conosciuto”). 
I versetti successivi, dal 20 al 23, vedono l’apparire sulla Terra del 
regno animale, che aveva cominciato la sua evoluzione nel periodo 
del Sole, e si riferiscono a quella che esotericamente viene detta 
l’epoca Lemuriana, nella quale l’uomo ricapitolò lo stadio di co-
scienza animale. L’epoca Lemuriana, infatti, vide la ricapitolazione 
del periodo della Luna, e nel suo corso una parte della Terra ne venne 
espulsa, dando appunto origine alla Luna attuale, cosa che lasciò sulla 
superficie del nostro pianeta quella “cicatrice” ora occupata dalle ac-
que dell’oceano Pacifico. Un'altra espulsione, o separazione, iniziò in 
quest'epoca, come vedremo nel prossimo capitolo: quella tramandata 
come la nascita di Eva. 
Come l’espulsione della Terra dal Sole fu causata dalla differenza di 
solidificazione, ma non portò come conseguenza l’eliminazione della 
vibrazione solare per gli abitanti della parte espulsa, ma solo un suo 
allontanamento, in modo da renderla ad essi accettabile e utile, così il 
processo di indurimento continuò sulla Terra fino ad un punto tale da 
divenire in certe località incompatibile con le vibrazioni solari. Questi 
luoghi erano abitati da una parte di popolazione che era rimasta tal-
mente indietro nella propria evoluzione da non poter più sperare di 
continuare a progredire in questo ordine di manifestazione, e fu quindi 
espulsa dalla Terra per non pregiudicare l’ulteriore progresso degli 



46 

 

altri abitanti. La Luna ci fa giungere ora, dall’esterno, un influsso cri-
stallizzante che permette di bilanciare e alternare quello vivificante del 
Sole. Entrambe queste influenze sono oggi indispensabili all’uomo per 
poter continuare a vivere nell’attuale Terra. 
Non dobbiamo stupirci di quello che abbiamo appena letto: l’evolu-
zione è possibile solo se i soggetti che devono applicarla non si cri-
stallizzano in forme che devono ad un certo momento essere abbando-
nate, per permettere il passo successivo. L’adattabilità è la parola-
chiave per riuscire in maniera indolore in questo. Coloro che non rie-
scono non vengono tuttavia abbandonati; SIAMO TUTTI PARTE 
DEL TUTTO, cellule degli Elohim, ed essi stessi vedrebbero messa a 
rischio la loro evoluzione se una parte di queste cellule andasse per-
duta. Vengono messi in atto tutti i tentativi per recuperare quelli che, 
per scarsa adattabilità, sono rimasti indietro rispetto ad altri. Quando 
parleremo dell’opera di Salvazione del genere umano avremo un 
esempio luminoso di ciò. Per ora teniamo a mente che il processo di 
“terrestrizzazione” coinvolge le Gerarchie attive durante il periodo di 
Saturno, dove nacque l’elemento terra. 
Anche per quanto riguarda lo scaglione vitale formante ora il regno 
animale, la versione biblica ripete: “secondo la sua specie”, con lo 
stesso significato precedente. 
 
Nell’epoca Lemuriana l’uomo aggiunse all’abbozzo del sistema 
neuro-vegetativo anche una prima organizzazione del sistema volon-
tario, dato che la coscienza interna comincia qui lentamente ad affac-
ciarsi, e di conseguenza il corpo fisico deve rispondere anche a suoi 
desideri, instillati dal corpo emozionale. 
 
 

3. A immagine e somiglianza.... 
 
Dal versetto 24 inizia la descrizione dell’epoca Atlantidea, nel corso 
della quale compare finalmente l’uomo, cioè lo scaglione vitale for-
mato dal genere umano giunge al livello evolutivo che permette lo svi-
luppo della consapevolezza. Nel racconto infatti troviamo una 



47 

 

distinzione netta fra gli ultimi animali ad essere creati, i mammiferi, 
per i quali viene ripetuta ancora la frase “secondo la loro specie”, e 
l’uomo, per il quale la frase viene sostituita da “FACCIAMO 
L’UOMO A NOSTRA IMMAGINE E SOMIGLIANZA”. In altre pa-
role, l’uomo è tale in quanto ha aggiunto ai veicoli della personalità 
l'atomo-seme della mente, quale porta attraverso cui l’individualità 
spirituale può entrare ed abitare i propri veicoli. Consiste precipua-
mente in questo la differenza fra l’uomo e gli altri regni naturali: egli 
è il più individualizzato in quanto si guida interiormente con lo spirito, 
è l’immagine, il riflesso dello spirito individuale. Le popolazioni oc-
cidentali sono le più avanzate – con i benefici, ma anche i provvisori 
problemi che questo comporta – in questo processo. Processo che co-
munque si è già esteso a quasi tutto il resto dell'umanità fino a trovarsi, 
come civiltà, quasi ormai al tramonto. 
Essere giunto al livello cosiddetto “umano” per qualsiasi ordine di es-
seri significa, in altre parole, essere giunto a coltivare in se stesso una 
dialettica, una distinzione fra quanto avviene fuori di sé e quanto av-
viene dentro di sé. Per la prima volta nel suo sviluppo nasce l’auto-
coscienza, grazie ad una divisione in due: una parte guarda il mondo 
e un’altra guarda in se stessa. Lo spirito, la scintilla divina, avrebbe il 
compito di utilizzare questa separazione appunto per giungere ad una 
conoscenza di sé; nell’uomo però nasce la separazione fra coscienza e 
consapevolezza, quest’ultima essendo relegata all’illusione della per-
cezione mediata dai sensi, per cui l’autocoscienza viene ristretta alla 
consapevolezza. Nasce quindi il “mistero dell’aldilà”, perché tutto 
quanto non ricade sotto la percezione rimane inconosciuto alla consa-
pevolezza.  
Durante la discesa lungo la curva evolutiva, lo spirito guarda ai veicoli 
in formazione e, aiutato dalle Gerarchie celesti, lo dirige; la coscienza 
in questa fase è nello spirito. Quando finalmente nel periodo della 
Terra esso penetra nei veicoli per abitarli, non riesce a trasmettervi la 
sua forma di coscienza, e l’autocoscienza si ferma “sulla spiaggia del 
mare (Ap. 12:18)”. Nasce allora una coscienza consapevole solo del 
piano fisico, che chiamiamo “io”, il quale finisce per perdere qualsiasi 
connessione con la coscienza unitaria, e fonda se stesso sull’apparente 



48 

 

separazione da tutto ciò in cui non riesce a identificarsi considerandolo 
fuori di lui (“il non-io”).  
Le Potestà sono gli Elohim più attivi nel periodo della Terra, che col-
laborarono con i Principati per dare all’uomo l’atomo-seme della 
mente, che diventa così uno strumento adatto alla conoscenza del 
mondo fisico, ma non aperta alla conoscenza spirituale. 
Si è quindi chiuso il processo iniziato nel periodo di Saturno, ed è av-
venuto il completo riavvicinamento dello Spirito alla personalità e la 
sua “incarnazione”, con il conseguente sviluppo della coscienza di ve-
glia. Dal punto di vista del Cristianesimo Interiore non è del tutto con-
divisibile l’atteggiamento di alcuni interpreti più o meno inseriti nella 
Chiesa, i quali per avvicinarsi ad una visione moderna, sia essa scien-
tifica o sociologica, parlano malvolentieri della dimensione spirituale, 
e preferiscono porre l’accento sulla carnalità, la materia, la fisicità. Il 
loro scopo è quello di sfuggire ad una teologia tutta astratta, lontana 
dall’esperienza reale della gente, e in ciò sono nel vero, ma se ne con-
segue la rimozione di tutto quanto non è materiale cadono nell’eccesso 
opposto. L’uomo ha bisogno di rendere cosciente lo spirito, non di 
escluderlo. È assolutamente vero ed essenziale che per noi umani sono 
le azioni che compiamo “di qua” a farci evolvere verso l’“aldilà”; ma 
dobbiamo avere la prospettiva dell’aldilà, altrimenti il di qua da solo 
non giustifica nulla. Il di qua non è che un mezzo, essenziale finché 
vogliamo, ma non è il fine. Per scoprire questo fine dobbiamo elevarci 
sopra la dimensione terrena, non per abolirla o denigrarla, ma per po-
terle dare il grande valore che merita e riconoscerle la funzione che 
riveste. 
Potremmo, a questo punto, rifare lo schema che abbiamo seguito nella 
descrizione dei periodi esaminati in precedenza, adattandoli dapprima 
alle fasi di ricapitolazione, e quindi alla fase finale dell’epoca Atlanti-
dea, che inaugura il vero nuovo lavoro del periodo della Terra. Il pro-
cesso è identico, ma dobbiamo tener presente che si svolge in piani 
(sfere) diversi: 
 



49 

 

 
 
 

PERIODO DELLA TERRA 

Epoca  

Polare 

Epoca  

Iperborea 

Epoca  

Lemuriana 

Epoca  

Atlantidea 

Spirito  
DIVINO  

Spirito  
DIVINO 

Spirito  
DIVINO 

Spirito  
DIVINO 

 
Spirito  

CRISTICO 
Spirito  

CRISTICO 
Spirito  

CRISTICO 

 
Spirito 

UMANO  
Spirito 

UMANO 
 MENTE 

 
Corpo  

EMOZIO-
NALE 

Corpo  
EMOZIO-

NALE 

 
Corpo  

VITALE 
Corpo  

VITALE 
Corpo  

VITALE 

Corpo FISICO 
Corpo  

FISICO 
Corpo FI-

SICO 
Corpo FI-

SICO 
fase  

minerale 
fase vegetale fase animale Uomo 

 
 



50 

 

È importante notare che la parola tradotta con “uomo”, è: 
 

 “Adm”  =  “Adamo”. 
 
Cabalisticamente, è noto come ogni lettera dell’alfabeto ebraico pos-
sieda anche un valore numerico. Per “ADM” abbiamo: 1 + 4 + 40 = 
45 = (4 + 5) = 9, che, sempre cabalisticamente, rappresenta l’intera 
umanità. Adamo perciò significa l’umanità.  
 
Facciamo attenzione ora al versetto 27, nel quale troviamo: 
 
 “....maschio e femmina li creò.” 
 
È davvero un bel mistero questo passo, se ci limitiamo ad una lettura 
ortodossa, dato che la donna (Eva), verrà creata più tardi. Cosa può 
significare allora? Ancora una volta la Bibbia è in pieno accordo con 
i nostri insegnamenti, se correttamente interpretata: Adamo non signi-
fica “maschio”, ma “uomo, umano”, e fu creato maschio-femmina. 
Cioè l’umanità originaria, quando era ancora nel paradiso terrestre, 
era androgina. L’umanità formata dagli Elohim era androgina. 
In termini molto semplici, cosa vuol dire questo? Un essere vivente è 
tale in quanto porta in sé l’elemento vivente, che ha la caratteristica di 
propagare. Le due polarità che sono alla base della manifestazione ri-
mangono continuamente attive, a ogni livello della manifestazione. 
Abbiamo così terminato di raccontare, con gli occhi della Bibbia e alla 
luce dell’esoterismo, tutto il cammino discendente dello Spirito. Di-
ciamo discendente sia perché l’individualità spirituale si avvicina ai 
propri veicoli inferiori in formazione, sia perché i veicoli stessi della 
personalità sono formati, con il trascorrere dei periodi e delle epoche, 
di sostanza appartenente dapprima ai piani più sottili, e successiva-
mente sempre più densi, fino al piano chimico. Questo rappresenta 
solo la prima metà del processo evolutivo, che noi chiamiamo di in-
voluzione. Dal punto di vista spirituale, infatti, l’individualità subisce 
un processo involutivo, durante il quale, scendendo sempre più nella 
materia, perde parzialmente alcune sue caratteristiche. 



51 

 

4. Il settimo giorno. 
 

Il primo capitolo della Genesi ci ha raccontato lo svolgersi della 
prima metà dell’evoluzione umana, da noi definita di involuzione, e 
questo racconto abbiamo appena terminato di approfondire. 
Ci troviamo nell’epoca Atlantidea del periodo della Terra, nella quale 
fece la sua comparsa l’uomo quale noi lo consideriamo, cioè quell’es-
sere provvisto dei veicoli della personalità collegati tramite la mente 
all’individualità spirituale. 
Dobbiamo ora esaminare il secondo capitolo, il quale nasconde degli 
insegnamenti di capitale importanza. 
 
I suoi primi versetti, dall’1 al 4, narrano dell’epoca evolutiva che fece 
seguito a quella Atlantidea, e nella quale la nostra esistenza tuttora si 
sta svolgendo: l’epoca Ariana. Siamo arrivati ai giorni nostri. 
Qui, infatti, ci viene detto che 
 
 “Gli Dei si riposarono”, 
 
ad indicare il fatto che l’uomo era compiuto, e più precisamente che, 
avendo egli ottenuto la mente, avrebbe dovuto imparare a guidarsi da 
solo, dall’interno, senza l’assistenza degli esseri a lui superiori. Tutto 
il processo di avvicinamento dello spirito alla personalità è giunto al 
termine. 
 
Ricorderete che abbiamo detto che ciascuna prima ricapitolazione sot-
tendeva un lavoro che aveva a che fare con la forma e il limite, e cia-
scuna seconda con la vita e il vitale. Ebbene, si ha proprio l’impres-
sione che anche l’autore della Genesi applicasse questa legge, al punto 
di averla utilizzata per analogia nella sua stesura. 
Il primo capitolo, infatti, narra la creazione dell’universo, dei minerali, 
dei vegetali, degli animali, e infine dell’uomo. L’uomo è l’ultimo ad 
apparire in questo racconto. Dal punto di vista della forma esteriore, 
infatti, l’uomo apparve solo alla fine dell’epoca Atlantidea, dopo aver 
trascorso le sue fasi minerale, vegetale ed animale rispettivamente nei 



52 

 

periodi di Saturno, del Sole e della Luna. Dapprima vi fu un minerale, 
dopo un vegetale, quindi un animale e, infine, apparve l’uomo.  
Se questo è vero dal punto di vista esteriore, cioè di un ipotetico os-
servatore di tutto questo processo, che veda scorrere davanti al suo 
sguardo i rispettivi scaglioni di vita (egli si accorgerebbe dell’uomo 
evidentemente quando questi assumesse la sua apparenza umana), 
proprio quanto abbiamo appena detto ci indica però che non è affatto 
così dal punto di vista spirituale. La vita che nel periodo della Terra è 
diventata uomo esisteva anche prima, sia pure in fasi evolutive e di 
coscienza diverse, fin dal periodo di Saturno. Dei quattro regni naturali 
esistenti sulla Terra, anzi, l’uomo è l’essere che iniziò per primo la sua 
evoluzione, seguito dall’attuale regno animale che la iniziò nel periodo 
del Sole, dall’attuale regno vegetale che la iniziò del periodo della 
Luna, e dal regno minerale che l’ha iniziata nell’attuale periodo della 
Terra. 
Se esaminiamo ora il secondo capitolo della Genesi, vi troviamo un’al-
tra storia della creazione, nella quale, a differenza della precedente, 
vediamo che il primo essere creato diventa invece proprio l’uomo. 
Questo capitolo, infatti, narra la storia della creazione dal punto di vi-
sta della vita; si può dire perciò che rappresenta la fase di ricapitola-
zione del Sole riguardo alla narrazione. 
Si è sempre molto discusso invero su chi fosse l’autore di questo se-
condo capitolo. 
Un certo tipo di formazione scolastica e il riconoscimento di quanto 
unicamente la percezione mediata ci mostra, e alla forma culturale che 
ne consegue, possono indurci a indagare sulla bibliografia, sulle date 
di origine, sulla biografia del o degli autori, eccetera. Reperti e docu-

menti, secondo questa ottica, sembrano essere le uniche fonti del sa-
pere in tema storico. Disseppellire i morti, però, non può ridare loro la 
vita! Anche chi è convinto di attenersi scrupolosamente a dette fonti, 
non si accorge che esse sono cose morte, e che la vita di cui egli le 
vede animate non è che la sua, che con la sua passione, con la sua 
intuizione e formazione, infonde loro. Per quale motivo ci interessa 
sapere se realmente gli autori dei due capitoli della Genesi sono la 
stessa persona? Se anche il secondo trovasse origine in altre culture, 



53 

 

non dobbiamo dimenticare che la Bibbia ha un ruolo da svolgere nella 
nostra formazione, e che quindi non può essere un testo composto per 
qualche capriccio storico. 
È più importante renderci consapevoli dell’intuizione interiore, capace 
di animare i morti documenti e reperti, che non trovare migliaia di te-
stimonianze esteriori, che non potrebbero farci fare un solo passo in 
avanti, distogliendoci anzi, con ogni probabilità, dal prestare atten-
zione a quanto l’intuizione ci vuole comunicare. È questa la vera edu-
cazione e la vera cultura, che la scuola dovrebbe iniziare a coltivare 
nei nostri tempi. Comunque sia, se noi accettiamo del testo biblico 
solo quello che collima con le nostre conoscenze e convinzioni perso-
nali, esso fatalmente perderà il suo scopo di insegnamento. L’esoteri-
smo ammette volentieri che molte parti siano aggiunte, e altre man-
canti, ma con un metro di paragone diverso, che è quello della cono-
scenza diretta dovuta alla percezione im-mediata consapevole: se due 
passi che sembrano ad un esame superficiale contraddittori risultano 
invece, alla luce dell’esoterismo, non solo compatibili, ma anche com-
plementari, significa che l’autore ha voluto così celare, dietro il velo 
dell’apparenza, un significato tanto importante da poter essere tra-
smesso solo a chi abbia già appreso a vedere oltre questo velo. 
 
 

 
 
 
 



54 

 

 

SP. DIVINO 

SP. CRISTICO 

SP. UMANO 



55 

 

 



56 

 

 



57 

 

 



58 

 

  



59 

 

 

 

 
 
 

IL FRUTTO PROIBITO 
 

 
1. Il frutto proibito. 

 
La parte celata dietro il velo del secondo capitolo non si riferisce solo 
alla citata differenza di narrazione, ma anche ad un’altra, ancora più 
importante. Se leggiamo una qualsiasi traduzione, troviamo che la pa-
rola che era dapprima tradotta con “Dio”, qui subisce una piccola mo-
difica. 
Ricordiamo che gli antichi traduttori avevano l’obbligo di evitare di 
cozzare contro le convinzioni e convenzioni vigenti (sulle quali erano 
basate anche l’autorità e il potere), e trovarono quindi questo modo 
per rendere impercettibile quella scomoda differenza. La quale, in 
realtà, era molto più consistente. 
Il testo biblico infatti, qui sostituisce la parola: 
 
 “Elohim”  = tradotto con “Dio”, con: 
 “Jahvè”  =  tradotto con “il Signore Dio” (dal versetto 4b). 
 
Cambia addirittura il nome dato a Dio! Ancora una volta possiamo 
risolvere l’enigma se ci rifacciamo agli insegnamenti del Cristiane-
simo Interiore. Abbiamo detto, ricorderete, che il termine “Elohim” 
assomma tutta una serie di Gerarchie creatrici, che tutte insieme, cia-
scuna secondo la propria ....specializzazione, collaborarono al lavoro 
che era necessario svolgere. 
Jahvè era, ed è, uno degli Elohim, e precisamente il Capo di quella 
Gerarchia che sovrintende alla formazione dei veicoli fisici tramite 
l’atto di generazione. È grazie all’opera di Jahvè che il vitale entrò 
nell’uomo. È, in altre parole, il Signore che dà la vita. Il versetto 7 



60 

 

infatti ci dice che l’uomo ottenne il suo corpo fisico, e che Jahvè soffiò 
nelle sue narici un alito di vita, facendolo diventare un essere vivente. 
Alcune traduzioni riportano che “Dio soffiò nell’uomo l’anima”, fa-
cendo sottendere che egli era un essere diverso da altre forme di vita, 
non dotate di anima. In realtà, il termine qui usato è: 
 
 “Nephesh”, 
 
lo stesso che incontrammo nel versetto 24 del primo capitolo, e che si 
riferiva alle specie “viventi” che popolavano la Terra. La vita, quindi, 
è la stessa: le diversità fra i regni della natura vanno ricercate altrove 
(cioè nella diversa acquisizione dei vari veicoli). 
Vediamo ora il seguito della storia: Jahvè, dunque, “fece il giardino 
dell’Eden”, e vi pose l’uomo. Sappiamo già che la narrazione si rife-
risce alla creazione della Terra, quindi il giardino dell’Eden era la 
Terra di allora.  
L’uomo ricevette l’ordine di “non mangiare il frutto dell’albero della 
conoscenza”, sotto pena di morte. È sempre stato arduo comprendere 
il significato che si cela dietro questo innocente simbolismo; noi ricor-
riamo perciò ancora una volta agli insegnamenti esoterici, che ci di-
cono che, essendo Jahvè, il datore di quell’ordine, a sovrintendere so-
prattutto alla funzione procreatrice, il frutto dell’albero della cono-
scenza rappresenta l’atto di propagazione. Se l’uomo lo avesse 

mangiato, sarebbe morto; in altre parole, sulla Terra di allora la 
morte non esisteva, e non esisteva neppure l’atto sessuale. Abbiamo 
visto infatti (primo capitolo, versetto 27), che l’uomo di allora era an-
drogino. Il compito di Jahvè era proprio quello di formare la sessualità 
(“crescete e moltiplicatevi!” sarà una delle sue frasi preferite).  
Pur essendo quella Terra (il giardino dell’Eden) molto meno densa di 
quanto non lo sia oggi, essa era tuttavia sempre più pesante rispetto ai 
piani nei quali l’uomo si era sviluppato precedentemente. Il periodo 
della Terra è quello a maggiore densità di esistenza rispetto ai periodi 
precedenti (dal calore, all’aria, all’acqua e infine alla terra). In un tale 
ambiente risulta impossibile mantenere nello stesso livello il conce-
pire nella forma (procreazione) e nei pensieri (creatività); per questi 



61 

 

ultimi diventa necessaria la formazione di un organo che funga da in-
termediario, da mediatore, fra la vita fisica e quella spirituale, riflet-
tendo le idee. 
Quest’organo è, evidentemente, il cervello, diventato indispensabile 
con l’acquisizione della mente e con le condizioni nelle quali ciò av-
venne. Prima di giungere al livello evolutivo umano, l’uomo in forma-
zione si moltiplicava grazie all’azione delle due polarità creatrici di 
cui disponeva (e di cui dispone ogni essere vivente). Tutta l’energia 
creatrice era usata a tale scopo. 
Quando l’individualità spirituale si preparò ad entrare nei propri vei-
coli per condurli dall’interno, si rese però necessaria la costruzione del 
cervello, quale ....ponte di comando da cui essa avrebbe potuto diri-
gerli. Per questo scopo, fu prelevata la metà della forza creatrice. 
È esattamente quanto la Genesi ci racconta, dicendo che da Adamo 
(l’uomo androgino di allora) fu prelevato un lato (traduzione più ve-
rosimile di costola), con cui fu formato il primo essere sessuato: Eva. 
"Sesso" in effetti significa “sezionato”, “diviso”, “scisso”. Fu la donna 
perciò ad essere creata per prima; il primo organo sessuale formato fu 
quello femminile! 
Compito di Jahvè era quello di dirigere, secondo il suo piano, questa 
operazione.  Proviamo a rappresentare graficamente la cosiddetta ope-
razione ....della costola. L’uomo androgino, usava entrambe le polarità 
dell’energia creatrice a scopo di propagazione: 
 
 
 
 
piani sottili 

 
 
 

piano materiale 
 
 

androgino fisico 



62 

 

Per permettere la costruzione del cervello, viene utilizzata una delle 
polarità, capace di concepire spiritualmente (pensare): 
 
Ogni essere sessuato risulta così deficitario di una polarità a livello 
fisico, e dovrà ricorrere, per la procreazione, all’essere complementare 
esteriormente a lui. 
 
 
 
 
cervello 
 
col. vertebrale 
 
organo sessuale 
 
 

     femmina                maschio 
 
Anche a livello mentale si può usare una sola polarità, risultandone 
incompleta la potenzialità relativa. Ciò causa la percezione mediata 
legata al sistema nervoso, la consapevolezza di veglia oggettiva, che 
considera il mondo circostante come esterno. 
Entrambe le funzioni risultano incomplete, ma in questo modo è pos-
sibile usarle tutt’e due. Esamineremo nel prossimo capitolo il comple-
tamento e il perfezionamento di questo processo. Per il momento l’esi-
stenza dell’uomo sulla Terra è legata alla equilibrata relazione fra le 

forze antagoniste: cristallizzante, di origine lunare, e vivificante, 
che proviene direttamente dal Sole, che si esprimono nei corpi fisico 
e vitale. Queste forze si esprimono diversamente nell’uomo e nella 
donna, a causa delle diverse polarità usate nei due piani: 
 
nell’uomo: corpo fisico positivo - corpo vitale negativo; 
nella donna: corpo fisico negativo - corpo vitale positivo. 
 



63 

 

In realtà non si trattò di un processo istantaneo, niente in natura lo è. 
Era iniziato a cavallo fra la fine dell’epoca Lemuriana e l’inizio 
dell’Atlantidea. Quando, nell’epoca Lemuriana, con l’espulsione della 
Luna dalla Terra, fu formata Eva, cioè quando l’umanità divenne ses-
suata, la coscienza era ancora incentrata nei piani non-fisici. Il corpo 
fisico, in effetti, era stata l’ultima conquista, e l’uomo di allora aveva 
ancora quella coscienza crepuscolare non individuale, dovuta alla 
guida esterna dello spirito. Soltanto durante il rapporto sessuale ini-
ziava a scorgere un lampo di conoscenza del piano fisico, dovuta al 
contatto fisico con l’altro. Nel linguaggio biblico, come noto, la pa-
rola “conoscenza” è collegata al rapporto sessuale: “Eva conobbe 
Adamo, e partorì Set”, “Come farò a partorire un figlio, se non cono-
sco uomo?” 
Ecco quindi che inizia qui una lenta conquista della consapevolezza, 
che riesce ad esprimersi nel piano fisico. Ne conseguirà la coscienza 
di veglia simile a quella che possediamo ora. Per poterlo fare nella 
dimensione più cristallizzata destinata all'uomo, era necessario uno 
strumento ad hoc: il cervello; la costruzione del cervello come stru-
mento innocente di conoscenza dialettica, la troviamo nei versetti 2: 
19,20 del secondo capitolo della Genesi, laddove Jahvè "presentò ad 
Adamo" piante ed animali, "per vedere come li avrebbe chiamati". 
Questo "nominarli" simbolizza la relazione basata sullo strumento ce-
rebrale, che instaura per la prima volta un rapporto mediato, contrap-
posto alla percezione im-mediata unitaria attiva fino a quel momento 
evolutivo. Così la coscienza mediata "dà forma" al mondo percepito 
dialetticamente. La consapevolezza è perciò un prodotto dell’alterità, 
impossibile ad effettuarsi fino a quando le esperienze erano soltanto 
interiori. Si passa cioè da un periodo evolutivo in cui vivevamo nel 
...mondo dei sogni, e a tratti ci vedevamo immersi in quello fisico, fino 
all’attuale periodo in cui viviamo (dal punto di vista della consapevo-
lezza) nel mondo fisico, e solo a tratti andiamo in quello dei sogni, che 
generalmente è negato come reale, nonostante sia indispensabile ad 
una nostra sopravvivenza in quello fisico.  
In ebraico il verbo “l-da’at” significa tanto la conoscenza intellettuale 
che l’atto sessuale: oggi dobbiamo andare oltre, ampliando la 



64 

 

“conoscenza” dell’altro da un punto di vista meramente fisico, ad una 
conoscenza più profonda, dell’anima, recuperando a livello consape-
vole quella conoscenza allora crepuscolare delle forze interiori. 

 
 

* * * * * 
 

A questo punto, e potremmo dire per conseguenza, inizia il terzo ca-
pitolo della Genesi, dove troviamo l’ingresso nella nostra storia di un 
nuovo protagonista: il serpente tentatore. Chi rappresenta questo fa-
migerato serpente? 
Possiamo comprenderlo se riflettiamo un istante su quanto segue.  
Abbiamo parlato dell’evoluzione umana dividendola in periodi, cia-
scuno dei quali ha rappresentato una tappa del suo sviluppo. 
Abbiamo poi rintracciato in questo schema i periodi nei quali si sono 
evolute le entità spirituali che abitano attualmente i regni naturali, che 
hanno iniziato dopo lo scaglione vitale del genere umano la loro evo-
luzione. 
Possiamo ora chiederci: Come esistono scaglioni di entità spirituali 
che hanno seguito quella umana, ne esistono altri che l’hanno prece-
duta? La ovvia risposta è “sì!”. Esistono altri scaglioni di vita che 
hanno raggiunto il livello evolutivo che noi definiamo umano nel pe-
riodo della Luna, e che quindi ora ci sopravanzano di un grado; altri 
ancora che erano umani nel periodo del Sole, e che ora ci sopravan-
zano di due gradi; e altri che erano umani già nel periodo di Saturno, 
quando l’uomo era ancora a livello minerale, e che ci sopravanzano 
quindi di tre gradi evolutivi. I nomi con cui queste Gerarchie sono note 
sono i seguenti: 
 
Umanità del periodo di Saturno                 PRINCIPATI 
Umanità del periodo del Sole                    ARCANGELI 
Umanità del periodo della Luna                 ANGELI 
Umanità del periodo della Terra                GENERE UMANO 
 
Per altra via, abbiamo nuovamente rintracciato gli spiriti degli Elohim. 



65 

 

Ora, quella che ci interessa per adesso è lo scaglione di vita degli An-
geli, che raggiunse, come visto, il livello umano nel periodo della 
Luna. Ricorderete quanto abbiamo detto delle condizioni di quel pe-
riodo, della lotta fra gli elementi che vi si scatenò, delle correnti alter-
nativamente secche e umide che si muovevano nella sua atmosfera. 
Bene, forse inevitabilmente fra gli Angeli si creò una divisione: come 
tutte le forme viventi sulla terra attuale si suddividono a seconda che 
gradiscano maggiormente uno dei quattro elementi qui presenti: 
l’umido o il secco, il caldo o il freddo, alcuni Angeli preferivano l’am-
biente del fuoco, e altri quello dell’acqua. Purtuttavia, la caratteristica 
saliente del globo del periodo della Luna era l’umidità, che era la sua 
peculiarità, come la solidità è la peculiarità del periodo della Terra.  
Ognuna delle quattro Gerarchie suddette è guidata da un Grande Es-
sere, noto come il suo Maggior Iniziato. Il capo, il rettore della sfera 
lunare, il Maggior Iniziato degli Angeli è Jahvè; Egli guidava gli 
Angeli attraverso il principio dell’acqua, e il sentiero evolutivo loro 
destinato era quello che contemplava l’adattamento al principio 
dell’acqua. Gli spiriti che non avevano preso dimestichezza con questo 
nuovo elemento si trovarono così, ad un certo punto, esclusi dall’evo-
luzione regolare del loro scaglione di vita, e fra questi vi era anche 
l’entità che era seconda, per avanzamento, solo a Jahvè. È questa l’ori-
gine di Lucifero, come fu più tardi chiamato, e degli Angeli che con-
divisero il suo destino: gli Spiriti Luciferini. Una battaglia cosmica 
dalle proporzioni e conseguenze cosmiche ne seguì, fra gli spiriti al-
leati a Lucifero e gli Angeli fedeli guidati da Michele. Michele pre-
valse, e i Luciferini vennero esiliati nell’oscurità: i pianeti mutarono 
la loro posizione; la situazione edenica nella quale il Sole si vedeva 
ruotare in un’orbita che gli permetteva di essere sempre diretto 
sull’equatore, stagioni, giorni e notti di uguale lunghezza, con un 
eterno plenilunio, mutò a causa della nuova inclinazione dell’asse ter-
restre verso l’alternanza delle stagioni. Dal Sole Michele e gli Angeli 
ci inviarono (e ci inviano) luce e vita, mentre i Luciferini ebbero biso-
gno di un ambiente originariamente non previsto. 
Furono essi a tentare Eva. È significativo, a questo riguardo, che pro-
prio nei versetti del primo capitolo che riferiscono del periodo della 



66 

 

Luna, l’autore della Genesi non riporta la frase “E gli Elohim videro 
che la loro azione produsse una cosa buona”, frase presente, invece, in 
tutti gli altri passaggi creativi. 
 
Sotto il regime di Jahvè, l’umanità doveva avanzare lentamente, ob-
bedendogli docilmente, effettuando l’unione sessuale in alcuni periodi 
dell’anno, sotto il controllo degli Angeli. In questo modo, non avrebbe 
conosciuto né la malattia, né la morte, e la Terra sarebbe rimasta 
l’Eden che già era. 
Ma Lucifero disse ad Eva, riguardo il frutto dell'albero della cono-
scenza: 
 
3,5. - “Dio sa che, quando voi ne mangiaste, si aprirebbero i vostri 
occhi e diventereste come Dio, conoscendo il bene e il male.” 

Lucifero non ingannò la nostra progenitrice: ciò che disse era la verità. 
Egli, che era rimasto indietro nella sua evoluzione a causa della sua 
posizione irregolare, si trovava a metà strada fra il piano di vita 
dell’uomo e quello degli Angeli. Pur non possedendo un corpo fisico 
come il nostro, non previsto nella sua evoluzione, aveva tuttavia biso-
gno di usare un cervello per continuare ad evolvere. Per questo penetrò 
in quello umano, ed è questo il motivo (egoistico, quindi) che lo spinse 
ad agire. Tuttavia, le predizioni che fece ad Eva erano veritiere: Egli 
istigò l’uomo a compiere l’atto sessuale al di fuori di ogni controllo, 
concependo in periodi non propizi, con la conseguenza che i corpi che 
ne risultarono furono più densi di prima: nel corpo emozionale au-
mentò enormemente la parte della passionalità, o cupidigia, con la sua 
azione indurente nei confronti del corpo fisico. In questo modo, 
l’uomo concentrò di più la sua attenzione sul lato materiale (“si ac-
corse che era nudo”), ed ebbe bisogno di un ambiente fisico più solido 
(“fu cacciato dal paradiso terrestre”). 
L'albero della vita, l’altro albero edenico descritto nella Genesi, è la 
colonna spinale, lungo la quale scorre la forza creatrice. Vita e co-
scienza sono nate in momenti diversi - fra loro disarmonici. Noi non 
abbiamo coscienza della vita. Perciò moriamo. Se conquistassimo la 



67 

 

vita con questa coscienza rimarremmo esiliati nel mondo materiale; 
dobbiamo invece tornare alla vita, e là portare la nostra coscienza. 
Dice la Bibbia che due Cherubini furono messi a guardia dell'Eden, 
per impedirci di tornarvi e accedere all'albero della vita. La spada che 
i Cherubini tenevano in mano può rappresentare l'energia creatrice che 
partendo dal plesso solare (l'elsa della spada) si dirige con il suo fuoco 
verso gli organi generativi, in basso. È la via che ci impedisce il ritorno 
all'Eden e all'Albero della Vita, fino al momento in cui potremo tor-
narvi senza pericolo per la nostra evoluzione. 
 
Alla fine dell’epoca Atlantidea, l’atmosfera fino ad allora formata da 
una specie di nebbia infuocata cominciò a rischiararsi, e il Sole iniziò 
a brillare debolmente attraverso di essa. Finché l’uomo viveva nel 
globo centrale luminoso, e ne faceva parte, egli era, per così dire, im-
merso in esso ed impregnato della sua luce. Dal momento in cui la 
Terra si staccò dal Sole, si presentò la necessità di creare un organo 
capace di percepire la luce, perché essa non era più una costituente del 
corpo, ma qualcosa di esterno. Fino all’epoca Atlantidea, in realtà, la 
coscienza dell’uomo non era concentrata sul lato fisico, ma sui piani 
più sottili. Quando, invece, in seguito all’obbedienza a Lucifero, la 
coscienza si concentrò di più sull’aspetto materiale, si resero necessari 
gli occhi. 
Lucifero significa “portatore di luce”, ma di luce riflessa. Etimologi-
camente, il termine “luce” ha proprio questo significato di luce ri-
flessa, mentre la parola che vuole significare la luce diretta, radiante, 
è quella che ha dato la radice alla parola “Dio”, derivante da un'antica 
radice sanscrita: "dyu", che significa appunto "luce".  
Immaginiamo per un momento che tutto ciò che esiste, qualsiasi cosa, 
sia trasparente, cioè non ostacoli il passaggio della luce. Che cosa ve-
drebbero i nostri occhi in tali condizioni? In realtà, non riuscirebbero 
a distinguere nulla. Tutto è luce, i nostri occhi funzionano, ma noi 
siamo come ciechi! I nostri occhi, infatti, non sono fatti per vedere la 
luce, ma per vederne il riflesso: ci vuole qualcosa che ostacoli il cam-
mino della luce, che getti un’ombra, che la rifranga, allora vedremo. 
Noi non sopportiamo la vista diretta del Sole, e senza lo strato 



68 

 

protettivo dell’ozono l’irradiazione solare ci annienterebbe. È il nostro 
modo di vedere in seguito alla concentrazione dell’attenzione sul 
piano fisico, è la percezione mediata anziché diretta, ed è questo che 
Lucifero intendeva dicendo: “si aprirebbero i vostri occhi”. 
Jahvè aveva detto: “Se mangerete il frutto, morirete.” Era vero, perché 
con la consapevolezza incentrata sul piano fisico si sarebbe persa la 
percezione della continuità dell’esistenza, e ci saremmo resi conto 
dell’interruzione di coscienza conseguente al passaggio da un corpo 
ad un altro. Lucifero disse: “Non è vero che morrete.” Anche questo 
era vero, perché con l’atto sessuale si sarebbe comunque potuto prov-
vedere ad un nuovo corpo portatore di vita. 
Ma la promessa più importante Lucifero la fece dicendo: “Diventerete 
come Dio, conoscendo il bene e il male.” Cioè, non sarete più sotto-
messi all’autorità di Jahvè, ma acquisterete capacità di discernimento 
e di scelta, e ne subirete quindi le conseguenze: il bene e il male; due 
termini indivisibili per noi. Jahvè stesso lo ricorda, quando, nel ver-
setto 22, dirà:  
 
 “L’uomo è divenuto come uno di noi (plurale!), conoscendo il bene 

e il male.” 
 
Anche noi, da allora, siamo entrati, sia pure al livello più basso, nelle 
schiere degli Elohim. Il tipo di conoscenza ottenibile grazie all’inter-
vento luciferino, però, è di tipo riflesso, perché legato alla cerebralità. 
Da un punto di vista mentale, l’uomo è così passato dalla guida 
dell’istinto, dovuto ad un contatto diretto, ma indotto e non consape-
vole, con la realtà, ad un contatto mediato dal cervello, che dà origine 
a ciò che chiamiamo la ragione. Attraverso l’istinto, l’essere evol-
vente si sente compartecipe delle energie cosmiche che fluiscono in 
lui, e vi si immedesima, trovando in esse la coscienza globale che lo 
caratterizza (l’istinto è cieco, ma anche infallibile); con la ragione, in-
vece, l’uomo si pone davanti a tutto ciò che proviene da fuori, consi-
derandolo estraneo, mettendo proprio in questa contrapposizione dia-
lettica la concezione di sé, dell’io di cui si ha così consapevolezza. 
 



69 

 

In natura, soltanto l’uomo è soggetto a produrre errori. Nonostante le 
apparenze, questo è dovuto proprio al fatto di essere il più avanzato: 
mentre gli appartenenti agli altri regni agiscono non direttamente, ma 
per istinto, cioè per mezzo di una conoscenza indotta (guida esterna), 
l’uomo inizia ad agire da solo, emancipandosi da tale guida. Dap-
prima, com’è ovvio, commetterà degli errori, ma imparerà dagli stessi, 
in modo di non ripeterli: è quanto abbiamo visto nella prima parte del 
testo. 
Sia l’istinto che la ragione, comunque, per motivi diversi, sono imper-
fetti; in futuro l’uomo dovrà estendere quella che ora è la ragione a 
quel tipo di mentalità che parzialmente già usa, contraddistinta da un 
contatto diretto, ma inconsapevole, che attiene al cuore oltre che alla 
mente, con il mondo. È quello che chiamiamo l’intuizione, grazie alla 
quale è l’individualità a dirigere i propri veicoli direttamente, attra-
verso la percezione im-mediata non-cerebrale. 
Jahvè, dunque, predisse subito quali sarebbero state le conseguenze 
della disobbedienza, dicendo alla donna che avrebbe moltiplicato i do-
lori del parto. Queste sono note come le maledizioni di Dio, ma in 
realtà esse non sono altro che un semplice elenco dei risultati della 
maggiore concentrazione sull’aspetto fisico della vita, causati da 
quella disobbedienza e dall’uso della sessualità al di fuori dei periodi 
propizi. 
In questo consiste il peccato originale. La parola "peccato" vuol dire 
"mettere il piede in fallo, deviare dalla via", mentre per "originale" 
possiamo intendere "ciò che sta all'origine, alla base"; il peccato ori-
ginale è quella condizione che caratterizza l'uomo dal momento della 
scissione dell'energia creatrice, facendolo esprimere a livello sessuale 
nella polarità rimasta per concepire figli sotto lo stimolo della passio-
nalità, e al livello dialettico nella polarità che si esprime per concepire 
pensieri. 
 
 

  



70 

 

  



71 

 

 

 

 

 

 

LA VIA VERSO LA RIGENERAZIONE 

 

Cerchiamo adesso di rileggere insieme il terzo capitolo della Genesi, 
sforzandoci di analizzarlo dal punto di vista interiore: che cosa mi può 
insegnare oggi nella mia vita di tutti i giorni? 
 
 
1. La tentazione 
 

1Il serpente era il più astuto di tutti gli animali selvatici che Dio aveva 
fatto e disse alla donna: «È vero che Dio ha detto: ‘Non dovete man-
giare di alcun albero del giardino’»?». 2Rispose la donna al serpente: 
«Dei frutti degli alberi del giardino noi possiamo mangiare,3ma del 
frutto dell'albero che sta in mezzo al giardino Dio ha detto: 'Non do-
vete mangiarne e non lo dovete toccare, altrimenti sarete destinati a 
morire'». 4Ma il serpente disse alla donna: «Non morirete af-
fatto!5Anzi, Dio sa che il giorno in cui voi ne mangiaste si aprirebbero 
i vostri occhi e sareste come Dio, conoscendo il bene e il male». 6Al-
lora la donna vide che l'albero era buono da mangiare, gradevole agli 
occhi e desiderabile per acquistare saggezza; prese del suo frutto e ne 
mangiò, poi ne diede anche al marito, che era con lei, e anch'egli ne 
mangiò. 7Allora si aprirono gli occhi di tutti e due e conobbero di es-
sere nudi; intrecciarono foglie di fico e se ne fecero cinture. 
 
INTERPRETAZIONE DEL TESTO 
Eccoci arrivati al momento clou della nostra evoluzione: La tentazione 
del serpente. 



72 

 

Soffermiamoci un attimo su questo personaggio: sappiamo che si 
tratta di un rappresentante - secondo la Leggenda Massonica Samuele 
- degli Angeli Caduti, i quali, essendo rimasti indietro nella loro evo-
luzione regolare, avevano bisogno di trovare un ambiente nel quale 
continuare a vivere; e lo trovarono nell'uomo. 
La donna (Eva), in quanto tale, era più predisposta a visualizzare la 
propria interiorità. Essa visualizzò perciò la propria colonna verte-
brale, dove lo Spirito Luciferino aveva preso piede, e vide "il serpente" 
- ossia la colonna stessa. Possiamo notare una curiosità: la parola 
ebraica per "astuto" è "arum", che è la stessa, ma messa al plurale, che 
sarà usata più avanti per dire "nudi": "aruiym", e ne traiamo libera-
mente il significato che un serpente è quanto di più "nudo" esista: è 
solo la colonna vertebrale priva di qualsiasi altro orpello (organi o 
arti). 
Se veniamo ora al famoso "frutto della conoscenza", ricordiamo anche 
il passo: "Adamo conobbe Eva, ed ella partorì un figlio" (anche se 
nelle traduzioni moderne il verbo viene modificato; prassi deplore-
vole). Quindi qui abbiamo la relazione: FRUTTO = CONOSCENZA 
= RAPPORTO SESSUALE = MORTE; d'altra parte, a che cos'altro 
serve la sessualità se non a fornire un nuovo corpo a un'entità che ha 
conosciuto la morte?  
Possiamo sottolineare anche che appena Eva assaggia il frutto, si rende 
conto che è buono "per acquistare saggezza", o "per rendere uno intel-
ligente". Se confrontiamo questo passo con l'insegnamento esoterico, 
scopriamo una relazione diretta: lo scopo della separazione sessuale 
era proprio quello di consentire la formazione del cervello. Una pola-
rità restava a livello di procreazione, mentre l'altra veniva elevata allo 
scopo di costruire l'organo del pensiero. 
Per questo Jahvè aveva detto: "Se mangerete dell'albero della cono-
scenza, morirete". Se cioè utilizzerete il rapporto sessuale indiscrimi-
natamente, il vostro corpo si appesantirà, decadendo nel tempo, e per 
continuare a vivere dovrete morire. E la risposta dello Spirito Lucife-
rino ci dà una lezione: due affermazioni a prima vista contraddittorie, 
possono rivelarsi entrambe veritiere se viste da due punti di vista di-
versi. Spesso la nostra mentalità dialettica è portata a considerare un 



73 

 

aspetto che ha mostrato essere reale come l'unica verità, e che qualsiasi 
altra sia da escludere. Questo ci allontana invece da una conoscenza 
più profonda, perché ci si può spingere oltre la superficialità, che 
spesso è l'illusione data dalla materia. Lucifero dice ad Eva: "Non è 
vero che morirete". Vedremo lo sviluppo di questa risposta più avanti, 
analizzando l'ultima parte di questo capitolo 3 della Genesi. 
Il frutto si chiama "della conoscenza del bene e del male"; in altre pa-
role, ci attribuisce la facoltà di scegliere. Ma questo comporta una 
grande responsabilità; infatti la conseguenza che ne derivò fu un corpo 
più materiale. Prima di mangiare del frutto, l'umanità eterea non mo-
riva, ma non aveva neppure capacità di scegliere. Era un po' quello che 
erano - e sono - gli Angeli: esseri eterei più avanti di noi sulla curva 
evolutiva. Quando gli angeli attraversarono la fase umana, "la cono-
scenza affluì in loro". In altre parole, non devono fare alcuna fatica per 
conoscere; la conoscenza non è per loro una conquista come lo è per 
l'uomo, ma è una cosa naturale come è per noi respirare. Può sembrare 
una condizione invidiabile, e in un certo senso ovviamente lo è, ma 
significa anche che non hanno libertà di scelta. L'angelo agisce quasi 
automaticamente, sia pure consciamente, nella direzione dell'evolu-
zione. Forse proprio a questa condizione si opposero gli Spiriti Luci-
ferini, in quel loro peccato che spesso viene definito d'orgoglio. Ed è 
questo il grande dono che fecero agli uomini; dono da pagare però 
duramente. 
Che il corpo dell'uomo diventò più materiale, e che la sua coscienza si 
rivolse verso l'esterno (mentre prima era tutta interiore), è mostrato 
dall'ultima frase del brano che stiamo analizzando: "Si aprirono gli 
occhi e si accorsero di essere nudi (aruiym)". L'innocenza angelica era 
stata vinta dal peccato, ossia dalla disubbidienza. Si coprirono con "fo-
glie di fico", che da allora assunsero un significato legato alla sessua-
lità. 
È la nostra condizione attuale. 
 
ATTUALIZZAZIONE DEL TESTO 
Dove ha preso sede lo Spirito Luciferino nell'uomo? Nella colonna 
vertebrale e nel cervello / emisfero sinistro. Ed è precisamente dove 



74 

 

ha sede l'io dell'uomo! Quando noi pensiamo, è come fosse lo Spirito 
Luciferino che si esprime. Qual è l'interesse dello Spirito Luciferino? 
Di mantenerci allo stato attuale, di non farci avanzare spiritualmente, 
perché questo vorrebbe dire togliergli "il terreno da sotto i piedi", cioè 
l'ambiente che usa per sopravvivere.  
Si tratta del pensiero strettamente razionale e fondamentalmente scet-
tico, perché "vuole toccare prima di credere"; in altre parole, vuole 
restare nella materia. L'io è nato grazie all'esclusione dalla nostra co-
scienza di tutte le altre dimensioni; ma le dimensioni continuano, ov-
viamente, ad esistere, e a mostrare - per chi avesse occhi per vederle - 
l'unità fondamentale del tutto. Noi invece viviamo nella separazione, 
e l'io si assume il compito della nostra sicurezza, cioè la difesa contro 
tutto ciò che non è io: o se stesso. La mentalità dell'io è quella di essere 
al centro dell'universo, poiché tutto intorno è altro da lui. Da qui l'i-
stinto di sopravvivenza, la paura e la coscienza di separazione.  
Il Sé ci dice: "Ascoltami, perché se non lo fai morirai". L'io risponde: 
"Non è vero che morirai". Non ci è più possibile tornare alla coscienza 
beata del giardino dell'Eden: dobbiamo "mangiare il frutto", ossia at-
traversare la materia, e da essa partire per completare la nostra evolu-
zione. In realtà, dobbiamo morire alla dimensione terrena, perché 
siamo destinati a scoprire l'immortalità nella dimensione dello spirito. 
Ma finché restiamo attaccati al corpo, vige la sua legge: sopravvivi 
prima di tutto. È la legge suggerita dall'io, che sa che deve morire, e 
ne ha paura. 
Ecco che abbiamo dentro di noi la possibilità di cominciare la risalita, 
di superare progressivamente la caduta: rivolgersi ai valori dell'anima 
e voltare le spalle a quelli del corpo, ascoltando i suggerimenti del Sé, 
che sempre ci parla e ci invia messaggi. Ma per saperli cogliere dob-
biamo prima sintonizzarci sulle sue lunghezze d'onda, mentre ora 
siamo armonizzati solo su quelle dell'io.  
Per farlo, dobbiamo prima di tutto parlare col nostro io inferiore. È 
inutile cercare di eliminarlo, di ucciderlo: ricordiamo che "il serpente 
è il più astuto fra tutti gli animali". Dobbiamo approfittare delle sue 
paure, dicendogli: "Ti do una bella notizia; non è vero che morirai: tu 



75 

 

hai una fonte più grande nella quale puoi immergerti, e vivere eterna-
mente. Questa fonte è il Sé, dal quale discendi e al quale puoi tornare". 
In secondo luogo, dobbiamo renderci ricettivi della lunghezza d'onda 
nella quale il Sé trasmette. Per farlo, dobbiamo sforzarci di vedere la 
realtà che sta dietro all'apparenza mostrata dalla materia: il Buono, il 
Vero e il Bello che sono la vera sostanza dell'universo. L'Arte, la Mu-
sica, la Creatività hanno in sé questa missione. Inoltre, rendiamoci 
conto di quando stiamo mettendo barriere, confini, esclusioni davanti 
a noi, e mettiamoci al posto del Sé, che tutto abbraccia e accoglie, per-
ché sa che la separazione non è che una illusione e che non gli appar-
tiene. 
Non ascoltare l'io che ti sta dicendo: tutte storie, tieni i piedi per terra, 
e stai attento a non essere nudo! 
 
 
2. “Colto sul fatto” 

 

8Poi udirono il rumore dei passi del Signore Dio che passeggiava nel 
giardino alla brezza del giorno, e l'uomo, con sua moglie, si nascose 
dalla presenza del Signore Dio, in mezzo agli alberi del giardino. 9Ma 
il Signore Dio chiamò l'uomo e gli disse: «Dove sei?». 10Rispose: «Ho 
udito la tua voce nel giardino: ho avuto paura, perché sono nudo, e 
mi sono nascosto». 11Riprese: «Chi ti ha fatto sapere che sei nudo? 
Hai forse mangiato dell'albero di cui ti avevo comandato di non man-
giare?». 12Rispose l'uomo: «La donna che tu mi hai posto accanto mi 
ha dato dell'albero e io ne ho mangiato». 13Il Signore Dio disse alla 
donna: «Che hai fatto?». Rispose la donna: «Il serpente mi ha ingan-
nata e io ho mangiato». 
 
INTERPRETAZIONE DEL TESTO 
La prima cosa che salta all'occhio leggendo questo testo, riguarda il 
fatto che a prima vista Dio non si era accorto di quanto stava succe-
dendo nel Giardino, e ha dovuto chiederlo ad Adamo. Questo appare 
del tutto inverosimile, perciò dobbiamo supporre che l'episodio sia 
narrato dal punto di vista di Adamo, cioè dell'uomo. Che l'uomo pensi 



76 

 

di potersi nascondere a Dio dimostra che già si è allontanato dalla di-
mensione spirituale, e che è entrato pienamente nella dimensione ma-
teriale-dialettica. Dio ha dovuto interpellarlo per avere un colloquio 
con lui, ha dovuto attirare la sua attenzione, che evidentemente non 
era più a Lui rivolta. Ogni volta che anche noi pensiamo che le cose 
"di questo mondo" siano separate e indipendenti da quelle spirituali, 
rispondiamo alle leggi che reggono il piano materiale; e ogni volta che 
pregando ci sembra che Dio sia lontano da noi, ci troviamo nella stessa 
condizione di Adamo nel brano che stiamo analizzando. 
La risposta di Dio suffraga quanto già abbiamo detto nel brano prece-
dente: "Chi ti ha fatto sapere che sei nudo?" vuol dire che Adamo non 
avrebbe potuto accorgersi della sua nudità se non avesse "mangiato il 
frutto". Sapere di essere nudo, cioè avere acquisito un corpo più ma-
teriale di prima, è la conseguenza dell'uso indiscriminato dell'energia 
creatrice, che ha causato la caduta dalla GENERAZIONE alla DEGE-
NERAZIONE. In altra traduzione, la risposta di Eva è: "Il serpente mi 
ha sedotta". 
Segue poi un tipico esempio di scarica barile. Adamo risponde a Dio 
dicendo: "La donna che Tu mi hai posto accanto …" sembra quasi 
incolpare Dio, seguita da: "È colpa della donna"; Eva risponde di-
cendo: "È colpa del serpente". La conoscenza del bene e del male com-
porta libertà di scelta, ma anche - come già abbiamo visto - responsa-
bilità delle scelte che man mano si fanno. La libertà è sempre una me-
daglia a due facce: da una parte la Libertà, dall'altra la Responsabilità: 
l'una non ha senso senza l'altra. 
La libertà però non può non essere tarata sulla incapacità di fare delle 
scelte corrette, perché altrimenti potrebbe produrre danni enormi; ecco 
che allora subentra la Legge di Conseguenza: tu subirai le conse-
guenze delle tue scelte, al fine di imparare col tempo quali sono le 
scelte corrette. E di accrescere così la tua quota di libertà in funzione 
di come avrai dimostrato, attraverso scelte future, di avere compreso 
le lezioni. 
Si tratta quindi sempre di una Legge esterna, che è il lavoro evolutivo 
che Jahvè ha la missione di portare avanti per il genere umano. Ecco 
che qui la domanda: "Dove sei?" e tutte le altre, hanno questa 



77 

 

intenzione didattica nei confronti di Adamo. Il quale risponde come 
fino ad oggi gli uomini sottoposti alla Legge usano fare: non ammet-
tendo i propri errori, e dimostrare così di avere compreso la lezione, 
ma cercando scusanti, cosa che li allontana dal porre un termine alle 
lezioni necessarie. Questo durerà finché la legge non sarà interioriz-
zata, e non avranno più bisogno che un Dio - la coscienza - li richiami, 
perché saranno in contatto perenne con essa. 
Nasce quindi la disobbedienza, cioè il peccato, conseguenza inevita-
bile della legge esterna, e con esso la vergogna e la paura.  
 
ATTUALIZZAZIONE DEL TESTO 
Vergogna e paura, quindi, non appartengono alla nostra essenza, ma 
alle sovrastrutture nate dalla conoscenza del bene e del male prima di 
saperla gestire. Lo spirito, il nostro Sé, non può mai provare né vergo-
gna né paura, e non ha mai la spinta a nascondersi! Quando sentiamo 
queste sensazioni dentro di noi, sappiamo benissimo che ci stiamo 
identificando con l'io, e non con lo spirito; con cioè qualcosa nel quale 
non ha sede la nostra reale identità. Il Sé sempre ci richiama: "Dove 
sei?"; l'io risponde negandolo, nascondendosi a Lui, e accampando 
scuse e scarica barile. Ha paura. 
La regola dell'io, cioè della costruzione del corpo, è: "mors tua, vita 
mea", ed è perciò sempre attanagliato dalla paura: vuole un corpo più 
forte per sconfiggere il “nemico" (tutti gli altri), vuole un'intelligenza 
più scaltra per arrivare "prima" degli altri, vuole far parte di un gruppo 
più numeroso per sopraffare i gruppi degli altri. Vive una vita per 
niente invidiabile, sempre circospetto, sospettoso e invidioso. Cerca di 
difendersi attraverso attività fisiche e mentali alle quali attribuisce il 
potere di dargli quella sicurezza nella quale si illude di circondarsi. 
Come Adamo ed Eva si circondarono di foglie di fico. 
Ecco il nascere di quei riti scaramantici che tutti, più o meno, ab-
biamo: piccole o grandi "manie", movimenti o pensieri ripetitivi; eli-
minazione di alcune precise situazioni; abitudini di pensiero quali cri-
tica verso gli altri, o paura continua di fatti indesiderabili, e così via. 
Ogni volta che ripetiamo questi atteggiamenti o pensieri, li raffor-
ziamo e consolidiamo la nostra relazione con essi. Possiamo sforzarci 



78 

 

di eliminarli, ma di solito questo tentativo non dura molto, con il ri-
schio che tornino più forti di prima, perché la scelta viene fatta da un 
"io" contro un altro "io": non dallo spirito, che non ha alcuno scopo 
utilitaristico. Il Sé con ogni probabilità non vorrebbe eliminarli, ma 
instaurare un nuovo equilibrio dentro di noi, basato sulle sue aspetta-
tive; le difese automatiche dell'io perderanno nel tempo la loro presa. 
In fondo, non è vero che siamo totalmente preda dell'io inferiore, e che 
il Sé è lontano da noi, irraggiungibile e inarrivabile. Se rammentiamo 
che lo scopo dell'io è la costruzione del corpo e la conseguente salva-
guardia della specie, per cui vige la legge del più forte, mentre lo scopo 
del Sé è l'edificazione dell'anima, ossia tradurre l'esperienza fatta dal 
corpo in crescita interiore che risponda alla legge dell'Amore per la 
quale l'altro non è più un nemico, ma un compagno di viaggio, e il 
Servizio verso di lui è lo strumento di crescita, perché si aspira all'eli-
minazione delle barriere e dei confini di ogni tipo, e osserviamo come 
oggi le leggi fatte dall'uomo, cioè la coscienza collettiva dell'umanità, 
sia propensa alla salvaguardia e alla protezione del più debole, antite-
tica a quella del più forte, ci rendiamo conto che siamo già avanti nel 
lavoro da fare, e che siamo in buona compagnia. Quello che manca è 
la consapevolezza che è lo spirito a dettare queste nuove esigenze, ma 
ciò non toglie che sia proprio da Lui che riceviamo questo impulso. 
Renderlo cosciente ci può fare accelerare nel percorso da seguire. 
 
 
3. La maledizione 

 

14Allora il Signore Dio disse al serpente: 
«Poiché hai fatto questo, maledetto tu fra tutto il bestiame e fra tutti 
gli animali selvatici! 
Sul tuo ventre camminerai e polvere mangerai per tutti i giorni della 
tua vita. 
15Io porrò inimicizia fra te e la donna, fra il tuo seme e il suo seme: 
questo seme ti ferirà la testa e tu gli ferirai il calcagno». 
 
16Alla donna disse: 



79 

 

«Moltiplicherò i tuoi dolori e le tue gravidanze, con dolore partori-
rai figli. 
Verso tuo marito sarà il tuo istinto, ed egli ti dominerà». 
 
17All'uomo disse:  
«Poiché hai ascoltato la voce di tua moglie e hai mangiato dell'al-
bero di cui ti avevo comandato: «Non devi mangiarne», maledetto il 
suolo per causa tua! Con dolore ne trarrai il cibo per tutti i giorni 
della tua vita. 18Spine e cardi produrrà per te e mangerai l'erba dei 
campi. 19Con il sudore del tuo volto mangerai il pane, finché non ri-
tornerai alla terra, perché da essa sei stato tratto: polvere tu sei e in 
polvere ritornerai!». 
 
INTERPRETAZIONE DEL TESTO 
Ecco le conseguenze di tutto quello che è successo; conseguenze, non 
maledizioni come di solito vengono intese. Non è niente di più e niente 
di meno che la conseguenza della disobbedienza di Adamo ed Eva 
verso Dio e dell'obbedienza verso il "serpente". Qualcuno afferma che 
è impossibile che sia accaduto qualcosa non previsto da Dio, ma ricor-
diamo che la libertà è un elemento essenziale del Piano Divino, per cui 
non tutto è prevedibile; ma tutto è rimediabile, come vedremo fra 
poco.  
La prima "maledizione" è rivolta al serpente, e gli viene predetto che 
non potrà più innalzarsi dalla dimensione materiale nella quale si era 
volontariamente inserito: scenderà a livello degli animali, sia dome-
stici (bestiame) che selvatici, striscerà sulla terra e mangerà la polvere. 
Il versetto 15, il cui significato è sempre stato molto discusso, merita 
una attenzione particolare. Nessuno ha al riguardo la verità in tasca, 
come si dice. L'interpretazione cristiana che va per la maggiore è 
quella che definisce questo versetto il PROTOVANGELO; in altre pa-
role, qui si vuole vedere l'annuncio del Piano di Salvezza attraverso il 
"seme della donna" che porrà fine al controllo luciferino sull'uomo at-
traverso la nascita del Salvatore. Immediatamente dopo la caduta, le 
Gerarchie hanno dato vita al Piano per rimediare e trarre maggiore 



80 

 

profitto dall'accaduto: "Poiché hai fatto questo", mettiamo in atto il 
"Piano B".  
Per "donna" noi possiamo intendere la facoltà femminile dell'intui-
zione, in contrapposizione alla Razionalità prettamente maschile. La 
razionalità (la "testa") è sotto il controllo di Lucifero, mentre l'intui-
zione è una facoltà dello spirito ed è il mezzo con cui il Sé cerca di 
parlare all'uomo (inteso in senso generale). Kundalini, o il Fuoco spi-
nale, dorme alla base della colonna vertebrale, e lo stimolo luciferino 
della cupidigia - con il quale ha sedotto il genere umano - ha libero 
sfogo. Il frutto dell'albero della conoscenza ci impedisce l'accesso 
all'albero della vita: quando l'umanità sarà pronta, l'energia creatrice 
ora rivolta verso il basso si rivolgerà verso l'alto diventando l'albero 
della vita. 
La seconda "maledizione" riguarda la donna. In effetti, Dio non male-
dice né Adamo né Eva, ma elenca le conseguenze delle loro azioni. È 
la stessa identica cosa che succede a tutti noi: quello che la vita ci porta 
è la conseguenza delle nostre azioni passate, in questa o nella vita pre-
cedente. Ecco che così ci viene impartito un insegnamento molto im-
portante: se vogliamo un futuro privo di dolori e di prove, dobbiamo 
provvedere subito col nostro comportamento odierno. Alla donna Dio 
descrive ciò che la sua condizione ora prevede, e cioè che essendo su-
bentrata la morte in seguito alla condizione fisica, sarà necessario 
provvedere a nuovi corpi attraverso il parto, e questo le procurerà do-
lore. Inoltre, la spinta all'accoppiamento farà sì che sarà la legge del 
più forte che domina l'esistenza materiale e la costruzione dei corpi a 
prevalere. Per quanto riguarda il parto, sembra quasi che certi estremi-
sti ignoranti vogliano impedire (talvolta anche inconsciamente) che 
siano applicati rimedi al dolore, intendendo con ciò di rispettare la vo-
lontà divina nella supposta maledizione, e considerando come pecca-
minoso tutto quanto circonda la sfera - in verità "sacra" - della sessua-
lità, nascita compresa. In realtà "moltiplicare i dolori e le gravidanze" 
è niente di meno che la conoscenza di cosa succederà al genere umano 
come conseguenza della caduta. 
Rivolgendosi poi ad Adamo, Dio gli ritorce contro le sue scuse: "È 
colpa tua che mi hai messo accanto la donna", "È colpa della donna 



81 

 

che mi ha fatto mangiare il frutto".  Non maledice Adamo, ma il suolo, 
ossia profetizza all'uomo la fatica che dovrà fare per condurre la sua 
esistenza materiale. Ora, dice Dio ad Adamo, sei un essere del tutto 
terreno; prima eri un essere solare, adesso sei un essere lunare. Ci tro-
viamo infatti nell'Epoca Lemuriana, quando la Luna fu espulsa dalla 
Terra; ma come una parte del Sole rimase (e rimane) nella costituzione 
umana, attraverso l'attività del corpo etereo, anche una parte Lunare 
rimase (e rimane) attraverso l'attività del corpo emozionale. Dal Sole 
proviene l'energia vivificatrice, dalla Luna la forza cristallizzante; en-
trambe sono necessarie all'attuale umanità, consentendole di vivere 
nell'ambiente terrestre. Qualora prevalesse l'energia solare oltre l'equi-
librio necessario, l'uomo attuale ne andrebbe bruciato e distrutto; se 
prevalesse la forza lunare l'uomo diverrebbe come la superficie della 
Luna, cioè polvere arida. Prima della caduta l'uomo viveva attraverso 
l'energia solare, cosa non più possibile in seguito, e infatti Dio dice: 
"Sei polvere", cioè la polvere lunare è entrata in te, e, come conse-
guenza, subirai la morte: "in polvere ritornerai". Quando, oggi in par-
ticolar modo, le forze cristallizzanti lunari diventano troppo forti rom-
pendo l’equilibrio, troviamo il materialista incallito, che rischia di se-
guire lo stesso destino del nostro satellite naturale. 
 
ATTUALIZZAZIONE DEL TESTO 
Se nel corso dell'esistenza incorriamo in avvenimenti spiacevoli, sia 
nella salute, nella relazione con gli altri, nella nostra famiglia o nel 
lavoro, e così via, di solito la prima cosa che facciamo è cercare di chi 
è la colpa (ovviamente al di fuori di noi stessi, che siamo le vittime). 
Diciamo che "non è giusto", e che se ci fosse giustizia a questo mondo, 
cioè se ci fosse quel Dio che tutto decide e dirige e al Quale tutto è 
possibile, certe cose non avverrebbero. È esattamente quello che tentò 
di fare Adamo nel racconto della Genesi, ma Dio gli ricordò che, seb-
bene in effetti egli fu tentato, fu sua la decisione di "ascoltare la voce" 
di Eva. Sempre la nostra coscienza, essendo individui sufficiente-
mente evoluti, ci dice quello che è giusto e quello che non lo è, ma non 
sempre la ascoltiamo. Non sospettando che ciò si ritorcerà contro noi 
stessi. Sarebbe allora più opportuno cercare di rivedere, in simili 



82 

 

occasioni, il nostro comportamento, per correggere quello che non va 
d'accordo con il comando della nostra coscienza. 
Si dirà: ma ci sono persone le più disoneste possibile alle quali sembra 
che tutto vada bene, mentre le più oneste sembrano essere, al contrario, 
le più sfortunate. Appunto: "sembra"; noi non possiamo sapere che 
cosa si cela dentro gli altri, e quale sia il loro percorso evolutivo per 
questa vita. Non possiamo giudicare nessuno che non sia noi stessi, 
perché non abbiamo né il metro né l'unità di misura necessari. La sola 
cosa che dobbiamo fare, è guardare dentro di noi, senza cercare scuse. 
Anziché lamentarci perché "il mondo non è giusto", dal punto di vista 
dell'io, dovremmo guardare il mondo dal punto di vista del Sé, e allora 
ci accorgeremmo che "il mondo è perfetto", nel senso che è esatta-
mente come dev'essere, e non potrebbe essere diverso da così. Perché 
il suo scopo non è quello (egoistico) che vorrebbe l'io - d'altra parte, 
non potrebbe esserlo, perché la competizione fra i tanti io, con inte-
ressi contrastanti, non potrebbe condurre alla contemporanea soddi-
sfazione di tutti. Lo scopo del mondo è in realtà quello di fornirci una 
"Scuola evolutiva", dalle cui lezioni apprendere come avanzare me-
glio, più soddisfacentemente e più rapidamente. Guardandolo dal 
punto di vista del Sé e immedesimandoci nel Sé, accelereremo il corso 
d'apprendimento, al contrario di chi si dibatte nel proprio piccolo io, e 
diventa un ripetente irriducibile. 
 
 
4. La cacciata 

 

20L'uomo chiamò sua moglie Eva, perché ella fu la madre di tutti i vi-
venti. 
21Il Signore Dio fece all'uomo e a sua moglie tuniche di pelli e li ve-
stì. 
22Poi il Signore Dio disse: «Ecco, l'uomo è diventato come uno di 
noi, conoscendo il bene e il male. Che ora egli non stenda la mano e 
non prenda anche dell'albero della vita, ne mangi e viva per sem-
pre!». 23Il Signore Dio lo scacciò dal giardino di Eden, perché lavo-
rasse il suolo da cui era stato tratto. 24Scacciò l'uomo e pose a 



83 

 

oriente del giardino di Eden i cherubini e la fiamma della spada 
fiammeggiante, per custodire la via all'albero della vita. 
 
INTERPRETAZIONE DEL TESTO 
Siamo all'epilogo; le conseguenze di quanto accaduto prendono forma.  
Dovendo provvedere a "molte gravidanze" per i motivi già spiegati, la 
donna è diventata per definizione la madre, colei che dà vita, ed è que-
sto il significato del suo nome che compare a questo punto per la prima 
volta: Eva, "la madre di tutti i viventi". Ricordiamo che "Adamo" vuol 
dire "fatto di terra", ossia della sostanza del pianeta.  
La creazione dell'uomo, come non descrive la creazione di un singolo 
essere umano, ma Adamo rappresenta tutti gli uomini ed Eva tutte le 
donne, non è nemmeno l'azione di una sola Gerarchia spirituale: Jahvè 
è il capo di una serie di Esseri creatori, ciascuno con una specializza-
zione particolare. Nel racconto infatti, Dio parla sempre al plurale. An-
che in questo brano dice: "L'uomo è diventato come uno di noi". Da 
sempre si discute su questo plurale, perché una religione cosiddetta 
monoteista non potrebbe concepire molte Divinità. Poco credito hanno 
dato le spiegazioni nelle quali si è pensato di vedere una specie di 
"plurale maiestatis", o addirittura un riferimento alla Trinità, estranea 
al testo dell'Antico Testamento, anche perché all'inizio della Genesi, è 
scritto "Dio disse", non "dissero". La sola interpretazione credibile è 
quella che vede la cooperazione di Jahvè con la corte celeste formata 
da tante Gerarchie Creatrici. Infatti, qui Dio dice "Come uno di noi", 
non "Come noi", ed è chiaro che si riferisce alle facoltà comuni a più 
d'uno, oltre a Se stesso. Comunque sia, ecco che in questo versetto 
viene confermato il risultato promesso da Lucifero ad Eva: l'uomo ha 
ora la capacità di "conoscere il bene e il male", ossia la facoltà di 
scelta, che gli dà al tempo stesso libertà e responsabilità. 
Libertà e responsabilità, però, che nascondo un grande rischio. La 
"Cacciata" non è in effetti un castigo o una punizione, come di solito 
viene definita, ma una misura di salvaguardia nei nostri confronti, 
un'attenzione particolare verso il nostro bene, come le maledizioni al-
tro non sono che l'elenco delle conseguenze della scelta di ascoltare il 
serpente. L'uso sconsiderato della libertà acquisita evolutivamente 



84 

 

prima del tempo può infatti portare il genere umano alla sua stessa 
rovina, arrestandone l'evoluzione, e alla rovina delle forme di vita in-
feriori, danneggiando in modo irreparabile il pianeta. Al giorno d'oggi 
questa frase appare quasi ovvia, a riprova della sua validità, ma solo 
fino a poco tempo fa non era così scontato, anzi, fino al tempo "dei 
lumi" si aveva una quasi cieca fiducia nella scienza e nella tecnica - 
figlie della mente razionale - come risolutrici di ogni problema. Subito 
le Gerarchie si resero conto di questo rischio, e presero provvedimenti 
affinché l'uomo "non stendesse la mano" anche sull'albero della vita, 
oltre che su quello della conoscenza. Per quanto potenti siano le forze 
che l'uomo sa usare al giorno d'oggi, sono pur sempre le più sottili del 
piano fisico, e per quanti danni possano fare non potrebbero mai can-
cellare la vita in modo irreparabile. C'è sempre la morte pronta ad in-
tervenire per porre fine ad attività troppo rischiose messe in atto da 
una scienza molto erudita sul piano materiale, ma del tutto ignorante 
e impotente riguardo alla vita stessa. Cosa che ci salvaguarda da con-
seguenze che potrebbero estinguerci. 
Detta salvaguardia deriva dal non aver "preso anche dell'albero della 
vita e vivere per sempre". Con troppa superficialità la scienza oggi 
parla della possibilità (che per fortuna non esiste) di vincere la morte; 
pensiamoci bene: che cosa succederebbe se non ci fosse più la morte, 
se tutti vivessero per sempre? La morte è necessaria finché viviamo 
nella dimensione fisica, perché garantisce il progresso. Quando innal-
zeremo Kundalini lungo la colonna, quando cioè riconquisteremo la 
dimensione eterea, allora non dovremo più "lavorare il suolo dal quale 
fummo tratti", e i cherubini ci apriranno la via verso la conoscenza 
anche della Vita. Nell'iconografia tradizionale la missione dei cheru-
bini sembra essere quella di custodire i luoghi sacri, e il più sacro di 
tutti è il corpo umano, perché è il tempio dove risiede - sia pure non 
ancora sentito consciamente - il Sé. È per questo che i Cherubini fu-
rono messi a guardia del giardino dell'Eden, cioè della dimensione ete-
rea. 
 
 
 



85 

 

ATTUALIZZAZIONE DEL TESTO 
Dove possiamo dunque trovare questi due "alberi": della conoscenza 
del bene e del male e l'albero della vita? Dove si trova il "serpente" 
all'interno del corpo umano, e dove possiamo "schiacciargli la testa"? 
Tutte queste domande hanno una risposta univoca: nella colonna ver-
tebrale, che è l'athanor dell'Alchimista spirituale.  
Possiamo dire che il "serpente" tentatore scorre nella colonna verso il 
basso, dove si trova la sua "testa" in corrispondenza degli organi ge-
neratori, e da dove istiga alla cupidigia. La colonna vertebrale è com-
posta di tre canali nei quali scendono le correnti che gli alchimisti de-
finiscono sale, sotto la giurisdizione lunare degli Angeli, zolfo, sotto 
la giurisdizione marziana dei Luciferini con sede negli organi genitali, 
e mercurio con sede nella testa, sotto la giurisdizione dei Signori di 
Mercurio. Da una parte gli Angeli sovrintendono la parte dei nervi 
simpatici nel sistema nervoso involontario, dall'altra i Luciferini so-
vrintendono i nervi motori del sistema volontario, mentre i Signori di 
Mercurio sono per così dire in attesa che si sviluppi nell'individuo l'ot-
tava superiore di Mercurio, Nettuno, capace di accendere Kundalini 
invertendo la direzione della corrente e innalzandola verso l'alto. I Si-
gnori di Mercurio lavorano con quegli individui che si stanno prepa-
rando - sia consciamente che inconsciamente - al risveglio di questa 
corrente illuminatrice. 
Nel suo sviluppo spirituale, il cristiano interiore provoca infatti un ro-
vesciamento della forza creatrice dal suo corso discendente ordinario, 
in cui è dissipata per la soddisfazione dei sensi, a un corso ascendente 
lungo il midollo spinale tripartito. Questa duplice corrente ascensio-
nale quando giunge alla testa fa vibrare l'ipofisi e l'epifisi, risvegliando 
la vista spirituale. Kundalini allora trasforma la colonna vertebrale 
dall'albero della conoscenza retto dagli Angeli da una parte, e dagli 
Spiriti Luciferini dall'altra, nel luminoso e folgorante Albero della 
Vita, simbolizzato nel testo biblico dalla "spada fiammeggiante" dei 
cherubini. 
Ogni pensiero nobile ed elevato, la meditazione e le azioni di servizio 
disinteressato al prossimo "accende" lo spirito di Nettuno facendolo 
innalzare e diventare sempre più incandescente, fino a raggiungere la 



86 

 

testa, dove formerà un ponte fra le due ghiandole citate. La testa (il 
Golgotha) si trasforma allora dal luogo della crocifissione, cioè dove 
la nostra essenza spirituale è crocifissa nella materia, al luogo della 
Liberazione, o Resurrezione. A quel punto la DEGENERAZIONE de-
rivata dall'abuso della GENERAZIONE, si sarà trasformata in RIGE-
NERAZIONE, aprendoci la via verso la dimensione eterea e il ritorno 
al giardino dell'Eden, e potremo finalmente esclamare: "Consumma-
tum est!". 
  



87 

 

 
 

 
 
 

L’EVOLUZIONE DOPO LA CADUTA 
 

 
1. L’evoluzione della coscienza 

 
Proseguendo nell’analisi dei primi capitoli della Genesi biblica, pren-
diamo ora in esame i capitoli 4 e 5. Abbiamo detto nelle pagine prece-
denti che non vi è un solo racconto della creazione, perché il primo 
capitolo ci parla della creazione dal punto di vista della forma, per cui 
l’essere umano appare per ultimo, mentre il secondo capitolo vede 
Adamo per primo, perché descrive il processo creativo dal punto di 
vista della vita: in altre parole, lo spirito che abita nell’uomo iniziò la 
propria evoluzione manifestandosi dapprima come fase minerale, se-
guita dalla fase vegetale, dalla fase animale, e, “alla fine” come fase 
umana. La vita che abita l’uomo cioè iniziò il proprio sviluppo molto 
tempo prima dell’apparire della forma dell’uomo in quanto tale. 
Ebbene, vi è un terzo racconto della creazione, esaminata questa volta 
dal punto di vista della coscienza: è il capitolo 5. Nella nostra analisi 
faremo perciò precedere il capitolo 5 al capitolo 4. Questa sarà solo la 
prima eccezione che faremo, perché se vogliamo scoprire il messaggio 
nascosto in questi capitoli dovremo in qualche modo forzarli. Il testo 
che possediamo oggi della Bibbia, a parte tutte le osservazioni note e 
che abbiamo già evidenziato, discende dalla tradizione giudaica di na-
tura jehovitica, la quale, ed essendo di parte, trascura, quando addirit-
tura non falsifica, aspetti che darebbero più importanza ad altre tradi-
zioni, come sarebbe quella di natura massonica. Sarà quest’ultimo 
aspetto molto importante nel prosieguo del nostro discorso. 
 
Il capitolo 5 è il capitolo dei Patriarchi; sì, proprio quelli che vissero 
per moltissimi anni come Matusalemme, il quale durò più di tutti: 969 



88 

 

anni. Questo capitolo nasconde molti importanti insegnamenti, nono-
stante appaia molto semplice e didascalico nella sua stesura. Sarebbe 
errato posizionarlo storicamente non solo dopo il capitolo 4, ma anche 
dopo il capitolo 3, che abbiamo visto concludersi con la cacciata di 
Adamo ed Eva dall’Eden. Dobbiamo considerarlo, come detto, un ul-
teriore racconto della creazione, vista da un punto di vista ancora dif-
ferente. 
Si parla dunque della “genealogia di Adamo”. Se teniamo presente 
quello che abbiamo visto in precedenza, non cadremo nell’errore di 
credere i Patriarchi come successori dell’umanità sessuata: in realtà 
essi erano come Adamo. Infatti, il secondo versetto ripete pari pari 
quanto riportato nel racconto della creazione di questi:  
 
2. Quando Dio creò l’uomo, lo fece a somiglianza di Dio; maschio e 
femmina lo creò, lo benedisse e lo chiamò uomo quando fu creato. 
 
I discendenti di Adamo sono quindi come Adamo: cioè androgini! 
Come si riproducevano gli androgini? Lo vedremo fra poco. Siamo 
nella cosiddetta epoca dei “giganti”. Ci troviamo ancora prima della 
creazione di Eva; nel capitolo infatti non c’è alcun riferimento ad Eva, 
né ad Abele o a Caino, ma solo ad Adamo. Il lettore della Bibbia che 
sia ignaro degli insegnamenti esoterici al riguardo, dà per scontato che 
la storia segua i fatti che la precedono nei capitoli, come si trattasse di 
un racconto a puntate. Ma le cose non stanno così: ogni storia si so-
vrappone alle altre, perché vuole mettere in evidenza l’aspetto parti-
colare che ne costituisce il soggetto principale. 
Qual è l’aspetto messo in evidenza nel capitolo 5? Lo abbiamo già 
visto: la coscienza. 
La cosa che balza subito all’occhio nella lettura di questo capitolo, è 
la durata della vita dei Patriarchi: arriva alle soglie dei mille anni! È 
possibile questo? Dobbiamo ricorrere alla tradizione esoterica ri-
guardo la morte per comprenderne il significato. 
Per l’uomo della strada la morte significa essenzialmente la fine di 
tutto, o comunque la fine definitiva della forma che identifichiamo con 
l’identità di noi stessi. Ricordiamo ancora una volta a noi stessi che la 



89 

 

vita non è un prodotto del corpo; semmai è il corpo il risultato di una 
attività vitale. L’uomo cioè non è un corpo, ma è uno spirito che abita 
un corpo. Poiché tutto ciò che è fisico non possiede in sé la vita, ma la 
riceve, a lungo andare si consuma, non è più in grado di rispondere 
alle esigenze vitali, e deve essere riparato. Abbiamo una riparazione 
breve a livello giornaliero tramite il sonno, ma col tempo non è più 
sufficiente e giunge il momento in cui il corpo dev’essere abbandonato 
e sostituito da un altro. 
Lo spirito che chiamiamo uomo alterna di conseguenza la propria 
esperienza tra un periodo abitante un corpo (incarnazione) e un pe-
riodo privo di corpo fisico (anima disincarnata). Poiché però l’uomo 
ha acquisito evolutivamente l’autocoscienza (consapevolezza) nella 
dimensione fisica, non ricorda da incarnato l’esperienza vissuta senza 
il corpo fisico. Per questo egli chiama “morte” il “passaggio” da questa 
dimensione a quella successiva – e chiama “nascita” il passaggio da 
quest’ultima a quella fisica; in realtà sia l’una che l’altra sono solo il 
passaggio dello spirito tra le due dimensioni. 
Lo scopo delle Scuole esoteriche è quello di fare estendere la co-
scienza in modo di ritornare ad essere consapevoli in entrambe le di-
mensioni, ma ora in forma cosciente.  
 
Da ciò deduciamo che il fatto che i Patriarchi “vivessero” così tanti 
anni, non significa altro che la loro consapevolezza durò per tutto quel 
tempo, e non che i loro corpi vivessero per tutto quel tempo. L’uomo 
antico infatti - dell’antichità dei Patriarchi – non aveva ancora conqui-
stato l’autocoscienza, e viveva potremmo dire nei due mondi, nelle 
due dimensioni, in quanto l’autocoscienza non aveva ancora escluso il 
ricordo di quanto avviene fuori dal corpo fisico. Ciò era possibile per-
ché i loro corpi non erano densi come lo sono i nostri del giorno 
d’oggi. Per questo troviamo scritto che “generarono” anziché “parto-
rirono” come troveremo del capitolo 4. L’insegnamento esoterico ri-
ferisce che in quei tempi, prima della divisione in sessi, la procrea-
zione avveniva per scissione: un individuo si divideva in due, dando 
origine ad un altro essere; dove prima ce n’era uno, dopo ve n’erano 
due È logico pensare che in questo modo non andasse perduta la forma 



90 

 

di coscienza ancestrale che possedevano allora, ma la stessa conti-
nuasse lungo i diversi passaggi (“generò figli e figlie”).  
Che sia usato il termine “figli e figlie” non contraddice la mancanza 
di sessualità: ricordiamo infatti che gli esseri androgini di allora erano 
stati descritti come “maschi e femmine”. Quando nel I Capitolo si era 
parlato della creazione di Adamo (il primo essere androgino), lo si era 
descritto appunto come “maschio e femmina”, ma ciò avveniva prima 
della creazione di Eva, che secondo la interpretazione corrente 
avrebbe dovuto essere la prima donna, suggerendo l’interpretazione 
corretta che “maschio e femmina” si riferisse allo stesso Adamo. Il 
riferimento a “figli e figlie” ci indica proprio la serie di esseri generati 
dal capostipite che conservavano la sua stessa coscienza. 
Il mezzo di trasmissione dei quadri di memoria da un individuo ad un 
altro è il sangue: lo stesso sangue (o quello che allora aveva la funzione 
del sangue, del quale il nostro sangue odierno è la prosecuzione) cir-
colava nel corpo di entrambi.  
Ancora fino ad oggi il “sangue di famiglia” svolgerebbe lo stesso 
ruolo, come vediamo nelle facoltà medianiche di molte famiglie rom, 
che fino a poco tempo fa non ammettevano il matrimonio fra elementi 
estranei. Tutte le civiltà antiche – e le famiglie nobili – aborrivano il 
mescolamento del sangue, proprio perché avrebbe avuto come risul-
tato l’annebbiamento della visione dei “quadri di famiglia”. Oggi 
l’evoluzione richiede una sempre maggiore individualizzazione, per 
cui ciò che era proibito allora ha lasciato il posto a ciò che è la regola 
oggi, e viceversa. Se gettiamo uno sguardo anche non troppo indietro 
nella nostra società occidentale, troviamo che i membri di famiglia si 
sono vieppiù ristretti, e la concezione di famiglia odierna c  
Deduciamo da tutto questo ragionamento che gli anni riportati nel te-
sto del Capitolo in esame non si riferiscono agli anni di vita di un sin-
golo Patriarca, ma piuttosto alla durata della sua memoria nella co-
scienza di tutti i suoi successori – successori formati attraverso tutti i 
processi di scissione successivi. Alla fine, ci viene riferito, il Patriarca 
(cioè la sua memoria) morì; potremmo tradurre con: “svanì”. 
 



91 

 

Per tutti i Patriarchi viene ripetuta questa formula: “poi morì”, tranne 
per Enoch, per il quale viene sostituita da: “Poi Enoch camminò con 
Dio e non fu più, perché Dio l’aveva preso”. Vedremo il significato da 
dare a questa differenza e a questa frase quando esamineremo il Capi-
tolo 4. 
Per ora ci riferiamo a San Paolo in Ebrei 11:5 che traduce il passaggio 
di Genesi 5:24 con: “Enoch camminò con Dio e non lo si trovò più, 
perché Dio l’aveva portato via”. C’è qualcosa da capire in più rispetto 
alla interpretazione classica che non morì. Viene da dire: quelli prima 
di lui quindi si trovavano, contrariamente a lui. Ma dove si trovavano? 
Evidentemente non abbandonavano la Terra dell’epoca, là si “genera-
vano” nei successori; in un certo senso, per tutto quel tempo erano 
sempre presenti. Cosa che non avvenne al 365° anno di Enoch. Sem-
bra un momento di svolta: fino a 365 anni Enoch era come tutti gli 
altri Patriarchi, e generava come loro; da quel momento invece sparì 
dalla loro coscienza: “Dio lo aveva preso”, ossia abbandonò il piano 
fisico, come facciamo tutti noi oggi nel momento che definiamo 
“morte”. È perciò esattamente il contrario di quello che l’interpreta-
zione classica ha sempre sostenuto, cioè che Enoch non morì perché 
fu “portato via da Dio”; in realtà fu proprio lui il primo fra i Patriarchi 
a morire, proprio come moriamo tutti noi. 
  
Se guardiamo allo Schema seguente, vediamo che Enoch si trova giu-
sto a metà della lista dei Patriarchi: da Adamo ad Enoch = 7, da Enoch 
a Iafet = 7. 
La durata della vita (coscienza) di Enoch fu di 365 anni: una diminu-
zione di durata sorprendente, anche perché dopo di lui fu il turno di 
Matusalemme! Mario Pincherle nel suo libro “Enoch, il primo libro 
del mondo”, riferisce che ad Enoch è stata attribuita anche la stesura 
di 365 libri. Questo numero deve avere un senso particolare nei con-
fronti di questo Patriarca e della sua vita; inutile ricordare che 365 è il 
numero di giorni che comprendono un anno solare. Il riferimento al 
Sole è esplicito, e porrà Enoch come una figura centrale in tutto il Cri-
stianesimo. 
 



92 

 

2. I figli di Set e i figli di Caino. 
 

Il quarto capitolo della Genesi narra dell’episodio drammaticamente 
noto in cui Caino uccide Abele, specificando che il motivo di odio era 
il maggiore gradimento presso Jahvè dei sacrifici a Lui offerti dal fra-
tello. 
Subito dopo l’intervento luciferino, si impose una divisione fra gli uo-
mini, e nel quarto e quinto capitolo troviamo due diverse genealogie. 
La prima racconta quella di Caino, e termina con Tubalkain; la se-
conda è quella di Set, fratello di Abele, e termina con Noè. 
Dal sesto capitolo in poi, però, si continua a narrare la storia che fa 
seguito a Noè, trascurando l’altra. Perché questo? Perché la Bibbia è 
la versione Jehovitica (ossia di Jahvè), che segue la storia dal punto di 
vista dei cosiddetti figli di Set, suoi fedeli seguaci.  
Abele era un passivo pastore, e offriva i primogeniti dei suoi greggi in 
sacrificio. Caino, invece, era agricoltore, e offriva i prodotti dovuti al 
suo lavoro, alla sua intraprendenza e iniziativa; ma Jahvè non li gra-
diva. I suoi discendenti sono noti come i figli di Caino.  
 

* * * * * 
 

Vediamo ora, un po’ in dettaglio, il racconto della cosiddetta leggenda 

massonica, che narra l’altra versione della storia umana, quella che 
sta dalla parte dei figli di Caino. 
Secondo questa versione, Caino è figlio dell’unione fra Eva e lo spirito 
luciferino Samuele (il serpente tentatore), rappresentante sulla Terra 
degli spiriti suoi simili. Dopo essersi unito ad Eva - come è ricordato 
in Genesi 6:1,2 - Samuele la abbandonò, e per questo motivo i massoni 
sono chiamati “figli della vedova”. La leggenda massonica può essere 
suffragata anche da una particolare interpretazione del testo biblico: 
nella risposta che Eva diede a Jahvè che le chiedeva conto di quanto 
aveva fatto, lei disse di essere stata “ingannata” (o “sedotta”) dal ser-
pente. Questo verbo sedurre: “nash” si può pronunciare anche “nass”, 
che significa “sposare”. Ecco prendere corpo e giustificazione quanto 



93 

 

la leggenda massonica afferma; e Caino può essere il frutto di quello 
sposalizio 
Contrariamente ad Abele, quindi, che è interamente umano, sotto-
messo ed obbediente al suo creatore, Caino risulta essere semidivino, 
e porta con sé il germe dell’indipendenza, dell’iniziativa e dell’orgo-
glio. Abele infatti, pastore, si limita a pascolare le greggi donategli da 
Jahvè, mentre Caino, agricoltore, non si accontenta di quanto ha rice-
vuto, ed esprime la sua innata creatività facendo crescere due fili 
d’erba laddove ne esisteva uno solo. Attribuire ad una gelosia della 
Divinità il rifiuto delle offerte fatte da Caino, non può però esaurire 
l'argomento. Passare dall'accettazione passiva dei doni di Dio a voler 
far crescere due fili d'erba laddove ce n'era uno solo significa anche 
mettersi al di fuori della provvidenza, della dipendenza/fiducia in Dio, 
volendo "coltivare" qualcosa di proprio escludendone gli altri: è l'ini-
zio del "Mors tua vita mea" e perciò della visione dialettica. Ed è da 
ciò che discende anche la nostra attuale economia, antitetica all'ecolo-
gia, che vorrebbe invece vedere l'armonia dell'insieme. Le perfette 
leggi della natura iniziarono ad essere messe in discussione, con le 
conseguenze che oggigiorno ben conosciamo. 
 
Vi è sempre stata inimicizia fra le due discendenze, l’una rappresen-
tando lo spirito laico-progressista, che opera positivamente ed è in-
sofferente all’autorità; l’altra costituendo lo spirito sacerdotale-con-
servatore, che ha bisogno dell’autorità e delle sue leggi. Entrambe 
sono necessarie, ma da sole insufficienti, e l’evoluzione ad un certo 
punto si arresterà se esse non impareranno ad integrarsi ed unificarsi. 
Furono fatti molti tentativi a questo fine, finora però senza successo. 
Ci dice la leggenda che il luogo emblematico dove ciò doveva verifi-
carsi era il grande Tempio di Salomone. Jahvè, infatti, incaricò il suo 
Gran Sacerdote e Re Salomone di fare da intermediario per la sua co-
struzione. Salomone però, figlio di Set, non possedeva le capacità ar-
tistico-tecniche proprie dei figli di Caino per costruire materialmente 
il suo progetto, e si rivolse allora al più grande Maestro d’Arte: Hiram 
Abiff, discendente da Tubalkain. Ma il piano fallì per l’insubordina-
zione di alcuni operai di Hiram Abiff (difetto tipico dei figli di Caino), 



94 

 

e per una congiura di alcuni sacerdoti di Salomone (difetto tipico dei 
figli di Set). 
In realtà, dentro ognuno di noi albergano entrambe le tendenze, e 
l’anima umana è dilaniata dalla lotta interiore. Uccidere Abele, però, 
non risolve i problemi di Caino. 
In alcuni prevale il temperamento del cuore, laddove il calore 
dell’intuizione riesce a far tacere la mente; in altri prevale il tempera-

mento della mente, dove la luce della ragione vuole espandersi sopra 
tutto prima di acconsentire. I primi, però, sentono senza agire, e i se-
condi agiscono senza sentire, e questo provoca disagi interiori e inte-
riori tormenti, che possono condurre gli uni a castigarsi e lacerarsi la 
carne, gli altri a smarrirsi nei dedali della contorsione e speculazione 
mentali. 
Tutti noi, sicuramente, conosciamo persone di entrambi i tipi descritti. 
È questa la vera base per iniziare una approfondita conoscenza 
dell’animo umano. 
All’interno dei due temperamenti possiamo considerare tutta una serie 
di definizioni che si usa attribuire a caratteristiche e attività umane; 
eccone un esempio, con tutte le riserve che uno schema, rigido per sua 
struttura, deve sempre suggerire: 
 
passivo   attivo 
devozionale  occultista 
clericale  laico 
conservatore  progressista 
tradizionale  rivoluzionario 
cuore   mente 
jehovitico  massonico 
figli di Set  figli di Caino 
ecc. 
 
Il temperamento di nascita non può essere stravolto, rappresentando il 
tipo di esperienza da fare in una vita, le due polarità essendo integrabili 
solo attraverso l’iniziazione. I caratteri su cui noi usiamo suddividere 
l’essere umano però sono al contrario integrabili tra loro, nel senso che 



95 

 

la via pratica, la via mistica e la via intellettuale, secondo la termino-
logia che usiamo, pur trovandosi ciascuno a proprio agio maggior-
mente in un temperamento piuttosto che nell’altro, è auspicabile che, 
ad un certo punto, ricerchi di completare se stesso anche attraverso gli 
altri caratteri. 
 
Come si vede, noi non facciamo accademia, ma ci spingiamo ardita-
mente verso le cause prime che hanno portato l’uomo a divenire quello 
che è ora, perché soltanto in questo modo, con questa conoscenza, è 
possibile aiutarlo ed aiutare noi stessi. 
Siamo partiti dai primi istanti di vita dell’universo e altrettanto ab-
biamo fatto per l’uomo, ma non siamo andati troppo lontano: è come 
se ci trovassimo dentro un labirinto dalle pareti alte e minacciose, che 
ci nascondono la via d’uscita; così risulta talvolta la nostra vita. Gli 
insegnamenti del Cristianesimo Interiore ci permettono di innalzarci, 
e di osservare il labirinto dall’alto: da quella posizione, ecco che tro-
vare la strada liberatrice è molto più facile ed agevole. 
In seguito alla caduta (cioè all’obbedienza alle istigazioni luciferine), 
l’uomo si trova ora nel labirinto della degenerazione, in quanto ha 
travisato lo scopo della generazione. Come si vedrà più avanti, Jahvè 
lo conduce per mano, per portarlo verso la salvezza. Ma l’uomo non è 
in genere docile, e non si lascia guidare facilmente. Per questo, ha bi-
sogno di un aiuto superiore a quello jehovitico, capace di guidare solo 
esternamente, che gli permetta di abbandonare la strada pericolosa 
dell’involuzione, e di prendere quella dell’evoluzione spirituale, e 
della rigenerazione, tenendo nel giusto conto la ormai acquisita capa-
cità di scegliere e la libertà di agire, che tanto gli sono costate. 
A questo aspetto individuale, va affiancata una conseguenza di carat-
tere collettivo. Gli spiriti Luciferini, sfruttando il vitale dell’uomo, lo 
privano di forza, in modo che la vitalità stessa col tempo tende a dimi-
nuire. Questo a lungo andare causa un “decadimento” energetico del 
pianeta, che rischia di non riuscire più a coltivare in sé la vita. 
D’altra parte, antichi spiriti della sfera saturnia, gli spiriti delle Tene-
bre, che con l’avanzare dell’evoluzione si vedrebbero disciolti nel 



96 

 

Caos a causa del loro karma, tengono nella tenaglia del materialismo 
l’uomo, avvolgendone la mente. 
Gli spiriti Luciferini, spiriti dell’azione istigata dalla cupidigia, e gli 
spiriti delle Tenebre, spiriti della negazione, ostacolano il nostro avan-
zamento brandendo come un’arma i due poli della forza creatrice: la 
sessualità che diviene dominio di perversione e degenerazione, e la 
mente che diviene pura e astratta speculazione, attorcigliata in se 
stessa e privata della luce dell’intuizione. Luce che tuttavia è all’ori-
gine di entrambe, e che quindi noi abbiamo il compito di tornare a far 
risplendere nelle nostre vite, non lasciandoci deviare dagli Ostacola-
tori.  
È però bene comprendere correttamente qual è il ruolo degli ostacola-
tori nell'universo dove l'Amore alla fine predomina, anziché limitarci 
a "demonizzarli". Facciamolo con questo esempio: se ci spingiamo su 
per una salita, l'ostacolo è rappresentato dal terreno scosceso, che ci 
oppone resistenza e per sua natura ci spinge verso il basso. Contem-
poraneamente, però, per salire dobbiamo poggiare i piedi proprio so-
pra quello stesso terreno, senza il quale la salita non solo sarebbe im-
possibile, ma non avrebbe neanche senso. 
Al tempo stesso, perciò, l'ostacolo diventa anche il necessario stru-
mento che usiamo per superarlo, e continuare a salire. 
 
Mentre il tempo storico del racconto del Capitolo 5 al suo inizio pos-
siamo farlo risalire alla notte dei tempi (forse tra le epoche Iperborea 
e Lemuriana), per gli ultimi Patriarchi è possibile fare una datazione: 
Noè è legato al diluvio universale, e questo è rintracciabile se scor-
riamo il piano delle epoche e delle ere basandoci sul calcolo della pre-
cessione degli equinozi. Lo vedremo nel prossimo punto “3.” la spie-
gazione astronomico-astrologica della nascita e durata di epoche ed 
ere. 
 
 
 
 
 



97 

 

Patriarchi (generati) Figli di Caino (parto-
riti) 

Figli di Set (parto-
riti) 

ADAMO – 930 CAINO da Adamo = 
ABELE 

    SET – 912   Da Adamo = SET 
- ENOS 

       ENOS – 905    
          KENAN – 910    
      MAALALEEL –     895   
                IARED – 962   

                   ENOCH – 365 
da Caino = ENOCH 
            IRAD  
            MECUIAEL 

 

   MATUSALEMME – 969  MATUSAEL  
             LAMECH – 777 LAMECH  
          NOÈ – 950 da Lamech = IABAL  
       SEM – 600  da Lamech = IUBAL  
    CAM  da Lamech = TUBAL-

KAIN 
 

IAFET   
 
Quello che qui ci interessa al momento, però, riguarda l’era che ricor-
reva ai tempi di Noè. Noè è, inutile ricordarlo, collegato col cosiddetto 
Diluvio Universale. Che cosa fu il diluvio universale? Non fu altro che 
la fine dell’Epoca Atlantidea e l’inizio dell’attuale Epoca Ariana. Le 
ere sono delle suddivisioni inferiori delle epoche, per cui sia l’Era dei 
Pesci che l’Era dell’Acquario appartengono all’Epoca Ariana. 
Nell’Epoca Atlantidea l’atmosfera terrestre era pregna di umidità, 
tanto che anche il sole era visibile solo come una fonte di luce non 
perfettamente distinguibile nel cielo, come fosse in mezzo ad una fitta 
nebbia. D’altra parte, gli abitanti di quel tempo avevano ancora una 
forma di coscienza ottusa, vagamente consapevole più della relazione 
con le guide spirituali che con gli oggetti, ed individui, a loro esterni. 
Poiché, come già abbiamo accennato, l’uomo doveva concentrarsi sul 
piano fisico nell’epoca successiva, tutta l’acqua sospesa nell’atmo-
sfera dovette ad un certo punto cadere sulla superficie, e questa rivo-
luzione ambientale, questo precipitare dell’acqua fino ad allora 



98 

 

sospesa, fu l’evento descritto nella Bibbia come il diluvio universale, 
che provocò la “morte” di coloro che non erano pronti ai cambiamenti 
necessari. Il diluvio, o più correttamente l’ultimo diluvio, avvenne so-
prattutto dall’11.000 all’8.000 a.C. 
Noè fu pertanto l’inauguratore dell’Epoca Ariana, o, come è anche 
chiamata, l’Era dell’Arcobaleno; l’arcobaleno, segnale per Noè del 
termine del diluvio, è infatti possibile solo quando nell’atmosfera l’ac-
qua sospesa è tutta caduta al suolo.  
Gli antichi atlantidi respiravano attraverso degli organi simili alle 
branchie dei pesci attuali, e gli organi che oggi sono i polmoni erano 
usati per librarsi nell’aria, cosa molto più facile di oggi dove l’aria è 
oltremodo più rarefatta. Nel tempo si formò una modificazione nel 
loro organismo, così da giungere all’appuntamento con l’Epoca 
Ariana in grado di respirare attraverso i polmoni trasformati. Ogni 
cambiamento evolutivo necessita di un cambiamento sia interiore che 
esteriore e ambientale per potersi realizzare. Per chi non è pronto e 
non si è preparato per tempo, vale l’avvertimento evangelico: “Prepa-
ratevi, perché i tempi sono vicini”. La conseguenza di un non adatta-
mento è l’arretramento e il ritardo evolutivo, che, sempre nel Vangelo, 
è definito “perdizione”. 
 
È interessante riportare anche in questo caso la versione della Leg-
genda Massonica riguardo al Diluvio. Mentre Noè, avvertito da Jahvè, 
costruiva la sua Arca per salvare i Figli di Set, l’ultimo discendente 
dei Figlio di Caino, Tubalkain, fece anch’egli un tentativo per salvare 
la sua gente. Li condusse su alte montagne dove si accinse ad un’opera 
immensa di scavo di caverne, nelle quali pensava che potessero tro-
vare riparo. Purtroppo ciò non si realizzò, e Tubalkain stesso ne fu 
l’unico superstite assieme a suo figlio. La sua discendenza tuttavia 
proseguì, fino ad arrivare ad Hiram Abiff e alla sua opera in collabo-
razione con Salomone per la costruzione del grande Tempio a Geru-
salemme. 
 
Facciamo un bel salto e torniamo per un attimo ai giorni nostri. Ora ci 
troviamo alle soglie di un tempo “vicino”, l’Era dell’Acquario che sarà 



99 

 

l’ultimo gradino prima del passaggio alla Sesta Epoca (profetizzata 
dall’apostolo Giovanni nell’Apocalisse), e l’adattamento necessario 
vedrà un’atmosfera ancora più sottile e rarefatta, eterea ed elettrica, e 
solo chi avrà costruito al proprio interno il nuovo organo potrà prose-
guire regolarmente la sua evoluzione. Questo organo è il cosiddetto 
“corpo di luce”, o “corpo radioso”.  
Il corpo radioso è composto dai due eteri superiori del corpo vitale, 
che dovranno svilupparsi a scapito dei due eteri inferiori legati alla 
sopravvivenza fisica, fino a formare un poco alla volta un veicolo a se 
stante, solo con il quale potremo un domani accedere alla Sesta Epoca, 
per incontrare il Cristo, come Lui ci ha promesso, “fra le nubi”. È la 
cosiddetta Parusia. 
E come si sviluppa il corpo-anima? Con la devozione e il servizio di-
sinteressato al prossimo. 
Stiamo assistendo a molti eventi anche drammatici a livello globale; 
con ogni probabilità altri dovranno arrivare, e il modo migliore, e forse 
unico, per superarli dovrà essere quello di sapersi adattare per tempo. 
L’Era dell’Acquario pretende una forma sociale diversa da quella 
dell’Era dei Pesci: non più autorità esterna, ma individualità responsa-
bile; non più delega del potere, ma assunzione diretta delle decisioni; 
non più ricchezza egoistica, ma condivisione e solidarietà. 
Che cosa succederà a chi non sarà pronto? Prima di tutto è necessario 
sottolineare che ciascun essere umano è espressione di una scintilla 
divina o Mònade, che in quanto tale è parte di Dio. E poiché nessuna 
parte, apparentemente separata da Dio, può andare perduta, non esiste 
la cosiddetta “condanna eterna”, ma verranno messe in atto tutte le 
possibilità affinché anche quello spirito possa riprendere, prima o poi, 
il suo cammino evolutivo. Di sicuro dovrà soffrire, perché si troverà 
in un ambiente non originariamente pensato per il suo scaglione di 
anime.  
Già da oggi possiamo intravedere una polarizzazione di pensiero fra 
gli esseri umani, perché in prossimità delle scadenze evolutive sempre 
si manifesta una divisione più netta, in quanto quando verrà il mo-
mento, o meglio quando il tempo sarà scaduto, non ci potranno essere 



100 

 

mezze misure; come dice il Vangelo “gli uni da una parte e gli altri 
dall’altra”.  
Un esempio evidente lo possiamo trovare nella scienza medica: do-
vrebbe essere ormai assodato, anche a livello scientifico, che l’essere 
umano è in essenza definibile come una vibrazione, una frequenza di 
luce. Eppure accanto a medici che si stanno rendendo conto di questo 
e utilizzano questa concezione per curare e guarire, ci sono quelli che 
continuano a negarlo strenuamente, volendolo considerare solo come 
un insieme di sostanze ed energie fisico-chimiche, e così facendo non 
si rendono conto che stanno abbassando anche il loro stesso tasso vi-
bratorio. L’ambiente dove vivranno gli uni non sarà ad un certo punto 
più abitabile dagli altri, per cui si renderà necessaria una suddivisione 
netta e si addiverrà ad una specie di due pianeti distinti: uno eterico, 
dove i promossi alla nuova dimensione, avendo sviluppato gli eteri 
superiori, potranno proseguire nella loro evoluzione regolare, e uno 
ancora fisico per i ritardatari – la cosiddetta “Ottava Sfera” costruita 
con gli eteri inferiori, ossia con l’elettromagnetismo oggi sempre più 
dilagante - che prima di disgregarsi darà la possibilità a questi ultimi 
di recuperare il cammino perduto.  
È interessante notare che questi, non vedendo più coloro che li hanno 
sopravanzato e sono passati nella nuova dimensione, dirà di essi, come 
dissero i Patriarchi nei confronti di Enoch: “Non li troviamo più”; 
nella diatriba concettuale penseranno che erano loro nel giusto, e gli 
altri sono morti. 
 
 
3. Ere astronomiche ed astrologiche  

  
Senza voler entrare in un racconto troppo tecnico, possiamo dire che 
l'orbita ellittica della Terra attorno al Sole - che è alla base della cicli-
cità di tutti gli aspetti della vita nel nostro pianeta – è condizionata 
evolutivamente dal terzo movimento della Terra: la nutazione, per il 
quale l'equinozio di primavera o punto vernale (il punto in cui il sole, 
nell’emisfero settentrionale, incrocia l'equatore salendo verso nord) si 
sposta leggermente indietro ogni anno, mutando la corrispondente 



101 

 

costellazione zodiacale celeste dell’eclittica. Dall'orbita ellittica e 
dall’inclinazione dell’asse terrestre dipendono le stagioni annuali, 
dalla nutazione le "stagioni" evolutive, ossia la nascita e il declino 
delle civiltà.   
Il Grande Anno Siderale, cioè il periodo temporale necessario affinché 
il punto vernale attraversi per nutazione tutte e 12 le costellazioni dello 
zodiaco, è di circa 26.000 anni, e per attraversare una costellazione 
(26.000 : 12) impiega circa 2100 anni.  
Le "ere precessionali" iniziarono in Capricorno, agli albori dello svi-
luppo dell'uomo. Possiamo considerare questa fase e le cinque succes-
sive sotto una scala di grandezza cosmica, poiché il tempo trascorso è 
incalcolabile e non ci è possibile quantificarlo. Le cinque fasi consi-
derate sono: quella del Sagittario, dello Scorpione, della Bilancia, 
della Vergine e del Leone. In queste ere si svolgeva l’Epoca Atlanti-

dea. 
Il termine di questo grande periodo è segnato dall'ingresso del punto 
equinoziale in Cancro, cosa che segnò l'ingresso nell'Epoca Ariana. 
In questa l'uomo prese sempre più una parvenza simile a quella d'oggi.  
Ogni Epoca si divide, secondo le varie scuole, in 6 o in 7 sezioni, dette 
"Ere". I punti dell’eclittica in cui il Sole attraversa l’equatore ogni 
anno avvengono in Cancro e in Capricorno: da essi perciò facciamo 
nascere e terminare le Ere. Abbiamo perciò nell'Epoca Ariana, l'Era 
del Cancro (che seguì quella del Leone), dei Gemelli, del Toro, 
dell’Ariete, dei Pesci, dell’Acquario e del Capricorno. L’Era del Ca-
pricorno non apparterrebbe a rigore all’Epoca Ariana, ma dovrebbe 
essere la prima dell’Epoca successiva, la quale però si spera veda il 
salto alla dimensione eterea; di conseguenza, l’Era del Capricorno ri-
marrebbe l’ultima, e viene aggiunta a quella dell’Acquario come risul-
tato finale del lavoro in essa svolto. 
Secondo se contiamo la durata di un’Epoca formata da 6 o da 7 Ere, 
la sua estensione varierà da 13.000 a 15.000 anni circa. Come l’essere 
umano d’oggi deve incarnarsi almeno due volte ogni 2000 anni (una 
costellazione) per fare sperienza sia in un corpo maschile che in uno 
femminile, allo stesso modo il ciclo zodiacale della Terra alterna 2 
Epoche, una di segno femminile (dal Cancro al Capricorno) e una di 



102 

 

segno maschile (dal Capricorno al Cancro). Ne deduciamo che ogni 2 
Epoche inizia un lavoro del tutto nuovo, mentre fra le stesse c’è mag-
giore continuità. In pratica le Epoche si possono dividere fra: Po-
lare/Iperborea; Lemuriana/Atlantidea; e Ariana/Nuova Gerusalemme. 
L’Era del Capricorno vedrà perciò il passaggio alla coppia d’Epoche 
successiva. 
 
Nel 12° capitolo dell’Esodo vediamo la storia del popolo ebraico che 
si prepara per fuggire dall’Egitto, sacrificando gli agnelli il cui sangue 
doveva essere un segnale che lo contraddistingueva rispetto agli Egizi. 
A metà circa dell’Epoca Ariana, Mosè (il cui nome significa “salvato 
dalle acque”) lo condusse dalla terra del Toro (l’Egitto) all’Era 
dell’Ariete. Fu nell’Era dell’Ariete che Akenaton e Mosè apparvero in 
Egitto, lanciando la grande religione solare monoteistica che era de-
stinata a trasformare il mondo per preparare la venuta del Cristo. 
Conserviamo ancora qualche reminiscenza culturale e storica di ere 
che ci hanno precedute, ed è ancora vivo, ad esempio, il ricordo pro-
veniente dall’Era del Toro in qualche tradizione popolare come mito 
del toro, con diverse ritualità. In Egitto, all'ultimo passaggio nel Toro, 
il toro era considerato un animale sacro. Quando i pionieri che dove-
vano dare inizio all’era successiva passando attraverso le acque del 
Mar Rosso (Cancro) guidati da Mosè, dopo i famosi e simbolici qua-
ranta anni (Cancro, Gemelli, Toro, in procinto di entrare nell’era suc-
cessiva), approfittando di una sua assenza tornarono ad adorare il “Vi-
tello d’oro” (Toro), risvegliarono ad un certo punto l’ira di questi, poi-
ché così tradivano lo scopo della sua missione, che doveva inaugurare 
l’era successiva. Altro mito è quello del dio solare Mitra, che uccise il 
toro trascinandolo all’indietro. 
Nell'Era dell’Ariete nacque Gesù, che infatti è detto il "Buon pastore", 
e cercava di salvare "le pecorelle".   
Seguì l'Era dei Pesci, che è l'attuale. Simbolo dei primi cristiani era il 
pesce, e i vescovi indossano un copricapo a forma di pesce. Caratteri-
stica dell'Era dei Pesci è in pratica tutto ciò che riconosciamo come 
autorità esterna, come valore di massa, come tradizioni ed educazione 



103 

 

depositate nell'inconscio collettivo. Siamo però ormai agli sgoccioli di 
quest'era, e le influenze della prossima si fanno già da un po' sentire.  
Quest'ultima sarà la tanto attesa Era dell'Acquario, che porta fin d'ora 
insofferenza verso l'autorità esterna, ricerca di autonomia, rivoluzioni 
sociali e anche tecnologia avanzata, soprattutto l'elettronica, che astro-
logicamente è retta dal governatore dell'Acquario, il veloce Urano; an-
che la velocità che contraddistingue i nostri tempi è caratteristica di 
questo pianeta etereo. 
Nello schema b che segue vediamo l'inizio effettivo, astronomico, 
delle ultime Ere, oltre l'inizio e la fine della corrispondente influenza: 
nel periodo di tramonto di un’Era precedente sta già sorgendo quella 
futura. Teniamo presente che le date riportate sono indicative, perché 
l’ampiezza delle diverse costellazioni è variabile.  
Non possiamo, con lo stesso metro di grandezza, risalire al conteggio 
del tempo fino agli albori dell'evoluzione; ci sono sempre spirali den-
tro spirali, e ricapitolazioni dentro ricapitolazioni, per cui sarebbe er-
rato allargare lo schema mantenendo la stessa unità di misura. Per ren-
dere visualizzabile lo schema generale dobbiamo considerare almeno 
tre scale diverse, tenendo presente che il termine "anno" (una rivolu-
zione della Terra attorno al Sole) ha senso solo dopo la formazione del 
sistema solare. Per questo possiamo sviluppare lo schema generale, 
suddividendolo in scala cosmica, zodiacale e solare. 
La spirale evolutiva dell'umanità termina, nello schema a che segue, 
con l'inizio dell'era del Capricorno (dopo la prossima era dell'Acqua-
rio), quando, se essa sarà pronta, potrà effettuare il salto evolutivo 
verso la dimensione eterea. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



104 

 

 
 
 
 
(schema a) 

 



105 

 

(schema b) 

 
Costruiamo a questo punto lo schema evolutivo dei vari passaggi nelle 
ultime epoche precessionali: 
 

G
ra

nd
e 

A
nn

o 
S

id
er

al
e 

 
26

.0
00

 a
nn

i c
ir

ca
 

Epoca 
Atlantidea 

 Rmoahal 

 Tlavatli 

 Toltechi 

 Turanici  

 Semitica originaria 

 Paleo-Mongolica 

Epoca 
Ariana 

 Paleo-Indiana 

 Paleo-Persiana 

 Egizio-Babilonese 

 Greco-Romana 

 Occidentale 

 Russo-Slava 

 Nuova 
Gerusalemme 

 Americana  

  
 

 
 



106 

 

4. Atlantide 
 

La prima traccia storica che possediamo nei “miti” è la storia di At-
lantide. Come appare alla indagine chiaroveggente la vita nel conti-
nente atlantideo? Chi è stato in grado di risalire con lo sguardo inte-
riore fino a quei tempi, ci ha riferito come verso la fine dell’epoca 
Atlantidea, con l’asciugarsi progressivo della terra, un vero e proprio 
giardino apparve nel luogo ora occupato dall’oceano Atlantico. Alberi 
giganteschi crebbero in una meravigliosa foresta tropicale, ma l’umi-
dità si era fatta così forte e fitta che praticamente con gli occhi che 
possediamo oggi non saremmo in grado di distinguere quasi nulla; 
condizione comune a tutto quel pianeta. Nel tempo questa fitta nebbia 
si condensò in un’enorme nube che lo circondò interamente. Gli uo-
mini di allora possedevano un corpo che possiamo definire fisico, ma 
la loro coscienza era ancora incentrata nei piani sottili, e ciò che scor-
gevano dei loro simili era l’aspetto sottile più che quello fisico. Le 
tradizioni del diluvio – comuni praticamente a tutte le cosmogonie di 
ogni religione sulla terra – descrivono quanto accadde in seguito: 
l’umidità accumulata nella grande nube planetaria cominciò a cadere 
sottoforma di pioggia, e invase tutti i luoghi che prima erano stati con-
siderati delle valli abitabili. L’umanità si spinse così nella ricerca di 
salvarsi in luoghi sempre più elevati della crosta terrestre, dove tuttora 
vive. Molti racconti biblici nascondono fra gli altri significati anche il 
racconto di questo esodo: l’episodio già ricordato del diluvio univer-
sale, ma anche nella descrizione della fuga dall’Egitto sotto la guida 
di Mosè, e nel passaggio miracoloso attraverso il Mar Rosso, possiamo 
riscontrare una citazione di questo fatto, che era rimasto nelle tradi-
zioni e nei miti tramandati oralmente (la prima metà dell’Epoca Ariana 
risentiva ancora – fino alla quarta Era dell’Ariete – di un ambiente e 
di una cultura che ricordava Atlantide). 
La densa atmosfera atlantidea favoriva anche l’ingegno di quegli abi-
tanti, che avevano costituito una civiltà assai avanzata, sia pure con 
modalità diverse da quelle alle quali noi siamo abituati. Le costruzioni 
ad esempio potevano essere erette con maggiore facilità, e ancora oggi 
l’archeologo rimarrebbe stupito davanti a resti di edifici residui che 



107 

 

hanno sfidato i millenni, usando tecniche che oggi non sapremmo ri-
petere. Oppure oggetti volanti che solcavano le nebbie innalzandosi 
dal suolo; quando le nebbie iniziarono ad allentarsi, questi oggetti non 
trovavano più il loro sostentamento e cominciarono a verificarsi inci-
denti aerei di fronte ai quali inizialmente i loro costruttori non riusci-
vano a individuare le cause.  
Nulla avviene in modo subitaneo in natura, e il cambiamento di con-
dizioni esterne richiede un mutamento anche dell’organismo di chi 
vive in dette condizioni. Uno scienziato moderno ha proposto il ter-
mine di “exattamento” per definire l’evoluzione di organi corporei che 
nel tempo hanno cambiato totalmente la loro funzione. È quanto av-
venne nei nostri antenati di Atlantide: in quella atmosfera densa non 
era possibile respirare come facciamo noi oggi; questa funzione avve-
niva con organi simili alle branchie dei pesci attuali, e gli antenati dei 
polmoni servivano loro per librarsi nella densa atmosfera che li cir-
condava. È nota anche alla scienza evoluzionista moderna la muta-
zione tra vescica natatoria e polmoni avvenuta nel passaggio da orga-
nismi acquatici ad anfibi. Il processo che vide un ambiente progressi-
vamente sempre più asciutto portò quindi anche ad una modifica 
nell’organismo che doveva adattarsi per sopravvivere, e alla fine solo 
coloro nei quali questo era avvenuto poterono salvarsi. Per inciso pos-
siamo dire che questo processo accompagna sempre l’evoluzione, e al 
giorno d’oggi il cambiamento necessario riguarda la costruzione del 
corpo radioso etereo: nel passaggio che dovremo in futuro affrontare 
dall’Epoca Ariana alla Nuova Gerusalemme solo chi sarà dotato di 
questo veicolo potrà proseguire regolarmente la propria evoluzione nel 
“nuovo cielo e nuova terra” che già si sta formando. Nel passato era 
un processo automatico; in futuro dipenderà dal nostro individuale 
comportamento. 
Anche allora ci volle del tempo perché il tipo di coscienza spirituale 
si trasformasse nella consapevolezza esclusivamente materiale che ab-
biamo oggi. Nel “giardino” gli uomini si vedevano, per così dire, tra 
loro a livello sottile: potevano scorgere l’anima dell’altro, e non era di 
conseguenza possibile la menzogna e il raggiro, che sarebbero subito 
stati evidenti dalle conformazioni del corpo emozionale; era infatti 



108 

 

assai sfumata la distinzione fra “l’io” e “l’altro”, poiché la coscienza 
era come navigasse, in un certo senso, in una specie di mare emozio-
nale (oltre al mare di nebbia infuocata a causa dei vulcani attivi che li 
circondava fisicamente). Col risalire ad altitudini superiori, e con lo 
sfogo nella pioggia dalla grande nube, l’atmosfera iniziò a schiarirsi; 
l’uomo sviluppò la vista esteriore e cominciò a vedere l’altro “faccia 
a faccia” per la prima volta.  
L’io aumentò sempre più la sua presa sulla coscienza, mentre dall’altra 
parte – come spesso avviene – una conquista evolutiva porta con sé la 
perdita di un’altra facoltà precedente: la relazione, anzi il legame con 
le guide superiori andò spegnendosi sempre più, e la sicurezza nella 
quale l’uomo aveva fino ad allora vissuto fu sostituita dalla paura e 
dall’incertezza. E con essa la nostalgia per l’Età dell’Oro perduta. 
Un’altra fondamentale perdita fu conseguenza del rischiararsi dell’at-
mosfera che avrebbe traghettato l’Epoca Atlantidea verso quella 
Ariana: il senso di continuità della vita. Per quanto i corpi atlantidei 
fossero molto più eterei di quelli nei quali siamo incarnati oggi, veniva 
il momento in cui anch’essi dovevano essere abbandonati per consun-
zione, e sostituiti con veicoli nuovi. Il passaggio da un corpo ad un 
altro però non era quasi avvertito dalla coscienza degli atlantidei, per-
ché, come detto, essa era incentrata più nei piani superiori che nel 
piano fisico. Come quando noi cambiamo casa, il fatto di trasferirci 
non provoca una rottura nella nostra coscienza, così era per loro pas-
sare da un corpo ad un altro. La crescita di importanza dell’io e la 
perdita di contatto col mondo e con gli esseri dei piani sottili causò 
però, un po’ alla volta, il concentrarsi della coscienza nel corpo, con 
la conseguenza che nel corso del trasferimento la memoria – che era 
legata all’io incarnato in quel veicolo – svaniva nella consapevolezza, 
e l’idea della morte fece così il suo ingresso nella storia della coscienza 
umana. 
Dopo la caduta conseguente al diluvio, eredità di quella civiltà sono 
reperibili in altre civiltà post-atlantiche, fra le altre in Egitto e in Ame-
rica (centrale e meridionale soprattutto), i cui reperti archeologici mo-
strano somiglianze – come la costruzione di piramidi – che altrimenti 
sarebbero di difficile spiegazione. Al di qua e al di là dell’Atlantico 



109 

 

gli eredi della civiltà Atlantidea cercarono di proseguire, dando un 
nuovo inizio alla storia della civiltà umana. La costruzione delle pira-
midi d’Egitto è molto più antica di quanto gli egittologi moderni so-
spettino. 
 
Una domanda legittima che sorge spontanea a questo punto, riguarda 
il confronto fra le epoche descritte dalla scienza esoterica e quelle della 
scienza materiale basata sui reperti fossili. Questa ultima parola stessa 
chiarisce come le possibilità della scienza sono ristrette ad un pianeta 
prima di tutto già espulso dal sole, e poi già almeno in parte solidifi-
cato. Anche perché la misura temporale e lo scandire stesso del nostro 
tempo deriva dalla rotazione della Terra attorno al Sole. 
Risulta pertanto impossibile alla scienza rintracciare – oltre natural-
mente ai Periodi precedenti quello della Terra, completamente al di 
fuori dell’indagine accessibile - l’epoca Polare, perché allora la Terra 
era ancora unita al Sole, e la prima parte dell’epoca Iperborea fino 
all’espulsione del nostro pianeta. Le ultime ricerche scientifiche da-
tano l’inizio dell’universo a 15 miliardi di anni fa, l’inizio della Via 
Lattea a 5 miliardi di anni fa e la nascita della Terra a 4,5 miliardi di 
anni fa. Tutto questo tempo la scienza lo chiama Eone Priscoano, al 
cui termine inizia l’Eone Arcaico, a circa metà del quale possiamo far 
risalire l’epoca Iperborea, fino a circa 570 milioni di anni fa, con la 
fine anche dell’Eone Proterozoico. 
Nello schema qui che segue diamo alcune possibili indicazioni sulla 
corrispondenza relativa alle epoche che seguirono: 
 

Eone Fanerozoico 

 Epoca Lemuriana 

570 mi-
lioni di 
anni fa 

Era  
Paleozoica 
(Primiario)  

Cambrico  

Ordovinico 
Sigg. Venere e Mercurio 
Atomo-seme della mente  

250 mi-
lioni di 
anni fa 

Era  
Mesozoica 
(Seconda-
rio) 

Triassico  
Cenozoico  

Espulsione della  
Luna 
Differenziazione in sessi 



110 

 

60 mi-
lioni di 
anni fa 

Terziario 

Eocenico  
Perfezionamento e solidi-
ficazione del corpo 
umano 

Oligoce-
nico 
Miocenico  
Pliocenico  

 Epoca Atlantidea 

1,8 mi-
lioni di 
anni fa Quater-

nario 

Prime razze atlantidee 
Homo sa-
piens nean-
dertalensis 

Semiti originari 

11.500 
anni fa 
circa 

Affonda-
mento di At-
lantide 

Diluvio universale 
Inizio dell’Epoca  
Ariana 

 
Giunti così nella nostra carrellata storica agli albori della nostra Epoca, 
siamo in grado ora di fare il punto della situazione, completando il 
quadro dei veicoli della personalità e dell’individualità che compon-
gono e contraddistinguono l’uomo di oggi, cioè ciascuno di noi. Lo 
spirito dell’uomo è penetrato nei propri veicoli attraverso la mente, 
trasformando il corpo nel tempio dello spirito; il luogo cioè che dob-
biamo imparare a considerare da questo punto di vista come il più sa-
cro che calca la Terra. È quest’ultimo concetto che forma la base del 
Cristianesimo interiore, dove la sacralità nella sua accezione comune 
(e anche nel significato etimologico del termine) di “qualcosa che non 
si può toccare” viene estesa intendendo come sacro ciò che contiene 
in sé lo spirito. In definitiva, dal punto di vista esoterico tutto è spirito, 
non essendo la materia null’altro che spirito cristallizzato. Lo spirito è 
l’unica realtà dell’universo, che per dare la possibilità di evolvere a 
schiere innumerevoli di esseri di molteplici gradi di progresso, crea 
l’illusione della separatività che quegli esseri percepiscono con i loro 
sistemi sensoriali. 
 
Esaminiamo insieme i 7 veicoli che formano l’uomo nell’interezza 
della sua costituzione: 
 



111 

 

Piano di vita Veicolo dell’uomo 

Spirito Divino 
Sé  Individualità Spirito Cristico 

Spirito Umano 
Piano del Pensiero Corpo mentale 

Personalità 
Piano Astrale Corpo emozionale 
Piano Fisico-Etereo Corpo vitale 
Piano Fisico-Chimico Corpo fisico 

 
Un altro esercizio molto utile che potremmo fare tutti, è quello di ri-
leggere i passi biblici distogliendo l’attenzione che siamo portati a 
dare al contesto storico e ai personaggi narrati, e di trovarne una ap-
plicazione pratica e una spiegazione attuale rispetto alla quotidianità 
che stiamo vivendo. Così facendo, quei passi assumeranno un valore 
più pregnante per noi, e saremo in grado di svelarne il vero messaggio, 
che a noi è diretto. Forse è quanto ha fatto il sommo poeta all’inizio 
del suo capolavoro, pensando a quello che abbiamo ora detto rispetto 
alla metà involutiva dell’evoluzione umana, con i seguenti versi: 
 
“Nel mezzo del cammin di nostra vita, 
mi ritrovai per una selva oscura, 
che la diritta via era smarrita.” 
 
A metà del suo cammino evolutivo, dunque, l’individualità spirituale 
che si incarna per acquisire esperienza e autonomia smarrisce, in parte, 
se stessa. In realtà, originariamente ciò non era previsto fino a questo 
punto, ma il processo di evoluzione è, ad un certo momento, scappato 
di mano, se così si può dire, agli Elohim, e l’uomo ha perso di vista la 
sua vera identità spirituale. Nell’universo ogni avvenimento è una op-
portunità per migliorare, e questo viene ottenuto grazie al SERVIZIO 
verso gli altri di entità elevate, che agiscono non già per necessità, ma 
per amore disinteressato, trasformando il male in bene maggiore. Un 
nuovo, più glorioso piano per l’uomo fu dunque inaugurato per con-
sentirci di recuperare le dimensioni “perdute”. È quanto esamineremo 



112 

 

nel prossimo capitolo, cercando di trovare risposta alla domanda ini-
ziale: Perché esiste nel mondo il dolore e la morte? 
 
Il simbolo della stella a sei punte (il cosiddetto “Sigillo di Salomone”) 
rappresenta le due fasi evolutive: quella discendente che chiamiamo 
di involuzione, nel triangolo con la punta rivolta verso il basso; e quella 
ascendente di evoluzione, nel triangolo con la punta verso l'alto. Nel 
suo insieme, perciò, "la stella ci indica il cammino" che abbiamo già 
percorso, e ci prefigura il sentiero che siamo chiamati a calcare. 
Da un altro punto di vista possiamo dire che il triangolo con la punta 
verso il basso rappresenta la discesa dello spirito nella materia, ossia 
la fase d’involuzione, mascolina, emissiva e positiva, mentre il trian-
golo con la punta verso l’alto rappresenta il perfezionamento e affina-
mento della forma grazie all’intervento dello spirito su di essa, ossia 
la fase d’evoluzione, femminina, ricettiva e negativa. Entrambe con-
corrono allo sviluppo equilibrato dell’uomo inserito nel processo evo-
lutivo. 
 
 
 
 
 

 
 

 
5. Da Noè alla Torre di Babele 
 
Al punto in cui siamo giunti nella storia, l’uomo stava perdendo sem-
pre più la sua relazione con la Divinità che, nella forma crepuscolare 
di coscienza che possedeva, si manifestava interiormente e ne era sem-
pre stata la guida che dall’esterno lo dirigeva. Da quel periodo storico 
in poi questa coscienza andava svanendo, e l’uomo si ritrovava per la 
prima volta veramente solo. Jahvè Dio stesso lo riconobbe, quando 
disse che “il timore e il terrore” sarebbero comparsi sulla terra. 



113 

 

Gli indicò infatti quale avrebbe dovuto essere da allora in poi la sua 
guida, dove trovarla e dove riconoscere la sua volontà: 
 
8,22. Finché durerà la terra, seme e messe, freddo e caldo, estate e in-
verno, giorno e notte non cesseranno. 
 

9,12-13. Dio disse: “Questo è il segno dell'alleanza, che io pongo tra 
me e voi e tra ogni essere vivente che è con voi per le generazioni 
eterne. 
Il mio arco pongo sulle nubi ed esso sarà il segno dell'alleanza tra me 
e la terra. 
 
In altre parole, nelle leggi naturali ora la Divinità si manifestava 
all’uomo; e queste leggi contemplavano qualcosa che l’uomo atlanti-
deo non aveva potuto conoscere: l’alternanza e la ciclicità della natura. 
La densa atmosfera che fino a prima lo circondava gli aveva impedito 
di osservare era funzionale alla coscienza interiore e alla relazione con 
l’esterno basata più sui piani sottili che sul fisico.  
Quando restiamo trascinati dalla bellezza di un paesaggio primaverile, 
abbagliati dalla luminosità di un pomeriggio estivo, inteneriti dai co-
lori dell’autunno e spinti all’introspezione dalla mancanza di colori 
dell’inverno con il bianco che tutto ricopre, in tutte queste sensazioni 
dovremmo saper riconoscere la mano che Dio ci tende e il suo mes-
saggio rivolto a noi per incontrarlo interiormente. L’atmosfera lucida 
che ci permette di vedere distintamente fuori di noi è il mezzo che 
dobbiamo oggi utilizzare per sostenere e nutrire la nostra Divinità in-
teriore. 
I versetti su riportati ci autorizzano quindi ad una ulteriore interpreta-
zione che riguarda soprattutto l’uomo d’oggi. Suona quasi come un 
invito a conoscere meglio, cioè a studiare la natura; l’uomo deve oggi 
invertire il percorso di conoscenza e radicarlo dentro di sé per espri-
mere la propria creatività all’esterno.  
 
Tutta l’umidità che era sospesa in Atlantide cominciò così a precipi-
tare sul suolo dando origine al noto Diluvio Universale. Noè da parte 
dei Figli di Set e Tubalkain da parte dei Figli di Caino cercarono di 



114 

 

salvare più persone possibile, come abbiamo visto, e alla fine com-
parve in cielo il primo arcobaleno della storia: l’arco di Dio. Per i po-
chi superstiti le condizioni erano ora propizie per il nuovo passo di 
coscienza che si rendeva necessario: la conquista del mondo fisico.  
Per agevolare questo compito Dio diede all’uomo un cibo adatto allo 
scopo, che lo avrebbe allontanato sempre più dalle dimensioni spiri-
tuali: la carne. 
 
9,3. Quanto si muove e ha vita vi servirà da cibo: vi do tutto questo, 
come già le verdi erbe. 
 
Accanto al cibo carneo, era necessario introdurre uno “spirito” esterno 
che sostituisse lo spirito interiore che ora era diventato muto. La carne 
degli animali non poteva essere assimilata dalle forze interne 
dell’uomo, contenendo le forze astrali degli animali che lottavano per 
imporre loro l’autonomia che le caratterizzava. Per questo fu intro-
dotto il vino accanto alla carne, che fino ad oggi accompagnano le ta-
vole di molti di noi. In futuro, quando l’uomo si sarà abbastanza ubria-
cato della vita passionale e materiale, vino e carne dovranno nuova-
mente scomparire dal suo stile di vita prima che egli possa riprendere 
il cammino – questa volta autocosciente e consapevole – verso le sfere 
spirituali. L’ubriacatura di Noè che conclude l’episodio del Diluvio ci 
comunica emblematicamente proprio l’inizio di questa usanza fra il 
genere umano. 
Purtroppo le Chiese cristiane non hanno compreso questo insegna-
mento, e solo con il superamento della Chiesa di Pietro da parte della 
Chiesa Giovannea – il Cristianesimo Interiore - un grande numero di 
individui potrà indirizzarsi verso le “novità” portateci dal Cristo.   
  
Che conseguenze ebbe questa vita basata su una coscienza quasi esclu-
sivamente materiale? Lo riporta il successivo capitolo 11 della Genesi: 
la Torre di Babele. 
Questa famosa torre è un’immagine dell’orgoglio dell’io dell’uomo 
quando si esclude dai suggerimenti dello spirito. Egli pretende di 
escludere Dio e di sostituirsi a Lui, raggiungendo il cielo (la 



115 

 

conoscenza) con le sue sole forze; non coglie più il messaggio del 
Creatore dentro di sé e nelle leggi della natura. Si aliena quindi dal Sé 
da cui origina e che già abita a quelle altezze. Priva dell’aspetto spiri-
tuale, la mente umana non può concepire la reale dimensione dello 
spirito, e tanto più si spinge in alto in quest’impresa, un “alto” che in 
realtà è solo materiale, tanto maggiore sarà il rischio della catastrofe 
che potrà derivarne. 
È un’immagine assai emblematica di quanto l’attuale scienza materia-
listica sta cercando di fare, e delle conseguenze. Essa infatti perde di 
vista l’unità e l’armonia del creato e si frammenta in mille rivoli spe-
cialistici, ciascuno dei quali usa un linguaggio sempre più incompren-
sibile a quello degli altri. 
 
 

6. Il cammino delle civiltà 
 
Se guardiamo con occhio spregiudicato al racconto che fa la storia ac-
cademica, ci rendiamo conto che non è possibile risalire a più di 3000, 
3500 anni prima di Cristo. Qualora lo facessimo, ci accorgeremmo che 
non abbiamo più lo stesso tipo di protagonisti, di personalità per così 
dire “in carne ed ossa” come nei tempi più recenti; che nonostante in 
termini di grandezza evolutiva stessimo parlando praticamente dell’al-
tro ieri, riusciremmo a conoscere soltanto personaggi dall’aurea mi-
tica, avvolti sempre da un’atmosfera sfocata, priva di definizione. In 
effetti, tutto questo avviene non perché è deficitario il metodo che 
usiamo per andare indietro nel tempo, ma proprio perché così era 
l’uomo di allora: se l’uomo di allora fosse stato come noi siamo oggi, 
se fosse stato, dal punto di vista della sua coscienza, simile a come 
siamo noi oggi, non ci sarebbe in realtà alcun motivo di impedimento 
ad una nostra conoscenza più dettagliata. 
Era proprio l’uomo ad essere diverso da noi, poiché ci si trovava an-
cora nella fase evolutiva discendente, sia pure agli ultimi gradini della 
discesa. L’essere umano di quei tempi non era ancora stato completa-
mente assorbito dalla consapevolezza di veglia e dalla percezione me-
diata dai sensi, e manteneva una certa forma di coscienza legata alle 



116 

 

A 

B C 

D 

dimensioni che ora ci sono sconosciute, perché invisibili alle nostre 
capacità percettive.  Era più facile quindi per le Gerarchie celesti non 
solo fargli sentire i loro suggerimenti, ma anche incorporarlo ed agire 
tramite lui. Così le grandi guide del passato, quelle che assunsero il 
compito di guidare i popoli antichi, erano davvero Re per grazia di 
Dio. Erano re e divinità al tempo stesso; e così la storia ce li tramanda. 
Fu la civiltà Greca a tagliare i ponti con quel passato, e ad assumersi 
il compito di inaugurare una nuova forma di coscienza, che avrebbe 
dovuto nel suo futuro risvegliare una struttura di consapevolezza tale 
da reperire interiormente, nello spirito individuale che “abita” il corpo, 
la fonte per la guida della vita. In altre parole, nacque così quella che 
conosciamo come la personalità.  
Dobbiamo quindi distinguere i processi della fase involutiva di discesa 
dai processi di quella evolutiva di risalita. Nella fase di discesa qual-
siasi fenomeno o avvenimento vedeva apparire dapprima il fatto prin-
cipale, e poi ogni passo successivo di adattamento vedeva tutte le fasi 
di Ricapitolazione prima di inaugurare il nuovo lavoro da eseguire. 
Nella fase di risalita, questo procedimento si inverte, nel senso che per 
prime si ritrovano – sia pure su un piano, o spirilla, più avanzato – le 
antiche ricapitolazioni, che a questo punto chiameremo, con un nome 
diverso, Anticipazioni, e per ultimo il fatto principale, la completezza 
del fenomeno o avvenimento che l’anticipazione faceva presagire. 
Utilizziamo una immagine per esemplificare il concetto: 
 

 
                                              fatto principale 
 
         ricapitolazioni          anticipazioni 
 
 
 
 
 
                                               civiltà Greca 

 



117 

 

Seguendo la curva evolutiva, troviamo i passi che sinteticamente se-
guono:  
A. nell’antichità, fino almeno alla civiltà Egizia, l’uomo era in qualche 
modo in contatto con le dimensioni spirituali, nelle quali si ricono-
sceva prima di sentirsi una personalità fisica; egli si sentiva più parte 
del gruppo (nazione, tribù, ecc.) che individuo; 
B. con l’avvicinarsi al nadir della discesa, la coscienza di tipo collet-
tivo va sempre più diminuendo in favore di una consapevolezza og-
gettiva di veglia di tipo mediato dai sensi. Processo che si sviluppa in 
modo crescente fino alla civiltà Greca, che vede il rivolgimento della 
curva evolutiva che troverà il suo apice e la spinta definitiva con l’av-
vento del Cristo e l’evento del Golgotha; 
C. il primo Cristianesimo vede una forma infantile, non matura, nella 
quale prevale la neo-conquista evolutiva fatta: la personalità indivi-
duale. È il Cristianesimo popolare, o delle masse, di Pietro, che con-
serva una struttura e una forma di autorità “esteriore” tipica della fase 
discendente. Non ne è però una ricapitolazione, perché appartiene ad 
un nuovo capitolo evolutivo: è l’anticipazione del vero Cristianesimo, 
il Cristianesimo Giovanneo. Un Cristianesimo maturo che stiamo an-
cora, a fatica, costruendo; 
D. di anticipazione in anticipazione, si dovrà arrivare alla fine al recu-
pero di una coscienza e consapevolezza che superi la separatività pro-
pria della personalità; che insegni e pratichi la “comunione”, come il 
Cristo per primo insegnò ai suoi discepoli. Si chiude così il cerchio: al 
principio lo spirito guidava da fuori, attraverso le Gerarchie celesti, il 
corpo che terminava la sua costruzione; poi penetrava in esso, si “sep-
pelliva” in esso fino a sembrare morto, senza più voce; infine lo spirito 
risorgerà, facendosi piano piano guida sotto la voce interiore del Sé. 
Chiediamoci come questo ragionamento può aiutarci nella nostra com-
prensione degli eventi della vita. Se teniamo presenti due elementi, 
ossia che siamo ormai sulla curva ascendente dell’evoluzione, e che 
detti eventi possono essere delle anticipazioni di un futuro cui l’evo-
luzione stessa tende, abbiamo in mano la chiave per gettare in avanti 
uno sguardo più vasto.  



118 

 

Ecco che sotto quest’ottica, ci sono alcune considerazioni possibili su 
alcune caratteristiche dei giorni nostri, se le prendiamo come “antici-
patrici” di acquisizioni future. Sempre più il tipo di relazione, tanto 
per fare un esempio, fra le persone sta mutando quasi senza che ne 
accorgiamo. Il “contatto” umano pare perdere terreno a favore di un 
contatto di altro tipo, che è chiamato “virtuale” perché esercitato attra-
verso apparecchi che comunicano tra loro a distanza. Mentre è vero, 
ed è giusto lagnarsene, che in questo modo la relazione perde quella 
spontaneità di scambio diretto di emozioni, sottigliezze e profondità – 
quasi si volesse fuggire da questi valori di comunicazione – è però 
anche vero che tutto questo, se usato in una determinata prospettiva, 
può essere una “anticipazione” di un tipo futuro di relazione, niente 
affatto meno spontanea e profonda, che metta invece in contatto più 
diretto quelle sfere animiche che fino ad oggi hanno potuto manife-
starsi solo per mezzo del contatto fisico. Il quale non dovrebbe essere 
identificato con quelle sfere, ma dovrebbe considerarsi solo come uno 
strumento da esse usato. I sentimenti, le emozioni, la spontaneità, e 
così di seguito, non conoscono, di per sé, alcuna barriera di distanza, 
e poggiarsi su di loro direttamente può trasformarsi in un aiuto a svi-
luppare la nostra capacità di renderci coscienti delle dimensioni in cui 
essi vivono e agiscono. 
Per non parlare della relazione attraverso il pensiero: passo necessario 
per far nascere interiormente la capacità animica di comunicare diret-
tamente, im-mediatamente, attraverso l’intuizione: la “comunione”. 
 
Lo scandire delle fasi e sottofasi di ricapitolazione è quasi infinito, 
come già abbiamo visto. Anche le età di una singola vita ricadono sotto 
questa legge. Come pure le fasi umane di gestazione: la prima forma 
del suo sviluppo nasce da un “uovo”, accomunandolo ad altre forme 
proprie di scaglioni vitali inferiori che condividono con esso detto pas-
saggio; ma la gestazione umana prosegue, mentre le forme più primi-
tive terminano il loro percorso prenatale; fino al terzo mese il feto 
umano è bisessuale, ricordando Adamo che “maschio e femmina” fu 
creato, ricapitolando di conseguenza un ulteriore passato; poi un or-
gano sessuale predomina, ricapitolando a sua volta la fase sessuata, 



119 

 

anche se l’altro resta sia pure in forma atrofizzata, senza mai scompa-
rire, prefigurando (“anticipando”) il futuro in cui dovremo recuperare 
la forma androgina, e in cui le ghiandole endocrine giocheranno un 
ruolo fondamentale.  
 
Il periodo della Terra è suddiviso in: 
- epoca Polare, che è una ricapitolazione del periodo di Saturno; 
- epoca Iperborea, che è una ricapitolazione del periodo del Sole; 
- epoca Lemuriana, che è una ricapitolazione del periodo della Luna; 
- epoca Atlantidea, quando cominciò il vero lavoro del periodo della 

Terra; 
- epoca Ariana, nella quale ci troviamo ora. 
 
Le Ere che si sono succedute – e si succederanno – nell’Epoca Ariana 
sono le seguenti (teniamo sempre presente che le date descritte sono 
solo indicative): 
 

Epoca Ere durata 
civiltà  
corrispondente  
preponderante 

guida  
spirituale 

Fine  
Atlantidea  

 
10.000-7900 
a.C. 

Proto-Mongolica 
Melchise-
dech  

Ariana  

 7900-5800 a.C. 
Paleo-Indiana o 
Ariana 

Zarathustra 

 5800-3700 a.C. Paleo-Persiana Mithra 

 3700-1600 a.C. Egizio-Babilonese Toth  

 
1600 a.C.-500 
d.C. 

Greco-Romana Gesù 

 500-2600 d.C. 
Occidentale o  
Anglo-Sassone 

 

 2600-4700 d.C. Russo-Slava  

Sesta 
Epoca 

 4700-6800 d.C. Americana  

 



120 

 

Attualmente ci troviamo nella parte finale dell’era dei Pesci, e siamo 
diretti verso l’era dell’Acquario. 
Altra suddivisione che possiamo trovare riguarda il cammino delle ci-
viltà, fino alla quinta dell’Epoca Ariana, che è quella in corso. In un 
certo senso, la sequenza e i tempi delle civiltà corrispondono alle ere 
zodiacali.  
Vi è però una importante differenza da considerare: i tempi che diamo 
alle Ere sono solo indicativi. Dobbiamo tenere in conto, infatti, che i 
tempi evolutivi vanno man mano accelerando con l’avvicinarsi al 
prossimo passaggio acquariano, per cui, venendo alla più “vicina” 
epoca Atlantidea, i tempi riportati in tabella si riferiscono all’ultimo 
passaggio attraverso le Ere della Bilancia, della Vergine e del Leone, 
dove già delle terre erano emerse e il diluvio (riportato nelle cosmo-
gonie di tutte le religioni) aveva fatto il maggior numero delle sue vit-
time. Di certo il diluvio non durò solo i simbolici 40 giorni biblici, ma 
fu un processo che si sviluppò lungo un periodo di tempo molto lungo 
e con fasi più o meno acute. 
Questo infatti è il motivo per cui ripetiamo che nell’approfondire pe-
riodi, epoche ed ere inseriamo tre scale di grandezza differenti: la scala 
cosmica, la scala zodiacale e la scala solare. Anche se nella fase evo-
lutiva di discesa era abbastanza agevole – per chi di competenza – di-
rigere il genere umano, e quindi i tempi possono essere considerati 
ipotizzabili, vi è sempre un certo margine di imprevedibilità, soprat-
tutto dovuto all’intervento degli Ostacolatori nel nostro percorso evo-
lutivo. 
Considerando l’epoca Ariana nella quale ci troviamo, la civiltà paleo-
indiana seguì quelle atlantidee, e sentiva in tutta la sua potenza la no-
stalgia per il contatto con le guide spirituali che si andava spegnendo. 
Possedeva comunque una coscienza che ancora avvertiva la presenza 
degli esseri spirituali attorno a sé, in particolare ispirata dagli Angeli. 
La civiltà paleo-persiana che seguì viveva quasi come una minaccia 
l’assenza delle guide spirituali nella coscienza, ricordando che c’era 
una luce perduta quasi del tutto e vedendosi circondata dalla sua om-
bra; un’ombra che la contrastava. Gerarchie più elevate, quindi più 
lontane, ispiravano le guide dell’umanità: gli Arcangeli. 



121 

 

La civiltà egizio-babilonese cominciò a mettere in relazione, cioè a 
usare la misura della dimensione terrena, il mondo spirituale con il 
piano fisico. L’architettura degli edifici e le misure d’uso quotidiano 
portavano in sé le leggi universali, come un contatto con il mondo 
dello spirito – i Principati in particolare – che poteva servire da ispira-
zione per mantenere in terra l’influsso celeste che andava scemando 
nella percezione di coscienza.  
Con la civiltà greco-romana l’uomo infine giunse in coscienza a con-
centrarsi tutto in se stesso, e di conseguenza a dovere scoprire le leggi 
dell’universo e della vita adoperando il pensiero dialettico-razionale 
che contraddistingue l’uomo-individuo, la personalità, che vide in 
questo periodo la sua nascita. Fu il punto più lontano dai piani spiri-
tuali della consapevolezza umana; punto importantissimo, perché con-
cesse la possibilità di interiorizzare quello che prima proveniva solo 
dall’esterno. La lontananza dallo spirito fu lo strumento per consentire 
l’interiorizzazione dello spirito: farlo proprio. Si esauriva l’influsso 
ispiratore, e l’uomo doveva trovare in sé il percorso inverso, l’aspira-
zione. 
Considerato che ci troviamo ora nella fase di ascesa in cui il suddetto 
margine di imprevedibilità è ancora più allargato, pensiamo a quanto 
diventi difficile prevedere con sicurezza la fine dell’era in corso; per 
non parlare della Nuova Gerusalemme, o Sesta Epoca, per la quale il 
Cristo stesso confessò di non conoscere l’inizio, che coinciderà con il 
termine della sua missione verso gli abitanti della Terra. 

 

7. Anticipazioni ed Età 
 
Nell’avvicinarsi ai giorni nostri, proviamo ora a volgere il nostro 
sguardo all’Era dei Pesci e all’Era dell’Acquario. Concentriamoci 
nell’Era dei Pesci che volge quasi al termine, e, fedeli al metodo di 
mettere a fuoco la nostra analisi verso grandezze sempre più piccole 
man mano che ci avviciniamo, scopriamo una ulteriore suddivisione 
settennale (2100:7 = 300 anni) – che chiameremo Età per meglio ca-
pirci – retta ciascuna da un grande Arcangelo: 



122 

 

 
dal 500 d.C. all’800 d.C., retta da Anaele, 
dall’800 d.C. al 1100 d.C., retta da Zachariele, 
dal 1100 d.C al 1400 d.C., retta da Raffaele, 
dal 1400 d.C. al 1700 d.C., retta da Samuele, 
dal 1700 d.C. al 2000 d.C. retta da Gabriele, 
dal 2000 d.C al 2300 d.C., retta da Michele, 
dal 2300 d.C. al 2600 d.C., retta da Cassiele, 
 
Il lettore vedrà immediatamente che ci troviamo nella sesta suddivi-
sione o Età retta da Michele, rendendosi conto della effettiva vicinanza 
con il passaggio dall’Era attuale alla prossima.  
È interessante evidenziare che il lavoro di Michele a partire dall’anno 
2000 è stato anticipato dal periodo di preparazione (v/ figura), per cui 
in questo ciclo del suo turno Egli opera con l’umanità fin dal 1850. 
 
 
 
 
È evidente che anche le Età precedenti conobbero una analoga suddi-
visione, ma in base a quanto già detto, esse risentivano di più della 
fase che definiamo di “discesa” al loro interno, per cui fino all’Età di 
Samuele tutte le attività erano impegnate nella ricapitolazione delle 
esperienze attraversate nelle Ere ed Età precedenti. Solo da metà della 
quarta Età accanto all’attività di ricapitolazione inizia il lavoro di an-
ticipazione. 
Le quattro civiltà che hanno preceduto quella attuale, hanno lasciato e 
lasciano, perciò, la loro influenza nelle prime quattro fasi di ogni Età, 
compiendo il lavoro riepilogativo dei primi quattro Periodi evolutivi. 
Riepilogando, abbiamo la civiltà Paleo-indiana, che trova le proprie 
radici a partire dall’8000 a.C. circa, appena usciti dalla catastrofe at-
lantidea, la civiltà Paleo-persiana, con radici risalenti al 6000 a.C., la 
prima civiltà Egizio-Babilonese, risalente al 4000 a.C. come base da 
cui si è poi sviluppata, alla civiltà Greco-Romana, che datiamo intorno 



123 

 

al 2000 a.C. con l’arrivo nella penisola balcanica delle prime popola-
zioni indoeuropee. 
Nella civiltà Paleo-indiana troviamo le Avesta, prima forma definibile 
religiosa, sotto la guida del mitico Zarathustra, grande entità spirituale 
che ebbe l’incarico di condurre l’uomo fuori dalle civiltà Atlantidee in 
cui questi si guidava essenzialmente attraverso la chiaroveggenza e il 
contatto con gli esseri divini; Saturno è il simbolo di ogni inizio evo-
lutivo che si differenzia da quanto lo ha preceduto. Nella civiltà Paleo-
persiana, con la venerazione di Mithra, siamo in piena religione di ori-
gine solare. Sia la civiltà Egizia (Toth) che quella Babilonese furono 
disposte lungo il percorso di fiumi, ai quali dovettero adattare la loro 
forma di vita: le ciclicità e il principio dell’acqua che contraddistinsero 
il Periodo Lunare. Infine, il massimo della materialità venne raggiunto 
durante la civiltà Greco-Romana, che dovette adattare ad una indagine 
principalmente di carattere logico-razionale quanto si osservava – per 
la prima volta sotto quell’aspetto dovuto ad una forma di coscienza 
centrata sul piano fisico – nell’ambiente circostante. 
Rimane assai arduo comunque far coincidere lo sviluppo delle varie 
civiltà con gli influssi zodiacali che scandiscono l’avvicendarsi delle 
ere. I passaggi culturali, religiosi, sociali e di costume sono molto sfu-
mati, e non seguono certo limiti temporali netti. A volte un particolare 
aspetto travalica gli altri, e si affianca a quelli di un’era, o di più ere 
successive. Gli antichi Egizi risentivano dell’influenza di Atlantide, 
così come essi diedero la loro ai popoli susseguenti; i Greci hanno in-
fluenzato le civiltà che li seguirono, si può dire per certi aspetti fino ai 
giorni nostri; e lo stesso si può dire dei Romani. 
Talvolta individui evoluti funsero da guida a più popoli, incarnandosi 
in più epoche storiche. Ogni volta che sorgeva una nuova civiltà, tut-
tavia, questa doveva fare i conti con gli influssi celesti che si avvicen-
davano in cielo, adattando anche eventuali suggerimenti di epoche 
precedenti ai tempi nuovi che si presentavano. 
Possiamo a questo punto tentare di analizzare brevemente lo sviluppo 
delle Età più prossime a noi: l’Età di Raffaele, l’Età di Samuele, l’Età 
di Gabriele e l’Età di Michele che stiamo attraversando. Suddividiamo 
i trecento anni di durata di ciascuna in periodi minori, di 



124 

 

cinquant’anni; con la solita avvertenza che dette suddivisioni sono 
sempre indicative, e mai da prendere come scadenze assolute e con 
soluzione di continuità tra di loro. Soprattutto se si tratta di processi 
storici che necessitano di periodi di preparazione prima di apparire 
esteriormente. 
Prendiamo le mosse dal 1100, periodo nel quale la religione dovette 
affrontare lo choc dell’anno 1000, in cui per una malintesa interpreta-
zione della frase evangelica “Mille e non più mille”, molti attendevano 
la fine del mondo; anche fra eminenti membri della Chiesa. La crisi 
che ne seguì dette un nuovo impulso a tutto il pensiero successivo, 
facendo nascere atteggiamenti critici, scettici o fanatici. 
 

 1100 – 1400 (Raffaele)  

G 1100      1400 G 

B  1150    1350  B 

Z   1200  1300   Z 

E    1250    E 

Ricapitolazione Ricapitolazione  
 
Si cominciò subito con una divisione: il cosiddetto “scisma greco”, 
che segnò la nascita della attuale “Chiesa Ortodossa” orientale. 
Ma l’aspetto più importante di tutta questa Età è rappresentato dalle 
Crociate: la riconquista della Terra Santa occupata dai seguaci 
dell’Islam, quasi a voler riprendersi esteriormente quanto era stato 
messo in crisi, e forse perduto, interiormente. Fino al 1250 ben otto 
Crociate videro la nascita: la I Crociata già entro il 1100, la II e la III 
entro il 1150, la IV, la V e la VI entro il 1200, la VII e l’VIII entro il 
1250. Tutta la fase discendente ne è occupata. 
Il 1300 cambia la musica, con l’attività, in Italia, del passaggio dall’in-
fluenza della Religione a quella dell’Arte: Dante, Boccaccio, Petrarca 
ed altri. Vediamo in ciò l’influsso di Raffaele. 
La peste nera infuria in Europa intorno al 1350, decimandone la popo-
lazione e preparando il prossimo nuovo inizio.  

 1400 – 1700 (Samuele)  

G 1400      1700 G 



125 

 

B  1450    1650  B 

Z   1500  1600   Z 

E    1550    E 

Ricapitolazione Ricapitolazione  
 

Nell’Età 1400-1700 vediamo la civiltà occidentale inserirsi sempre più 
nella materia spinta da Samuele, passando dal Medio Evo (1400), in 
cui prevalse la religione, al Rinascimento (1450), in cui fu l’arte a 
prendere il sopravvento, riscattandosi dall’asservimento forzato alla 
religione che aveva vissuto nel momento precedente, infine alle prime 
indagini e scoperte definibili scientifiche secondo la concezione at-
tuale, col prevalere perciò della scienza sulle forme anteriori: Leo-
nardo da Vinci fu figura preminente in quest’ultimo periodo, che 
seppe magistralmente coniugare arte e scienza.  
È il tempo in cui si manifestano apertamente per la prima volta gli 
Adepti della Rosa Croce, intorno al 1300, esattamente a metà del 
“viaggio” evolutivo che ci dovrà portare fino al 2600, all’Era dell’Ac-
quario, con lo scopo di aiutarci ad uscire “nel mezzo del cammin di 
nostra vita”, dalla “selva oscura”. La loro Scuola porterà ad un nuovo 
modo di approcciarsi con la saggezza eterna, soddisfacendo cioè le 
domande della mente: anche da questo punto di vista un nuovo inizio! 
Contemporaneamente abbiamo, a conferma, la presa di Costantinopoli 
da parte dell’Impero Ottomano: fine dell’Impero Romano d’Oriente. 
Aggiungiamo solo come accenno, che l’apparizione delle diverse ci-
viltà nella dimensione fisica era – ed è – preceduta da una preparazione 
che si svolge nei mondi spirituali nei confronti dei personaggi-chiave 
che daranno loro vita sulla Terra. 
Anche la storia accademica segna un distacco delle fasi in oggetto da 
quanto le aveva precedute, con la cosiddetta “scoperta dell’America” 
(1492) da parte di Cristoforo Colombo, che marca l’inizio dell’Evo 
Moderno. L’arte e la scienza le ritroviamo protagoniste nel periodo 
1550, rispettivamente con Michelangelo e Copernico.  
Iniziò quindi la fase ascendente, ma era ancora, seppure per l’ultima 
volta in modo totale, la ricapitolazione ad agire. Ritroviamo infatti fi-
gure che dettero la loro impronta al divenire storico nelle fasi 



126 

 

corrispondenti a quelle discendenti: Giordano Bruno (religione) e Ga-
lileo Galilei (scienza), entrambi con relazioni più o meno idilliache 
con la forma culturale contrapposta (1600); come troviamo il Re Sole 
(Luigi XIV) nel 1650, suddivisione che doveva ricapitolare proprio il 
lavoro del Periodo del Sole. 
 
 

 1700 – 2000 (Gabriele)  

G 1700      2000 V 

B  1750    1950  C 

Z   1800  1900   F 

E    1850    D 

Ricapitolazione Anticipazione 
 
Nell’Età successiva – 1700-2000 – la materialità e il materialismo as-
soggettano la storia umana: sotto il raggio saturnino le forze avverse 
che noi chiamiamo del bene e del male si contrappongono per conqui-
stare la mente dell’uomo. Attorno al 1750 matura l’illuminismo, con 
l’illusione che la ragione possa da sola studiare e comprendere l’uomo, 
il mondo e l’universo; sarebbe solo una questione di tempo. All’in-
circa nello stesso periodo la rivoluzione americana prima e la rivolu-
zione francese poi mettono in discussione, sotto l’influsso solare che 
ispirò il nome “illuminismo”, tutto il sistema precedente. Era un si-
stema che derivava da un lontano passato, nel quale il potere era di 
origine divina ed era ispirato dalle Gerarchie spirituali, ma che si era 
ormai corrotto, perdendo sempre più il contatto con le sfere superiori 
e soprattutto con le vere necessità del popolo, tanto da giungere a de-
capitare colui che era chiamato il “Re Sole”. Il nuovo “dio” era la ra-
gione, che ne prese il posto: una nuova conquista per l’emancipazione 
dell’essere umano. Gabriele, che reggeva l’Età, annunciò così la na-
scita della luce della ragione; sempre dietro ai fatti che noi conside-
riamo negativi e tragici, c’è la volontà divina che ne consente l’azione, 
perché foriera di un maggior bene futuro, secondo la massima: “il male 
è bene in divenire”. 



127 

 

Ecco che subito l’attività delle forze spirituali si mettono, ancora una 
volta, all’opera, dando il via, dal 1888 e dopo una lunga preparazione, 
ad un’opera letteraria che sarebbe servita da “apriti sesamo” per tutta 
una serie di nuovi insegnamenti atti a bilanciare le nuove esigenze 
evolutive: la “Dottrina Segreta” della signora Blavatsky. Sotto l’in-
flusso ispiratore delle forze lunari, da una parte, venne portato in su-
perficie molto di quello che era rimasto, fino ad allora, riservato solo 
per pochi; dall’altra parte, attivandosi le anticipazioni, detta attività 
mise in moto le forze gioviane, con il loro effetto di crescita e di svi-
luppo, come in effetti avvenne. 
Intorno al 1850 la prima rivoluzione industriale aveva già lanciato la 
sua sfida tecnica e tecnologica, che trovò un simbolo nella costruzione 
a Parigi della Torre Eiffel. Prodotti entrambi delle forze combinate di 
Marte (ricapitolazione) e Mercurio (anticipazione). 
Con l’inizio del 1900 l’alternarsi delle forze del bene e del male vide 
la provvisoria vittoria di queste ultime, con lo scoppio delle due guerre 
mondiali, a breve distanza l’una dall’altra. Fu solo sotto il raggio di 
Venere che, dal 1950, il mondo conobbe finalmente la pace. In Italia 
abbiamo il dopoguerra e il “miracolo economico”, che dette l’illusione 
a chi non conosceva la legge di alternanza di poter restare inalterato 
per sempre. Gli ultimi cinquant’anni vedono un risveglio progressivo 
di popoli che erano rimasti, secondo la visione occidentale, in un an-
golo della storia, o in una storia separata e sconosciuta. Sempre più il 
mondo diventa piccolo; tutto pare uniformarsi e nuovi poteri, fino ad 
allora nell’ombra, cominciano a venire allo scoperto. Giungiamo così 
agli anni 2000 e al “Terzo Millennio”. 
 

 2000 – 2300 (Michele)  

G 2000      2300 V 

B  2050    2250  C 

Z   2100  2200   F 

E    2150    D 

Ricapitolazione Anticipazione 
Chi volesse praticare l’astrologia con lo scopo di prevedere gli avve-
nimenti del futuro, si accorgerebbe ben presto che l’accuratezza dei 



128 

 

calcoli e degli aspetti esaminati non sono affatto una garanzia di suc-
cesso. È facile riuscire a far combaciare, a posteriori, gli aspetti ai fatti 
avvenuti, ma annunciarli in anticipo, pur usando gli stessi strumenti, 
non è altrettanto facile. E questo non per l’insufficienza dello stru-
mento (la scienza astrologica), ma per le infinite variabili che entrano 
sempre in gioco: possiamo prevedere quali forze agiranno, ma non 
sempre come e dove agiranno. La conoscenza dell’astrologia abbinata 
a quella della Legge di Analogia può venire in nostro soccorso a que-
sto fine. 
Essere inoltre in questo periodo – che è il nostro – sotto l’ala protet-
trice di Michele, il più grande fra gli Arcangeli dopo il Cristo, ci dà la 
certezza che le prove che ci attendono saranno decisive per il futuro 
del genere umano. 
Siamo già stati testimoni dei primi eventi degli anni 2000; uno degli 
stati emotivi posti sotto l’influenza di Saturno è la paura: mettiamo 
quindi all’opera il principio di analogia. Abbiamo terminato l’analisi 
dell’Età precedente con due caratteristiche poste in rilievo: l’unifor-
marsi delle esperienze umane da una parte, annullando ogni inventiva 
originalità, e il sorgere di nuovi poteri dall’altra. Entrambe queste ca-
ratteristiche possiamo unificarle nel termine “globalismo”.  
Per comprendere i fatti dei primi anni successivi al 2000, dobbiamo 
allargare lo sguardo a quanto avvenne nelle dimensioni cosmiche e 
zodiacali in Periodi ed Epoche precedenti. L’evoluzione avanza per 
tappe successive, e come in una qualsiasi nostra classe scolastica gli 
studenti sono svogliati nel primo trimestre, e un po’ più attenti nel se-
condo, ma si impegnano nel terzo, perché sanno che al termine do-
vranno affrontare gli esami, allo stesso modo le entità messe in evolu-
zione devono essere pronte a superare il salto dimensionale che con-
traddistingue ogni passaggio evolutivo. E come non tutti gli scolari 
riescono ad essere promossi, così anche fra le suddette entità alcune 
rimasero indietro: sono i cosiddetti “ritardatari”. Tuttavia, fra i ritar-
datari non troviamo solo quelli che potremmo definire svogliati, ma 
anche coloro che avevano acquisito un grande potere, ma non vollero 
metterlo al servizio degli altri, anzi preferirono servirsi degli altri per 
aumentarlo ancora di più, opponendosi in questo modo al Piano 



129 

 

Divino. Durante le prime tappe di ciascun Periodo essi hanno vita ab-
bastanza facile, approfittando di esseri a loro inferiori dal punto di vi-
sta del cammino svolto; ma man mano che si avvicina la sua scadenza, 
devono mettere in atto ogni azione volta a impedire il passaggio loro 
e dei loro sottoposti, onde scongiurare la fine tragica che li attende: la 
perdita degli atomi-seme e di tutte le esperienze fatte, costringendoli 
ad iniziare da zero un nuovo processo evolutivo. 
Essi debbono pertanto impedire alla Terra e ai suoi abitanti il passag-
gio ad una frequenza superiore, e il metodo più sicuro di controllo su-
gli stessi è quello di creare un’unica fonte di autorità di carattere …au-
toritario. Da qui nasce il globalismo, che con il conformismo che ri-
chiede lo svuotamento interiore di ogni spirito di iniziativa a favore 
dell’omologazione e dell’asservimento all’autorità, renda gli uomini 
schiavi. Il vuoto non può esistere, e in questo vuoto così formato si 
inseriscono volontà esterne tali da rendere l’essere umano una specie 
di zombi o di robot. Il transumanesimo è la logica conseguenza di tutto 
questo. 
Queste entità, questi Ostacolatori, sono nell’ombra all’inizio, e si ser-
vono di umani che, allettati dal potere, diventano dei burattini nelle 
loro mani, ma che saranno certamente traditi anch’essi dai loro neri 
maestri. Solo dei primi noi possiamo conoscere i nomi e i cognomi, 
mentre di chi li comanda ancora ignoriamo la vera identità.  
Per tenere sotto scacco l’umanità lo strumento principale, oltre all’am-
bizione e alla cupidigia per i collaborazionisti, è la paura. Strumento 
saturnino messo in atto nei primi anni di questa Età, tramite epidemie, 
guerre, e così via. Possiamo ora comprendere quali sarebbero le con-
seguenze se cadessimo nelle loro mani: vivere in una illusione perma-
nente, e mai raggiungere l’obiettivo che il Creatore pone davanti a noi: 
diventare creatori a nostra volta. Come disse il Cristo, citando il salmo 
82,6: “Non sapete voi che siete Dèi?”. 
Verrà comunque il giorno in cui anche questi Ostacolatori si manife-
steranno, come le Bestie descritte nell’Apocalisse; sotto i raggi solari 
del 2050 ciò potrebbe realizzarsi. Una lunga lotta fra le tenebre e la 
Luce seguirà, come ancora nell’Apocalisse è raccontato, con 



130 

 

l’alternarsi di vincitori e vinti, come sono le fasi lunari sotto la cui 
influenza tutto questo potrebbe accadere. 
Ma non tutti gli uomini saranno prede degli Ostacolatori. Una sesta 
civiltà nascerà comincerà a formarsi a partire dall’Età 2000-2300, che 
risulterà vincitrice in questa battaglia spirituale: la civiltà Russa-slava 
che vedrà il suo apice nell’Era dell’Acquario. Accanto ad essa, e anche 
nelle loro fila, troveremo quegli esseri umani che l’accanimento sem-
pre più invasivo da parte degli Ostacolatori avrà affrettatamente risve-
gliato, producendo il risultato opposto a quello da questi voluto. In 
previsione di ciò, l’onda delle civiltà abbandonerà le coste americane 
a cui era giunta quella Occidentale, e varcherà l’oceano Pacifico, tor-
nando sulle sponde dell’Asia da cui aveva iniziato il suo vagare verso 
Ovest. 
L’evidente decadenza attuale della civiltà Occidentale è destinata pur-
troppo a raggiungere il massimo della sua discesa, il suo nadir, prima 
di vedere l’umanità nuovamente sospinta verso l’alto da entità umane 
più avanzate, che appariranno sulla scena del mondo. Noi però, incar-
nati in questi tempi, siamo chiamati nel frattempo a non retrocedere 
dalle nostre posizioni e convinzioni: l’esistenza di individui consape-
voli che anche nei periodi più bui mantengano accesa la torcia della 
speranza è essenziale per far sì che “le porte dell’inferno non preval-
gano”. Onore ai Cristiani interiori per il compito che li attende, sorretti 
dalle forze di luce che li affiancano, nei modi consentiti, in questo loro 
“sacrificio”. 
 
Alla fine, l’Apocalisse di Giovanni riporta la “caduta di Babilonia”, 
nella quale i “vincitori” proseguiranno la loro luminosa evoluzione. 
Michele li radunerà e li unirà nella nuova razza. Quando l’“Ottava 
Sfera”, ossia l’ambiente artificiale e illusorio costruito dagli Ostacola-
tori finalmente cadrà, l’umanità sarà pronta ad entrare nell’Era 
dell’Acquario, per proseguire nella sua avventura verso la ricongiun-
zione fra il Cristo interiore di ciascuno col Cristo cosmico, che fin 
d’ora ci attende nella Nuova Gerusalemme. 
 

8. L’Era dell’Acquario 



131 

 

 
Abbiamo fin qui spesso accennato all’Era dell’Acquario, per cui sarà 
sufficiente farne soltanto qualche accenno ulteriore.  
La prima questione riguarda la sua data d’inizio, spesso dibattuta. A 
sostegno della nostra tesi riportiamo un calcolo astronomico-scienti-
fico, quindi del tutto oggettivo, descritto nel seguente schema della 
N.A.S.A., in cui possiamo appurare la nostra “posizione” attuale e il 
momento del transito in quella costellazione: infatti se con una matita 
tracciamo una linea che, partendo dal 1° grado dell’Ariete (dove è si-
tuato il punto vernale) del cerchio interno, vada verso l’esterno, ve-
dremo che la linea andrà sulla prima parte, o quasi, della costellazione 
dei Pesci. Ecco perché diciamo che siamo nell’Era dei Pesci. Il punto 
vernale, per percorrere i primi gradi della costellazione dei Pesci ed 
entrare in quella dell’Acquario, impiegherà ancora qualche secolo, e 
questo collima perfettamente con quanto sosteniamo dicendo che 
astronomicamente, l’Era dell’Acquario comincerà nel 2600 circa. In 
altre parole, prendiamo come base di calcolo l’ingresso astronomico 
nell’era. 

 
 



132 

 

Per la seconda questione presentiamo un altro schema, dove mettiamo 
in evidenza alcune differenze qualitative tra i valori dell’Era dei Pesci 
e la trasformazione che gli stessi dovranno maturare per poter entrare 
nell’Era dell’Acquario. Anche qui una breve occhiata renderà chiaro 
come le trasformazioni, spesso faticose e ostacolate, che stiamo vi-
vendo altro non sono che anticipazioni e preparazioni per il futuro che 
ci aspetta. E allo stesso tempo avremo il privilegio di saperci orientare 
scegliendo la via più propizia al nostro sviluppo. 
In definitiva, nell’Era dell’Acquario vedremo l’inizio della divisione 
fra gli esseri umani che saranno “promossi”, e quelli che, incorreggi-
bili, diventeranno “ritardatari”, come il Cristo preconizzò con la frase1: 
“Allora comparirà nel cielo il segno del Figlio dell’uomo (l’Acquario) 
e si batteranno il petto tutte le tribù della terra. … Egli manderà i suoi 
angeli con grande tromba e raduneranno tutti i suoi eletti …”  
Nelle ere successive e nel periodo di Giove, i primi avranno molto 
lavoro da fare sui secondi, superando anche gli eventuali danni, disagi 
e violenze che avranno da questi subito. 
 

 
 

Era dei Pesci Era dell’Acquario 

Scienza e Religione Scienza appannag-
gio di pochi. Rivela-
zione appannaggio 
di pochi. 
Dogmi  

Tutto è logico per 
tutti. 
“Sentire” in sé se ri-
suona vero. Voler 
accertare da soli. 

Metodi di guari-
gione 

Malattia come ca-
sualità o sfortuna, o 
castigo divino. Fidu-
cia nel medico o 
scienza. 

Responsabili di 
quanto ci accade. 
Autodeterminazione 
e scelta del rimedio. 

Società  Importanza della po-
sizione sociale. 

Importanza di ciò 
che si può condivi-
dere. 

 
1
 (Matteo 24,30-31).  



133 

 

Autorità e obbe-
dienza. 
Gelosia delle proprie 
capacità per gestire 
un potere sugli altri. 
Netta distinzione fra 
ruoli maschili e fem-
minili. 

Autostima e autoap-
provazione. 
Mettere a servizio le 
proprie abilità per 
collaborare con gli 
altri. 
Avvicinamento pro-
gressivo dei ruoli 
maschili e femmi-
nili. 

Leggi e Giustizia Governo delegato ad 
altri. Obbedienza 
alle leggi senza pen-
siero critico. “Siamo 
tutti uguali” (la 
massa).  
Controllo sulle per-
sone. 

Libertà individuale. 
Disobbedienza ci-
vile se è il caso. 
“Siamo tutti diversi” 
(l’individuo). 
Autodetermina-
zione. 

Studio  Copiare da altri. Se-
guire maestri 
esterni. 
Tradizioni locali.  
Studio attraverso la 
ripetizione.  
Rifiuto di idee 
nuove. 

Esplorare nuovi ter-
ritori. Creatività e 
chiaroveggenza. 
Studio di credenze 
diverse. 
Accesso alla propria 
intuizione.  
Ascolto senza pre-
giudizi. 

 
 

 
9. L’Era del Capricorno 
 

Si può tentare una previsione su che cosa accadrà nell’Era del Capri-
corno che seguirà a quella dell’Acquario e che inaugurerà la Sesta 
Epoca o Nuova Gerusalemme, in cui dovremo finalmente fare il vero 



134 

 

salto nella dimensione eterea “fra le nubi”. Si tratta ovviamente di un 
mero esercizio mentale, considerato che il Cristo stesso confessò di 
non saper dire quando “i tempi” sarebbero stati maturi. Certamente i 
nemici dell’umanità, gli ostacolatori di tutti i tipi, faranno di tutto per 
scongiurare questa “ascensione globale”; dovrà esserci una battaglia 
in terra e in cielo, che coinvolgerà tutti, suddivisi nelle due parti in 
conflitto. In quell’ora non ci saranno più zone grigie: ognuno sarà 
chiamato a fare la sua scelta, e sarà una scelta definitiva; o di qua o di 
là. L’Armageddon dell’Apocalisse. 
Alla fine, una parte dell’umanità, si spera la più numerosa, quella che 
avrà sviluppato le doti necessarie, diventerà luminosa e potrà accedere 
alla Nuova Gerusalemme con il radioso corpo etereo, dove si unirà 
quale “figlia prodiga rientrata in sé” al Cristo e a tutti coloro che sa-
ranno già ad attenderla essendovi giunti anticipatamente. La Terra 
stessa sarà eterizzata, e finalmente il viaggio di ritorno al “Sole” avrà 
raggiunto il traguardo tanto atteso. 
Che cosa succederà all’altra parte dell’umanità, quella ritardataria? 
Per un po’ continuerà a vivere nell’ottava sfera che le forze oscure 
avranno costruito con l’aiuto dei loro servi umani. Anzi, forse pense-
ranno di essere loro i vincitori della grande battaglia perché, privi della 
vista spirituale, rimarranno da soli e non vedranno più i loro nemici. 
Ma quel mondo non potrà durare a lungo col suo inganno fuori dalle 
correnti evolutive e vitali, “Matrix”, “realtà virtuali” illusione nell’il-
lusione: prima o poi si disgregherà con tutti coloro che manteneva in 
un simulacro di vita. 
Probabilmente difficili missioni di salvataggio esseri umani preparati 
al sacrificio tenteranno, per aprire gli occhi a più individui possibile. 
Ricordiamo tuttavia che il glorioso traguardo cui l’umanità è destinata 
non può prescindere dalla convivenza con la libertà di scelta, che an-
che allora dovrà essere rispettata. Alla fine, per i più resistenti e refrat-
tari, non ci sarà altro destino che l’abbandono. Assieme al loro mondo 
di plastica e tecnologia, ma privo di elementi eterei, anche loro stessi 
vedranno perduta tutta l’evoluzione accumulata precedentemente, e 
dovranno ricominciare, con diversi atomi seme e per un tempo incal-
colabile, un nuovo viaggio in un nuovo ordine evolutivo. 



135 

 

La Nuova Gerusalemme è il “Regno dei Cieli” che il Cristo molte 
volte ha annunciato, dove Egli sta attendendo quelli fra di noi che 
avranno edificato interiormente il corpo radioso, accrescendo il vo-
lume e la forza dei due eteri superiori (luminoso e riflettore) del corpo 
vitale, tramite il servizio all’umanità e la vita pura. Il nuovo veicolo ci 
permetterà allora di abitare definitivamente quella dimensione, non 
sarà più necessario cibarsi e moltiplicarsi, nel senso che non cono-
scendo la morte non serviranno nuovi corpi per sostituire quelli di-
smessi. 
L’Apocalisse di Giovanni ci informa che nella Nuova Gerusalemme 
non ci saranno templi e la stessa non avrà bisogno di alcuna illumina-
zione, perché coloro che vi entreranno avranno sviluppato quella “luce 
che illumina ogni uomo”, nucleo originario del Sole da dove proven-
nero, di cui egli ci parla. Saranno quindi in comunione con lo spirito, 
senza più necessità di un luogo esteriore ove trovarlo. Il “velo del tem-
pio” sarà definitivamente abbandonato e la missione del Cristo sarà 
giunta al suo epilogo, accompagnando la nostra liberazione dalla ma-
teria del corpo e la Sua dalla materia del pianeta fisico-chimico. 
Cesserà ogni ciclicità e l’arcobaleno non sorgerà più in cielo. I tempi 
vedranno allora il loro termine, e nuove e luminose esperienze atten-
deranno l’umanità, che sarà “simile agli angeli”; anzi, superiori a come 
loro stessi sono attualmente. 
 
 

10. L'evoluzione individuale 
 
Sarà capitato a molti di mettere un vaso di rose in terrazza e accorgersi, 
dopo un po' di tempo, che non tutte si sono sviluppate in modo uguale; 
per una serie di fattori (esposizione, umidità, terriccio, ecc.) alcune 
cresceranno di più e meglio di altre. Se questo vale per il regno vege-
tale, che non ha alcuna capacità di scelta né di muoversi, pensiamo a 
quante differenze si possono trovare fra gli uomini, dotati di libero 
arbitrio. È certo che un singolo uomo è unico, e non trova uguali a se 
stesso. Il percorso dell'evoluzione è, nelle sue linee generali, uguale 
per tutti, ma ogni individuo lo attraversa seguendo una sua strada 



136 

 

personale, che lo fa accelerare o rallentare a seconda delle libere deli-
berazioni che egli, di volta in volta, prende. 
Queste differenze fra gli uomini possiamo tentare di catalogarle, non 
con lo scopo di dare un giudizio su questa o quella persona (chi è più 
"indietro" di noi oggi, magari grazie agli stimoli che questo suo stato 
gli procura per legge di conseguenza, domani potrà sopravanzare noi 
se nel frattempo ci siamo trastullati nella nostra "superiorità"), ma per 
saperci meglio orientare nell'osservazione del mondo e soprattutto 
nella conoscenza di noi stessi. 
Un primo tentativo di classificazione lo abbiamo fatto fin dall'inizio di 
questo lavoro, parlando della indole che classificammo come di tem-
peramento orientale, o Figli di Set, più propense ad ascoltare il cuore, 
e di temperamento occidentale, o Figli di Caino, più disponibili ad ac-
cettare le sanzioni della mente. Ma detta classificazione distingue solo 
in senso orizzontale, come differenze di base che si possono alternare 
da una vita all'altra, non entra cioè nel merito dell'avanzamento pro-
gressivo - nel corso del tempo e delle rinascite - dell'individualità in-
carnata. Questa classificazione in senso verticale, la possiamo fare se 
consideriamo l'evoluzione individuale. L'accrescimento animico, ba-
sato sulle lezioni via via apprese in ripetute esistenze sulla terra, porta 
cioè ad un progressivo affinamento della personalità, i cui passi prin-
cipali possiamo tentare di descrivere nel modo che segue. 
 
Il primo passo riguarda le cosiddette anime giovani, quelle anime cioè 
che non avendo attraversato molte rinascite non sono ancora che all'i-
nizio dell'apprendimento nella scuola della vita, e sono quindi più sog-
gette a impulsi che potremmo definire "primitivi". Hanno una natura 
passionale/istintiva, e sono perciò persone rozze e brutali, sospinte da 
qualità degenerate dei loro veicoli: 
- il corpo emozionale risponde solo agli stimoli "marziani" dell'eros, 
unica forma di relazione affettiva che essi possono concepire; 
- la mente è ancora preda dell'istinto, forma "lunare" che è sottoposta 
all'istinto, manifestato dall'es. 
In queste persone prevale la legge di conservazione, e "gli altri" sono 
solo oggetti di cui cercano di servirsi come risposta a quella legge. Le 



137 

 

fasi di passionalità o di istinto prevalgono a seconda che appartengano 
alle classificazioni orientale o occidentale, rispettivamente. Ma in ter-
mini generali rappresentano un livello legato ormai al passato, che 
quasi tutti gli uomini odierni hanno superato o sono sulla vita di supe-
rare. 
 
Il secondo passo ha una natura sentimentale/intellettuale, secondo la 
classificazione prevalente, e sono già un enorme passo avanti rispetto 
al precedente. Rappresentano, possiamo dire, la media dell'uomo di 
oggi, legato alla cultura e ai rapporti superficiali, ma emotivamente 
coinvolgenti, magari per abbandonarli poco tempo dopo. I loro veicoli 
sono formati di sostanza più sottile rispetto alla classe precedente: 
- il corpo emozionale ha trasformato l'influenza marziana in quella 
"venusiana", con la ricerca dell'armonia, rispondendo all'amore come 
"amore fraterno", philia. Si trova nel territorio di confine fra le correnti 
centripeta e centrifuga del mondo astrale. 
- la mente ha trasformato l'influenza psichica lunare in quella "mercu-
riana", dove prevale la ragione sotto la guida dell'io. 
Queste persone sono spesso disposte anche a sacrificarsi per gli altri, 
purché però questi appartengano alla loro cerchia familiare o affettiva: 
"mia moglie o mio marito, mio figlio, la mia famiglia, la mia patria", 
ecc. Il servizio è concepito, ma si tratta pur sempre in un servizio in-
teressato. 
 
Il terzo passo riguarda una tipologia di individui oggi molto rara, poi-
ché rappresenta l'umanità rigenerata futura. La sua natura la possiamo 
definire altruista/intuitiva, i cui veicoli sono: 
- il corpo emozionale evoluto fino a coltivare in sé l'amore universale 
riportato nei Vangeli: l'agape, trasformando l'amore personale di Ve-
nere nell'amore impersonale "uraniano"; 
- il corpo mentale ha trasmutato Mercurio nel divino "Nettuno", sotto 
la guida dell'intuizione e l'apertura al Sé. 
La fratellanza universale sarà il prodotto di una società al cui interno 
ci siano individui come quelli descritti. 
 



138 

 

Saranno questi ultimi a formare il nocciolo del passaggio alla "Nuova 
Gerusalemme", veri "uomini nuovi" precursori della Nuova Era. Cia-
scuno di noi potrà esserne protagonista, poiché il solo modo per arri-
varvi è quello di lavorare, ognuno nella propria interiorità, nel miglio-
ramento di sé. 
 
 

11. L'evoluzione e Darwin  
  
Ma guardiamo ora all’evoluzione come la scienza l’ha sviluppata. La 
prima ipotesi scientifica evoluzionista di un certo credito fu quella pre-
sentata da Lamàrck, scienziato francese, il quale affermava che lo 
sforzo di adattamento ambientale causa una modificazione fisica nei 
soggetti inseriti in un dato ambiente, la quale si trasmette agli eredi 
con un progressivo miglioramento del loro adattamento. Questa teoria 
subì un duro colpo quando Weismann teorizzò la distinzione fra cel-
lule corporee (fenotipi) e cellule germinali (genotipi), affermando che 
solo queste ultime – non coinvolte nelle modificazioni dovute all’am-
biente – si trasmettano agli eredi. A questo punto prese il sopravvento 
la teoria di Darwin, che sosteneva modifiche “casuali” delle cellule 
germinali, capaci di produrre esemplari diversi, fra i quali sopravvi-
vrebbero solo quelli più adatti all’ambiente circostante. Lamàrck sem-
pre difese la validità della sua teoria, supportandola anche con esperi-
menti, ma il ricorso al caso sembrò una opzione migliore alla scienza, 
che rifiutò sempre di mettere in discussione la teoria di Darwin. Re-
centemente, in un’isola della Croazia, gli scienziati hanno notato come 
nel giro di pochi anni una specie di lucertola lì importata da un am-
biente diverso si sia modificata, adattandosi al nuovo ambiente, in 
modo tale da trasformarsi da erbivora a carnivora; il tutto in un lasso 
di tempo inconcepibile se confrontato con quello necessario previsto 
dalla teoria darwiniana.   
L'evoluzione darwiniana infatti prevede modificazioni minime quasi 
impercettibili nel processo di adattamento all'ambiente da parte delle 
specie, mentre se analizziamo lo sviluppo delle forme viventi, in par-
ticolar modo in quelle più soggette all'influsso etereo, come le piante, 



139 

 

troviamo per esempio nella disposizione delle foglie uno sviluppo che 
segue la successione aurica di Fibonacci, con "scarti", cioè, "a pac-
chetto" costante e ben misurabile, non rispondenti a quanto previsto 
da Darwin.   
In realtà, l’evoluzione fa parte integrante del piano della creazione, e 
non è perciò casuale, ma per esaminarla correttamente bisogna consi-
derarla come una dinamica prevista, e non come un prodotto del caso, 
cioè a posteriori. La vita cela in sé un disegno spirituale, ma per po-
terlo cogliere (e quindi conoscerla veramente) bisogna considerare an-
che la sua finalità, cosa non immaginabile se restiamo attaccati ad una 
visione esclusivamente materiale dettata dal caso.  
Restando nel versante scientifico, ormai possiamo affermare che 
l’evoluzionismo classico è stato soppiantato dall’epigenetica, la quale 
ha scoperto che i geni non sono affatto una sanzione definitiva, ma 
sono modificabili dalla relazione con l’ambiente, cioè l’educazione, lo 
studio, la volontà personale, ecc. Essa copre un panorama vastissimo, 
perché dimostra che non è l’ereditarietà il fattore determinante, ma 
abbiamo potenzialmente la possibilità di determinare in prima persona 
le nostre caratteristiche. Passiamo da una visione di tipo collettivo: le 
specie, ad una di tipo individuale: ognuno è diverso dagli altri. 
La visione esoterica approfondisce ancora di più questo aspetto, per-
ché non solo afferma che i caratteri acquisiti predominano, ma so-
stiene che in fondo, a ben guardare, i caratteri ereditari sono anch’essi 
un prodotto dell’individuo. In altre parole, tutti i caratteri sono ac-

quisiti, in questa o in vite precedenti: quelli derivati dalle vite prece-
denti sono quelli che solitamente vengono chiamati ereditari, ma fu-
rono in realtà acquisiti nelle vite precedenti, né più né meno di quelli 
acquisiti in questa vita.  
Si passa allora da un’idea che guarda solo alla “forma”: l’individuo 
nasce in questa vita e quello che non sviluppa lui qui, in questa esi-
stenza, lo ha ricavato in buona percentuale “da altri” (i genitori), 
all’idea che riconosce all’individuo la paternità dei suoi pregi e dei 
suoi difetti (al netto di quelli fisici, sia pure non in modo esclusivo), e 
perciò il copyright, ossia il diritto e la capacità di intervenire sulle sue 
qualità. 



140 

 

 
Mantra dell'Evoluzione  
  
Molte "maschere", molte "persone"  
hanno celato nei secoli il volto vero  
che Io sono!  
  
Talvolta confessando azioni meschine,  
talaltra seguendo la via della luce,  
guidate ora dall'ignoranza ora dall'intuito.  
Ma sempre il succo l'ha colto colui  
che Io sono!  
  
È inutile attardarsi a cercare quei volti  
di "persone" e di "maschere" usate  
restando prigioniero dello spazio e del tempo,  
perché qui e ora Io sono!  
  
Sono io lo Spirito che le ha tutte animate,  
e che ha aggiunto sapere dagli errori  
e potere dalle cose ben fatte.  
  
Sono io che dietro all'apparenza  
che nei secoli l'ha coperto,  
e che ancora oggi devo "smascherare",  
scoprirò davvero lo Spirito luminoso  
che Io sono!  
 Amen. Così è. 



141 

 

 



142 

 

  



143 

 

 
 

 
 
 

LA NUOVA ALLEANZA 
 

 
1. La conquista dell’anima. 

 
Se volessimo trovare una chiave che dia la possibilità di riassumere 
quanto abbiamo fin qui detto, la potremmo trovare nello sviluppo della 
coscienza. Prima di iniziare tutto il processo evolutivo come scaglione 
vitale, il genere umano si trovava, per così dire, in grembo allo spirito, 
del quale partecipava le doti; era quindi anche onnisciente. 
L’onniscienza, però, senza la consapevolezza, cioè il sapere di essere, 
risulta inutile e sterile. Potremmo raffigurarci una grande luce (spiri-
tuale) che circondava, ma anche accecava l’uomo, impedendogli di 
accorgersi di se stesso. Per superare questo, fu oscurato da involucri 
via via sempre più pesanti e spessi, fu cioè immerso nella materia, fino 
a quando questo schermo gli offuscò la luce esteriore. Allora cominciò 
ad osservarsi, accorgendosi della sua separatività e individualità. È 
questa l’acquisizione dell’autocoscienza. 
Tutto questo procedimento è quello che abbiamo chiamato di involu-

zione, e ha per scopo la costruzione dei suddetti involucri, cioè dei 
vari corpi, o veicoli, che già conosciamo. È quindi in questo contesto 
questa la cosa più importante, e che va maggiormente difesa; la legge 
che domina in questa fase, pertanto, è quella del più forte, cioè la legge 
di conservazione della specie e di selezione naturale, dove solo chi 
sa adeguare i propri veicoli alle condizioni esterne, a prescindere da 
ogni altra considerazione, ha la possibilità di continuare il suo svi-
luppo. In questa fase, quindi, prevale l’interesse come molla ad agire. 
La consapevolezza, o autocoscienza, però, ottenuta a scapito dell’on-
niscienza e della visione dei piani spirituali per i motivi accennati, ha 
subito una accelerazione a seguito dell’inter-vento nel processo 



144 

 

evolutivo degli Spiriti Luciferini, che hanno causato l’incentrarsi della 
nostra attenzione unicamente sul piano fisico-chimico. 
Tuttavia, se solo ci guardiamo intorno, vediamo che proprio là dove 
questo processo è più avanzato, cioè nel mondo occidentale, maggiore 
è la sensibilità raggiunta per salvaguardare il più debole, cosa che 
smentisce clamorosamente la legge di selezione naturale. È l’impulso 
Cristico, che ci porta ora a dare più importanza alle qualità interiori 
rispetto a quelle esteriori. L’Anima, e la sua costruzione, soppianterà 
cioè in futuro la costruzione dei corpi, man mano che essi matureranno 
pienamente il loro sviluppo. Il dovere soppianterà così l’interesse. 
Questa grande, e oltre un certo limite ancora irraggiungibile conquista, 
è il sentiero dell’iniziazione. Ma è anche la direzione verso cui cia-
scuno di noi deve già fin d’ora rivolgersi, se vuole stare dalla parte del 
vero progresso.  
Per ben comprendere il concetto di anima, possiamo utilizzare una 
volta di più la legge di analogia, e soffermarci sopra un fatto della no-
stra vita quotidiana, tanto abituale quanto necessario: l’atto di alimen-
tarsi. L’alimentazione consiste nell’ingerire il cibo, nel tentativo di as-
similazione, e infine nell’acquisizione dell’energia che ci ha fornito, 
che dopo tutto è il suo vero fine. 
Facciamo le seguenti relazioni: 
 
corpo – spirito 
cibo – esperienza 
energia – anima. 
 
Come l’alimentazione avviene solo durante le ore di veglia della no-
stra giornata, così la crescita animica può realizzarsi solo nel corso 
della vita nel corpo, mentre tutta l’esistenza dopo-morte serve per in-
corporarne l’esperienza. Il cibo può proprio essere rappresentato 
dall’esperienza, cioè da tutti gli avvenimenti che costellano la vita; 
questa esperienza è quindi elaborata nella nostra coscienza, così come 
il cibo ingerito viene lavorato all’interno del corpo e, come l’espe-
rienza, proviene dal mondo circostante.  



145 

 

Che cosa ricaviamo dal cibo? Se è “buono” e ci fa bene, ne ricaviamo 
l’energia che ci consente di mantenere in vita il corpo e di agire crea-
tivamente verso l’esterno; anche le esperienze che facciamo, quando 
sono “buone”, nutrono in un certo senso il nostro spirito, che senza di 
esse non potrebbe manifestare le sue facoltà creatrici.  
Vediamo nel corpo l’energia che esso riceve attraverso il cibo? No, ci 
è invisibile, così come il concetto di anima comunemente sfugge e non 
si sa darne una spiegazione diversa da quella di spirito. Eppure senza 
l’energia derivante dal cibo il corpo non potrebbe sopravvivere, al pari 
dello spirito, che senza l’esperienza incamerata nell’anima non sa-
rebbe in grado di esprimersi compiutamente. Senza cibo il corpo 
muore; senza esperienza lo spirito non si risveglia.  
Dove si accumula l’energia portata dal cibo? Non possiamo definire 
ciò con precisione, ma dobbiamo dire che, attraverso il sangue, circola 
per tutto l’organismo. Allo stesso modo, se ci chiediamo dove l’espe-
rienza si accumula nello spirito, possiamo rispondere che essa, attra-
verso l’anima, diventa parte integrante dello spirito. 
Le immagini della memoria inconscia si registrano nell’atomo-seme 
del corpo fisico, ma esso non può di per sé essere considerato l’anima, 
come il sistema digerente non può essere considerato l’energia che dal 
suo lavoro discende. 
La costruzione dell’anima è il compito dell’uomo oggi, che serve a 
dare nutrimento allo spirito, ed ecco il procedimento con cui si effet-
tua. Nell’attuale situazione, l’io si trova nel punto più basso del per-
corso evolutivo, e vede tutto quanto “lo circonda” in concorrenza con 
sé. La relazione con l’altro si trasforma in Critica, ossia la nostra ve-
rità si difende di fronte a quella degli altri. Neghiamo le verità diverse 
dalla nostra. Con l’esperienza purgatoriale e col tempo, impariamo a 
relazionarci diversamente e ad agire correttamente, poiché l’azione è 
l’espressione del corpo fisico. L’esperienza del bene attraverso la retta 
azione nel corpo fisico forma l’anima cognitiva, della quale si nutre 
lo Spirito Divino. La mutata relazione modifica col tempo la critica in 
Compassione; anche davanti al criminale non possiamo fare a meno 
di risentire noi stessi della sua storia personale, e comprendere il per-
corso interiore che lo ha condotto nella condizione in cui ora si trova. 



146 

 

Superiamo così la difficoltà (psicologica) di accettare verità diverse 
dalla nostra, perché riusciamo meglio a comprenderle.  
L’esperienza del vero attraverso la giusta percezione nel corpo vitale 
forma l’anima intellettiva, della quale si nutre lo Spirito Cristico. 
“Cos’è la verità?” disse Ponzio Pilato durante il processo a Gesù; e 
non sospettando nemmeno che fosse possibile rispondere a questa do-
manda, lasciò la sala dove si trovava. In realtà, la verità vera è una, ma 
sotto la spinta del corpo emozionale diventa una idea personale, che 
nemmeno la compassione può superare. È un riferimento destinato al 
futuro l’affermazione che quando avremo superato la relazione me-
diata, innalzando la coscienza dell’io lungo i tre veicoli fino alla 
mente, per entrare allora in contatto diretto e in percezione im-me-
diata, la vera Conoscenza della verità fluirà in noi, poiché saremo en-
trati nella sfera che sta oltre le divisioni. 
La conoscenza vera è obiettiva, come al giorno d’oggi lo è, per noi, 
solo l’aritmetica. Essa si estenderà a tutto, e anche il bello, oggi così 
personale, mostrerà le sue leggi universali. L’esperienza del bello at-
traverso l’elevata aspirazione nel corpo emozionale forma l’anima 
emotiva, della quale si nutre lo Spirito Umano. 
Proponiamo uno schema esemplificativo della costruzione dell’anima 
e dei veicoli impegnati in tale edificazione: 
 

veicolo 
anima  
corrispondente 

aspetto spirituale  
alimentato 

Corpo emozionale 
Aspirazione 

Anima emotiva 
(bello) 

Spirito  
Umano 

Corpo vitale 
Giusta percezione 

Anima intellettiva 
(vero) 

Spirito 
Cristico 

Corpo fisico 
Retta azione 

Anima cognitiva 
(bene) 

Spirito 
Divino 

 
La sensazione (corpo emozionale) è oggi fuggevole. Per diventare 
saggezza risulta necessario fermarla nel tempo (memoria, cioè corpo 
vitale) producendo conoscenza, e nello spazio (corpo fisico) produ-
cendo coscienza. 



147 

 

A questo punto è a disposizione della mente per poter essere utilizzata. 
L’anima e la mente così costituiscono quell’insieme di doti che non si 
tramandano attraverso l’ereditarietà genetico-fisica, ma che apparten-
gono all’individualità, quale eredità spirituale, destinata a soppiantare 
l’esigenza dei corpi quando avranno raggiunto il loro scopo finale. 
Quando, nella nostra condotta quotidiana, invece di cadere in una sorta 
di rifiuto verso persone o avvenimenti, ci sforziamo di trovare in essi 
il lato buono, convinti che in fondo ci debba essere, almeno come in-
segnamento; quando rifuggiamo da un atteggiamento di comodo, in 
favore della ricerca della verità e nella relazione con gli altri facciamo 
silenzio interiore per "saper ascoltare"; quando mettiamo tutto il no-
stro entusiasmo nelle cose che facciamo, cercando la bellezza là anche 
dove non appare a prima vista; quando facciamo tutte queste cose, al-
lora stiamo sviluppando la nostra anima. 
 
Durante l’evoluzione propriamente detta, dunque, verranno progressi-
vamente trasferite le qualità, la quintessenza dei vari veicoli all’anima 
ad essi collegata e, analogamente a quello che avviene dopo la morte, 
i veicoli medesimi verranno abbandonati, questa volta definitiva-
mente. Infatti, come l’involuzione vedeva una discesa attraverso i 
piani di esistenza via via sempre più densi, così l’evoluzione consiste 
in una risalita attraverso gli stessi piani e il conseguente abbandono 
dei veicoli che servono per l’espressione e l’esperienza dell’individua-
lità in quegli stessi piani. È il già noto processo della morte, che si 
svolge ad un'ottava superiore. 
Ecco che in questa fase non prevale più la legge legata alla salvaguar-
dia dei corpi, ma deve prendere il sopravvento quella legata allo spi-
rito. Lo spirito, eterno, dura, mentre i veicoli, perituri, cessano uno alla 
volta la loro funzione. Qui non regna più l’interesse, perciò, ma il do-

vere, e non più la legge di conservazione della specie, ma quella spi-
rituale del sacrificio, cioè del vedere chi è fuori di noi non come un 
antagonista, ma come nostro fratello, non per sangue, ma perché 
siamo uno con lui, e i suoi bisogni diventano anche i nostri. 
Sacerdote e sacrificio hanno etimologicamente il significato analogo 
di: trattare con il sacro, ossia con ciò che non si può toccare, che è 



148 

 

invisibile. Per noi, la differenza dei due termini consiste nel fatto che 
intendiamo il sacerdote come un intermediario fra l’uomo e la Divi-
nità, per una umanità quindi che necessita di una guida esterna, non 
essendo abilitata ad un contatto diretto, mentre per sacrificio (fare-sa-
cro) vogliamo intendere la capacità unita alla volontà interiore di tra-
scendere i bisogni fisici, in favore di quelli spirituali. 
Il punto di svolta fu segnato dalla morte di Gesù sulla croce: dal punto 
di vista materiale, vinsero ancora i poteri forti del mondo e dell’epoca, 
ma la Resurrezione mostrò come i tempi si erano voltati, e da quel 
momento cambiavano anche le “regole del gioco” a favore dell’anima. 
Proprio la morte del corpo (e delle sue leggi) fu il segno che da allora 
la vita dell’anima (e delle sue leggi) era quella che cominciava a pre-
valere. Per quanto assurdo possa apparire, fu proprio quella morte a 
segnare la vittoria della vita, non essendo la morte che una supersti-
zione appartenente al regno della materia. 
Nell'edificazione animica molte sono le prove che l'aspirante deve af-
frontare, che sono state sintetizzate nell'episodio evangelico delle ten-
tazioni a Gesù: 
 
Matteo 4: 
Allora Gesù fu condotto dallo Spirito nel deserto per essere tentato 
dal diavolo. E dopo aver digiunato quaranta giorni e quaranta notti, 
ebbe fame. Il tentatore allora gli si accostò e gli disse: <Se sei Figlio 
di Dio, di’ che questi sassi diventino pane>. Ma egli rispose: <Non di 
solo pane vivrà l’uomo, ma di ogni parola che esce dalla bocca di 
Dio>. Allora il diavolo lo condusse con sé nella città santa, lo depose 
sul pinnacolo del tempio e gli disse: <Se sei Figlio di Dio, gettati giù, 
poiché sta scritto: Ai suoi angeli darà ordini al tuo riguardo, ed essi 
ti sorreggeranno con le loro mani, perché non abbia a urtare contro 
un sasso il tuo piede>. Gesù gli rispose: <Sta anche scritto: Non ten-
tare il Signore Dio tuo>. 
Di nuovo il diavolo lo condusse con sé sopra un monte altissimo e gli 
mostrò tutti i regni del mondo con la loro gloria e gli disse: <Tutte 
queste cose io ti darò se, prostrandoti, mi adorerai>. Ma Gesù gli 



149 

 

rispose: <Vattene, Satana!, Sta scritto: Adora il Signore Dio tuo e a 
lui solo rendi culto>. 
Allora il diavolo lo lasciò ed ecco angeli gli si accostarono e lo servi-
vano. 
 
Troviamo le tre tentazioni all’inizio del vangelo di Matteo. Non a caso 
si trovano all’inizio: ci voglio suggerire le condizioni alle quali noi 
tutti saremo via via sottoposti, e che esamineremo tra breve, e l’aiuto 
che l’intervento del Cristo ci può dare per uscirne riconquistando 
l’unità perduta. 
Ogni scaglione vitale ha i suoi pionieri e i suoi ritardatari, coloro cioè 
che non sono riusciti a “cavalcare l’onda”, per così dire, adattandosi 
alle nuove condizioni. All’interno dei tre scaglioni vitali che hanno 
preceduto la nostra si sono perciò sviluppate delle correnti ritardatarie, 
che con termine generico la Bibbia chiama talvolta diavolo, altre Sa-
tana, altre demoni, ecc. Esse per poter continuare ad esistere ed evol-
vere sono costrette ad intervenire nel Piano cosmico e nelle altre crea-
ture, alterandolo e sviluppando condizioni alterate. Cerchiamo qui di 
dare una descrizione più fedele, allo scopo di trarne delle conoscenze 
utili. 
Gli spiriti luciferini sono i ritardatari del periodo della Luna, la cui 
umanità era rappresentata dagli Angeli, lo scaglione vitale più pros-
simo a noi, e furono i primi ad entrare in azione, per così dire, fin 
dall’epoca Lemuriana, come è tramandato nella Bibbia. Quelli della 
loro catena evolutiva che non seppero adattarsi all’umidità (l’acqua 
non possiede forma propria; loro pretendevano di averla), nuovo ele-
mento di quel periodo, si ribellarono divenendo i focosi esseri della 
schiera di Lucifero. Per poter continuare ad evolvere agirono, attra-
verso la colonna vertebrale allora in formazione, sul corpo emozionale 
dell’uomo che era in ricapitolazione nell’epoca Lemuriana, istigan-
dolo alla disobbedienza (loro caratteristica), spingendolo tramite la 
cupidigia senza freni ad indurire se stesso e a considerarsi separato 
(scisso) dal suo prossimo, facendo nascere l’egoismo. Da questo in-
flusso negativo deriva l’attuale scissione in due parti (superiore e in-
feriore) del corpo emozionale nell'uomo con il conseguente arresto 



150 

 

nell'edificare l'anima emotiva. La risposta che Gesù diede alla prima 
tentazione è una citazione del Deuteronomio, e riguarda la manna. 
Sembra dire: Dio interviene, la provvidenza interviene quando c’è 
vera necessità e c’è vera Fede. 
La seconda schiera ad intervenire poté farlo grazie alla strada apertale 
dai luciferini, e coincise con la nascita dell’ultimo veicolo dell’uomo: 
il corpo mentale, durante l’inizio dell’epoca Atlantidea. Durante il pe-
riodo di Saturno fu la gerarchia dei Principati – abili nel maneggiare 
la sostanza mentale - a raggiunge il livello evolutivo che abbiamo chia-
mato umano; l’elemento nuovo fu allora il fuoco, il calore, ma alcune 
individualità fra loro non riuscirono ad adattarsi ad esso. L’influsso 
raggelante di Satana è quello che questi ritardatari incutono in noi; 
qualsiasi movimento – che produce calore – è il loro nemico, e chi 
sottostà a questo influsso tende a cristallizzarsi, fisicamente, moral-
mente e spiritualmente. Essi presero possesso dell’emisfero sinistro 
del nostro cervello, facendo nascere, assieme all’abnorme sviluppo del 
corpo emozionale causato dai luciferini, la mente razionale e la perce-
zione mediata. Da ciò cominciò a svilupparsi una corrente cristalliz-
zante nel pensiero umano che, privato dello spirito, diede origine al 
materialismo. All’offerta di dominare il mondo, Gesù risponde che il 
mondo senza l’anima non ne è che un riflesso; la terza tentazione 
quindi è vuota. Con la sua risposta Gesù ricorda che è Dio il Creatore 
di ogni cosa, e adorare la materia senza adorare Lui, è solo illusione. 
La costruzione dell'anima cognitiva è ostacolata dal saturnino mate-
rialismo, che perde la visione dell’insieme e dell’unità del Creato raf-
forzando l’egoismo. L’Amore è lo strumento per vincerlo e ritrovare 
l’unità perduta. 
Da queste gerarchie cadute ci giungono degli influssi, nella nostra in-
teriorità esse ci suggeriscono comportamenti, pensieri ed emozioni, 
però noi siamo dotati della libertà, e il nostro libero arbitrio deve saper 
discriminare e decidere nel senso del bene. Se in piena estate, anziché 
godermi della luce e del calore del Sole io esco coprendomi con un 
pesante cappotto, non potrò poi attribuire al Sole la responsabilità del 
mio disagio.  
  



151 

 

Vediamo in uno schema il destino dei vari veicoli formanti la perso-
nalità, nel corso dei sette periodi in cui la manifestazione viene dai 
nostri insegnamenti suddivisa; ciascuno si sviluppa pienamente in 
quattro fasi, al termine dell’ultima delle quali si trasferisce in quintes-
senza nell’anima corrispondente.  
 
 
1. Periodo di Saturno                         7. Periodo di Vulcano 
CORPO FISICO (I)                             MENTE (IV) 
                                                            Anima Emotiva 
 

2. Periodo del Sole                               6. Periodo di Venere 
CORPO VITALE (I)                            MENTE (III) 
CORPO FISICO (II)                            CORPO EMOZIONALE(IV) 
                                                             Anima Intellettiva 
 

3. Periodo della Luna                          5. Periodo di Giove 
CORPO EMOZIONALE(I)                  MENTE (II) 
CORPO VITALE (II)                           CORPO EMOZIONALE(III) 
CORPO FISICO (III)                            CORPO VITALE (IV) 
                                                              Anima Cognitiva 
  

4. Periodo della Terra 
MENTE (I) 

CORPO EMOZIONALE (II) 
CORPO VITALE (III) 
CORPO FISICO (IV) 

    Involuzione                          Rivoluzione                             Evoluzione 
 

 
Se esaminiamo in particolare il significato che nella figura acquista la 
freccia orizzontale posta alla base, possiamo affermare che il lato da 
dove essa appare provenire rappresenta per l'uomo la direzione degli 
influssi esterni che in esso - e negli altri regni naturali - comprendono, 
ciascuno al livello del piano di provenienza, tutte le indicazioni che lo 
guidano dall'esterno.  



152 

 

La freccia poi transita attraverso il piano fisico del periodo della Terra, 
e questo passaggio produce un cambiamento, se è vero che nella fase 
successiva, al ritorno nella stessa dimensione d'origine, l'influsso 
esterno si è trasformato (convertito) in capacità interiore di direzione. 
Tutto ciò è rappresentato dalla continuità della freccia: non si tratta - 
e l'evoluzione non lo vuole - di un ritorno “indietro”, ma di un recupero 
dei piani già a suo tempo abbandonati, più l'eredità di quanto conqui-
stato grazie all'esperienza terrestre. 
Per questo la linea della freccia prosegue, senza interruzioni o capo-
volgimenti, il suo percorso (che è il nostro) lungo lo stesso verso. 

 
È questo il senso più profondo, come esamineremo meglio più avanti, 
dell'insegnamento Cristiano. 
Più di una volta abbiamo parlato dei rischi che questo processo com-
porta. In che cosa consistono? Essi risiedono nel fatto che l’evoluzione 
non può iniziarsi, se non apprendiamo a sentire e seguire i suggeri-
menti della nostra parte spirituale, o se si nega quest’ultima conside-
rando unica realtà il mondo fisico. 
E non può iniziarsi nemmeno se non è sviluppata appieno la consape-
volezza. 
Questi sono i rischi che corrono le due correnti in cui si trova divisa 
l’umanità. 
Il Cristo ci disse: 
“Chi vorrà salvare la propria vita, la perderà; chi sacrificherà la propria 
vita, la salverà.”; 
ed anche: “Prima che Abramo fosse, Io sono”. 
La prima frase è rivolta a chi considera se stesso come solo il corpo 
fisico-chimico: in questo modo, non curando il giardino spirituale, fi-
nirà per perdere la vita e il corpo, contrariamente a chi non si preoc-
cuperà principalmente del fisico, ma dello spirito, e salverà così la vita. 
Questo, ovviamente, indipendentemente dal fatto di sanzionare razio-
nalmente le nostre convinzioni o intendimenti; ricordiamo infatti an-
cora le parole del Cristo: “Non chi dice Signore, Signore, entrerà nel 
Regno dei Cieli, ma chi fa la volontà del Padre mio.” 
 



153 

 

La seconda frase si riferisce ad Abramo come al capostipite della 
razza, o di qualsivoglia categoria, divisione, chiesa, dovuta alla forma, 
e intende che solo quando avremo trovato lo spirito individuale 
avremo superato la fase a guida esterna, e potremo cominciare il nostro 
sviluppo. 
Ogni tanto si incontra qualcuno che dice: “…io non mi sento di appar-
tenere a questo mondo… con tutti i suoi difetti e ingiustizie… non 
vedo l'ora che arrivi qualcuno - sia questi un angelo o un extraterrestre 
(qui le versioni differiscono) a rapirmi e portarmi via, con sé, in un 
mondo più giusto”. 
Ebbene, a chi dice così bisognerebbe ribadire che, se davvero disprez-
ziamo e detestiamo così tanto il mondo e vogliamo trovare il modo di 
abbandonarlo, la prima cosa da farsi è quella di appartenervi comple-
tamente. Solo quando si è superata, attraversata (com'è la freccia dello 
schema precedente), questa fase, sarà possibile trascenderla e andare 
oltre. Ma forse, allora, non lo si detesterà più, perché avremo imparato 
a conoscerlo intimamente. 
I periodi evolutivi sono dunque sette: ai periodi della “discesa” già 
esaminati seguiranno i periodi di “risalita”. Il primo – e il prossimo – 
è chiamato periodo di Giove, che si svolgerà negli stessi piani eterei 
del passato periodo della Luna; seguiranno il periodo detto di Venere, 
corrispondente ai piani astrali del passato periodo del Sole e il periodo 
finale di Vulcano, il Sole invisibile dietro al Sole visibile, corrispon-
dente ai piani mentali del passato periodo di Saturno. Il periodo di 
Giove si svolgerà perciò nella sfera lunare, il periodo di Venere nella 
sfera solare e il periodo di Vulcano nella sfera saturnia. 
L’anima cognitiva, come quintessenza delle esperienze nel corpo fi-
sico, sarà assorbita dallo spirito Divino alla fine del periodo di Giove; 
l’anima intellettiva, come quintessenza della saggezza acquisita dal 
corpo vitale, sarà assorbita dallo spirito Cristico verso la fine del pe-
riodo di Venere; l’anima emotiva, come quintessenza della coscienza 
assorbita dal corpo emozionale, sarà assorbita dallo spirito Umano nel 
periodo di Vulcano. 
La mente sarà assorbita dal Sé alla fine del periodo di Vulcano. 
 



154 

 

È importante rendersi conto che solo gli insegnamenti esoterici che 
costituiscono il Cristianesimo Interiore danno una visione chiara del 
prospetto dei sette periodi come sopra riportato, in quanto esso pre-
vede una discesa, alla fine della quale però si ottiene la consapevo-
lezza, che provoca come abbiamo detto un radicale cambiamento di 
condizioni, una rivoluzione, per cui la risalita consisterà in qualcosa di 
diverso rispetto alle condizioni della prima metà: l’uomo spirituale 
amplierà i propri poteri e le proprie facoltà. 
Le dottrine di tipo orientale, sorte quando il genere umano non aveva 
ancora sviluppato appieno l’autocoscienza, (non aveva ancora toccato 
il fondo), vedono la risalita come un ritorno alle origini, ad oriente, 
anziché una continuazione; cosa che toglie scopo a tutto il processo 
evolutivo, e soprattutto alla fatica che costa percorrerlo. La massima 
aspirazione per il fedele dal temperamento del cuore, infatti, è quella 
di ritrovare la beatitudine del ritorno a Dio (la cui eco non si è ancora 
spenta in lui), e annullarsi nella Sua immensità. Non può essere che 
così, dal suo punto di vista, in quanto il ritorno ripristinerebbe la stessa 
situazione esistente prima della manifestazione attiva. 
Se gli rivolgiamo la domanda: “Perché continuiamo a fare la fatica di 
vivere?”, e: “Che scopo aveva Dio nel crearci?”, la sola risposta che 
ci può dare è: “All’uomo non è dato indagare sul mistero delle inten-
zioni divine.” La Bibbia, però, ci ricorda che “siamo ad immagine e 
somiglianza di Lui”! 
 

 
2. L’“Ave Maria” 
 
La preghiera dell’“Ave Maria” contiene in sé il saluto che l’Angelo 
Gabriele fece a Maria per annunciarle la nascita di Gesù. Nella inter-
pretazione della tradizione esoterica, questa “Annunciazione” è in 
realtà la prima iniziazione di Maria, che la mise in condizione di af-
frontare la missione cui volontariamente si sottomise. 
Tale può quindi rappresentare anche per noi, fornendoci una traccia 
del percorso che l’aspirante deve seguire per edificare la propria 



155 

 

anima. Esaminiamola perciò versetto, o meglio, preghiera per pre-
ghiera, e poi sottoponiamola alla nostra meditazione.  
 
Ave o Maria. Chi pronuncia queste parole, incontra l’Anima e la sa-
luta. Questo incontro prelude all’apertura dell’aspirante alla propria 
parte spirituale: è ora pronta ad accedere a dimensioni che fino a poco 
prima le erano precluse. 

1. Piena di Grazia. La prima cosa che si attiva è l’Anima Co-
gnitiva, ed egli osserva una distinzione netta da ciò che speri-
mentava nel piano fisico: non c’è più la competizione, ma la 
“grazia”. Riceve in questo modo lo stimolo a portarla anche 
nel mondo, attraverso una retta azione, che risponda cioè alla 
Volontà dello spirito più che agli impulsi (desideri, cupidigia, 
odio, paura, ecc.) della carne.  

2. Il Signore è con te. Potremmo leggere questa preghiera met-
tendoci l’enfasi di una sorpresa: è il contatto con l’l’Anima 
Intellettiva, o Intuitiva, scoprendo che la Divinità interiore 
ha sede nella sua più profonda interiorità e intimità, da dove 
da sempre suggerisce la Saggezza della condotta nel mondo. 
L’aspirante si rende così conto che per conoscere davvero il 
mondo è necessaria una giusta percezione, che è la sola a poter 
inserire l’armonia nelle forze vivificanti e sanatrici del corpo. 

3. Tu sei benedetta fra tutte le donne. Questa preghiera attiva 
l’Anima Emotiva che ha sede nel cuore, dimora centrale della 
dimensione animica, sia che siamo donne o uomini, la cui 
porta è stata aperta dall’attivazione dell’Anima Intellettiva. La 
persona avverte una forte aspirazione verso tutto ciò che è spi-
rituale, a cui da questo momento sarà dedicata ogni sua atti-
vità. 

4. Benedetto il frutto del tuo seno, Gesù. La feconda attivazione 
di tutte le forze animiche concepisce infine la nascita del Cri-
sto interiore, la cui crescita viene da questo momento affidata 
alla personalità che si è dedicata al suo servizio. È il corpo 
radioso, che inizia a formarsi quale veicolo d’esperienza per 
il futuro.  



156 

 

Santa Maria. Ora l’aspirante prende consapevolezza che l’Anima è 
qualcosa di più, e soprattutto di più “reale” di quello che poteva im-
maginare o pensare prima. L’incontro con l’Anima adesso è diverso: 
ne riconosce la santità, che è diventata la sua. 

5.  Madre di Dio. Questa preghiera è collegata all’Anima Emo-
tiva, che a sua volta nasce dalle esperienze fatte nel corpo 
emozionale. La purezza è lo stile di vita che rende questo vei-
colo in grado di portare l’essenza del bello nel mondo. L’Arte 
(l’aspirazione mette in moto l’ispirazione) è in grado di com-
piere questo miracolo, portando le leggi di Dio al piano fisico. 

6.  Prega per noi peccatori. L’Anima Intellettiva “vede” più lu-
cidamente gli errori compiuti, che si sono registrati, come tutti 
i fatti della vita, nell’atomo-seme del cuore collegato con il 
corpo vitale. Ne consegue un pentimento, e si rivolge 
all’Anima e al Cristo interiore per richiederne l’aiuto. Non gli 
è più possibile accettare la menzogna di una esistenza contra-
ria alle leggi di Dio, menzogna che si rivela durante l’esercizio 
riparatore, e compie ogni sforzo verso il vero. Una vera Reli-
gione è solo quella che insegna questo percorso interiore. 

7.  Adesso e nell’ora della nostra morte. Quest’ultima preghiera 
è connessa con l’Anima Cosciente, che si edifica attraverso le 
esperienze del corpo fisico. È pertanto immediata la relazione 
con la morte, ma non si parla solo della morte fisica: ricor-
diamo la frase di Gesù: “Lasciate che i morti seppelliscano i 
loro morti”, dove per “morte” si intende un allontanamento 
dalla sfera spirituale. In questo modo l’Anima Cosciente non 
si forma, e la morte spirituale ne sarebbe la tragica conse-
guenza. C’è quindi un nesso diretto fra le azioni che faccio 
“adesso” e la “nostra morte”: devo perseguire sempre il bene; 
questa è la vera missione della Scienza. 

    Amen. Così è. 
 
 
 
 



157 

 

3. Il Padre, il Figlio e lo Spirito Santo. 
 

Si sarà notato che per parlare dell’evoluzione in senso stretto, abbiamo 
dovuto riferirci a citazioni prese dai Vangeli, più che dall’Antico Te-
stamento (o Bibbia propriamente detta). È ovvio che sia così, dal mo-
mento che la Bibbia, come abbiamo ricordato, si riferisce agli inse-
gnamenti destinati ai nostri progenitori, la cui fonte era Jahvè, rivelati 
a Mosè. I Vangeli, invece, riguardano proprio la fase che segue. La 
rivelazione attraversa infatti più fasi, che accompagnano l’evolu-
zione dell’uomo. Sarebbe stato inutile predicare amore disinteressato 
e perdono a uomini primitivi, rudi sia fisicamente che mentalmente; 
senza considerare che la loro fase era quella involutiva, con il conse-
guente prevalere del valore della forma su quello della spiritualità. 
Purtroppo le Chiese cristiane hanno inserito un elemento di disconti-
nuità fra i periodi precedenti l'avvento Cristico e il tempo successivo. 
Questo è un errore che impedisce di cogliere nella sua totalità questo 
avvento, il quale è sì un punto di svolta, ma non era tuttavia ignorato 
dai sapienti antichi, che anzi lo aspettavano, lo preparavano e lo pro-
fetizzavano come una necessità evolutiva.  
Se vogliamo avere una idea chiara delle religioni, infatti, non pos-
siamo prescindere dalle fasi che attraversano; non è la storia dell’uomo 
che ad un certo punto le ha fatte nascere, ma semmai, sorgendo esse 
dall’interiorità della coscienza, esattamente il contrario. Per poterle 
meglio comprendere, cerchiamo prima di tutto di chiarire brevemente 
quanto l’esoterismo riporta riguardo alle Grandi Entità note come il 
Padre, il Figlio e lo Spirito Santo.  
 
Si ricorderà che abbiamo già visto lo schema dei periodi nei quali le 
ondate vitali che hanno preceduto la nostra hanno raggiunto il grado 
evolutivo che definiamo umano. Inseriamo dunque in questo schema 
i vari piani esistenziali. 
C’è una legge che regola l’evoluzione, che limita all’interno dei con-
fini della sfera evolutiva in cui si è inseriti il massimo di avanzamento 
possibile. Per sfera evolutiva intendiamo l’insieme dei quattro piani 
nei quali si svolge tutto il processo di involuzione prima e di 



158 

 

evoluzione poi (essendo sette i piani: 3 in discesa + 1 al “giro di volta” 
+ 3 in risalita = 7). 
 
Questo sta a significare che all’interno di ogni scaglione di vita un'en-
tità può progredire di ben quattro periodi oltre a quello di evoluzione 
ordinaria: è proprio questo maggiore avanzamento che dà significato 
al termine INIZIAZIONE. Esso non significa altro che raggiungere in 
anticipo il grado riservato al resto dell’umanità ordinaria alla fine del 
proprio processo evolutivo.  
Lo schema ci indica quegli scaglioni vitali della nostra Manifestazione 
che, avendo superato il livello evolutivo umano, hanno già promosso 
il relativo Maggior Iniziato; vediamo quindi che: 
 

a)  nella sfera lunare l’Angelo che ha raggiunto la Massima 
Iniziazione è Jahvè, chiamato lo Spirito Santo; 

b)  nella sfera solare l’Arcangelo che ha raggiunto la sua Mas-
sima Iniziazione è il Cristo, chiamato il Figlio; 

c)  nella sfera saturnia il Principato che ha raggiunto la Mas-
sima Iniziazione è il Padre. 

 

Ciascuna di queste Grandi Entità Spirituali lavora con l’uomo per la 
sua evoluzione a diversi gradi, e l’uomo stesso, grazie a loro, avanza 
progressivamente nel suo cammino.  
La sfera del Padre copre l’ambito multidimensionale che va dal piano 
dello spirito Divino al piano mentale, nel quale nel periodo di Saturno 
la nostra ondata di vita ebbe il suo battesimo evolutivo attraverso la 
fase minerale. 
Tutto quanto sottostà al piano minerale e alla sfera saturnia trova per-
tanto il proprio “centro del campo d’azione” in detta sfera. Ogni corpo 
o forma fisica, in altre parole, proviene e torna da e al centro d’azione 
della sfera del Padre. In questo senso, è possibile sostenere che l’atti-
vità del Padre è la fonte dell’azione distruttiva delle forme dell’uni-
verso. È grazie a questa azione che quando la vita attiva abbandona un 
corpo, questo si disintegra attraverso quella che definiamo decompo-
sizione; ritorna cioè sotto l’azione del suddetto centro d’azione per 
mezzo della legge entropica, non distinguendosi più da tutta l’altra 



159 

 

materia ed essendo pronta a diventare nuovamente preda di un’altra 
azione vitale che la ricostituisca come forma al servizio di sé. 
Quando questo accade, ecco che il centro del campo d’azione si sposta 
nella sfera del Figlio, nel quale perdurerà fino all’abbandono 
dell’azione vitale stessa. La sfera del Figlio va dal piano dello Spirito 
Cristico fino al piano astrale. In quest’ultimo, nella sfera solare, il no-
stro scaglione di vita attraversò la fase vegetale, ossia cominciò tutte 
le attività proprie degli esseri viventi. Si tratta dell’attività edificativa 
della vita intesa in senso lato, e nell’universo qualsiasi attività di que-
sto tipo trova il proprio centro del campo d’azione nella sfera del Fi-
glio. Essa prende la sostanza minerale e la compone secondo linee di 
forza ben definite, fintantoché l’influsso vitale la sostiene.  
Contrasta perciò l’attività della sfera del Padre per tutto il tempo ne-
cessario all’attività prevista delle forme viventi. Vi trovano sede gli 
spiriti-gruppo del regno vegetale, ed è la “fonte di vita eterna” che si 
manifesta nella forma, ma trova la sua sorgente inesauribile nei piani 
spirituali, non legandosi in maniera definitiva a nessuna forma, ma 
partecipandola della propria forza costruttrice. 
Risulta a questo punto necessaria un’ulteriore tipo di attività, tale da 
procurare la forma alle forme viventi che sono pronte a prendere un 
altro corpo. Ciò avviene sotto la giurisdizione delle attività della sfera 
dello Spirito Santo, o di Jahvè, che abita nei piani dello spirito Umano 
fino al piano etereo, sede quest’ultimo della sfera lunare. Nel piano 
etereo ha sede il centro del campo d’azione che spinge alla riprodu-
zione e alla salvaguardia delle forme delle singole specie. In questa 
sfera ha sede lo spirito-gruppo del regno animale. 
Il Sé giunge infine ad abitare le singole forme di vita umane dall’in-
terno e direttamente, mirando a sfuggire dalle sfere suddette e da ogni 
attività di spirito-gruppo. Tale cammino deve prima passare attraverso 
fasi collettive minori, quali gli spiriti nazionali, regionali e famigliari 
progressivamente. Modi comuni di dire quali “Dio, patria e famiglia” 
mostrano di non avere ancora superato dette fasi, che vanno comunque 
rispettate, in quanto altro non sono che i gradini necessari a salire 
lungo la scala dell’evoluzione. 
 



160 

 

 



161 

 

Oggi è luogo comune dire che ci troviamo in una fase di crisi e di 
declino: ciò è vero, ma va ben compreso. Tutti noi siamo su uno di 
quei gradini, e mentre abbiamo perduto le sicurezze di una volta, an-
cora non intravvediamo dove tutto questo ci sta conducendo, e siamo 
talvolta preda di nostalgia per un passato che sta per tramontare, e ta-
laltra presi da una ricerca spasmodica del nuovo e della cosiddetta “li-
bertà”, reclamando il diritto di non sottostare a regole ormai obsolete. 
È molto importante perciò avere un’idea almeno sommaria del pro-
cesso che stiamo attraversando, che sia in grado di fornirci una bussola 
che ci guidi per la via giusta (cosa che, tra l’altro, procura minore do-
lore). La legge una volta esterna dev’essere oggi sviluppata interior-
mente, e l’evoluzione delle religioni, correttamente comprese, segue 
questo stesso cammino. 
Una considerazione va fatta infine sempre riguardo lo schema che ap-
pare qui sopra: per ogni scaglione (riguardante l’evoluzione degli An-
geli, degli Arcangeli e dei Principati) sono evidenziati i piani nei quali 
le rispettive Entità funzionano al loro livello più basso – che è ciò che 
le caratterizza; tuttavia i veicoli sono sette, come sono sette quelli degli 
esseri umani se comprendiamo anche lo spirito. Pertanto sia Jahvè, sia 
il Figlio, sia il Padre giungono con la parte spirituale più elevata (il 
settimo piano) sino al piano stesso di Dio, ove non esiste alcuna sepa-
razione. Come disse il Cristo: “Chi vede me vede il Padre”, e “Io e il 
Padre siamo Uno!”. 
 
Riprendendo il nostro ragionamento, vediamo che le religioni passano 
diverse fasi, ciascuna posta sotto la giurisdizione di uno dei Grandi 
Esseri suddetti, secondo la progressione che segue: 
1. La prima fase è quella delle religioni etniche, che governano la 
divisione, conducendo dall’esterno l’uomo, facendolo gradatamente 
progredire fino a quando non sia pronto per il passo successivo. In 
questa fase, spinto dall’interesse, egli impara ad obbedire per timore 
di Dio, e fare sacrifici per propiziarsene il favore. Essendo ancora gui-
dato esternamente, l’atto esteriore, il rito, rappresenta il bene e il com-
portamento fedele; in esso l’uomo trova giustificazione.  



162 

 

Questa fase è detta anche dello Spirito Santo, e sviluppa l’anima emo-
tiva che nutre l’aspetto spirituale Umano, collegato con il corpo emo-
zionale. 
Jahvè conduce in questa fase l’umanità, dirigendola dai pianeti che 
hanno satelliti, nei quali Egli trova dimora, riflettendo la luce solare. 
Gli fa da contraltare Lucifero, che dal pianeta Marte, dove risiede, 
emancipa per mezzo della cupidigia l’uomo dal controllo degli Angeli 
di Jahvè. Questi si oppone all’azione luciferina, che col tempo con-
dannerebbe l’uomo alla degenerazione e al ritardo evolutivo, con 
l’unico mezzo che la sua missione gli consente: la legge, la cui disob-
bedienza causa il peccato, con il relativo castigo. La virtù dell’uomo 
posto sotto il regime jehovitico, allora, risponde alle seguenti parole-
chiave: INNOCENZA/OBBEDIENZA, e solo in questo modo egli po-
trà salvarsi. L’azione luciferina, però, impedisce all’uomo di superare 
la coscienza di veglia ed accedere alla propria natura divina, immet-
tendolo in un vicolo cieco, e impedendogli di passare dall’involuzione 
all’evoluzione. Gli Spiriti Luciferini trovano giovamento da questo, 
perché possono continuare ad usare il cervello dell’uomo per i loro 
scopi. 
La guida esterna da un lato, non più sufficiente essendosi l’uomo 
emancipato divenendo “simile agli Dei”, e l’istigazione luciferina 
dall’altro, che gli impedisce di trovare una via d’uscita dalla dimen-
sione fisico-chimica in cui si è impantanato, condannerebbero il ge-
nere umano. La Terra stessa, portatrice del karma collettivo, si è ap-
pesantita ad un punto tale da non poter mantenere l’orbita prevista at-
torno al Sole: i corpi emozionali del genere umano vedono crescere la 
parte inferiore a scapito di quella superiore, facendone risentire l’ef-
fetto a tutta l’atmosfera astrale del pianeta.  
La Legge è stata data da Jahvè a Mosè (l’autore della Genesi), condut-
tore della parte dell’umanità che è riuscita a passare le acque atlanti-
dee, e che è preparata a vivere in una atmosfera più asciutta, ossia 
nell’attuale epoca Ariana (è questo il senso del racconto della fuga 
dall’Egitto, attraverso le acque, fino alla Terra Promessa, che è la 
Terra attuale). L’umanità però si divide, e una parte si ribella alle leggi 
jehovitiche e all’autorità. Salomone, grande Re semitico, tenta 



163 

 

inutilmente di riunire le due correnti del genere umano, come abbiamo 
già visto. 
Per tutti questi motivi, non essendo più sufficiente l’Antica Alleanza 
fra Jahvè e il suo popolo attraverso Mosè, un nuovo aiuto viene in 
soccorso dell’umanità. È ovviamente un tipo diverso di aiuto, che tiene 
conto della situazione in cui ora l’uomo si trova, ma anche della sua 
nuova dignità di libero, emancipato, anche se limitato, creatore. Que-
sto nuovo aiuto è rappresentato dalla seconda fase delle religioni. 
 
2 La seconda fase o di religione universale, che tende all’unità di 
tutti gli uomini. Ogni uomo, Tempio dello Spirito che lo guida inter-
namente, impara ad agire non per paura del castigo, ma per scelta, 
perché è giusto comportarsi bene. 
Sicuramente per il lettore la legge “Non rubare” risulta del tutto super-
flua. Al livello evolutivo raggiunto, essa è stata interiorizzata: noi non 
rubiamo perché sappiamo che è male farlo, non perché c’è una legge 
che lo proibisce. Chi non ruba solo perché c’è il carabiniere che lo 
osserva, dal punto di vista spirituale è un ladro, e ha ancora bisogno di 
una legge che regoli la sua vita. Non è importante tanto l’atteggia-
mento esteriore, quindi, e i relativi, superficiali giudizi (che sono sem-
pre dei pre-giudizi), ma quello interiore. L’uomo impara, col tempo e 
con l’esperienza, ad agire spinto dal dovere, perché uno con la legge. 
Ora è un vero cristiano esotericamente inteso. È la "legge nuova" di 
San Tommaso D'Aquino. Questa fase viene detta anche del Figlio, e 
sviluppa l’Anima intellettiva che nutre l’aspetto spirituale unificante 
Cristico, collegato con il corpo vitale.      
È il Maggior Iniziato della sfera solare, il Cristo, che comincia a far 
affiorare nell’uomo lo spirito di fratellanza, rendendolo piano piano 
capace di elevarsi fino a ritrovare la propria fonte spirituale, fino a 
permettergli di sopportare la vista diretta della luce del Sole, dove Egli 
dimora. Quando la Terra fu espulsa dal globo centrale, conservò nel 
suo nucleo un centro di fuoco spirituale, che è tuttora in comunione 
con il Sole; gli Arcangeli perciò, abitanti della nostra stella, hanno, 
attraverso il Cristo, il compito di ricondurre l’umanità alla riunifica-
zione con l’astro solare, quando i tempi saranno maturi. Per giungere 



164 

 

a questo, Il Cristo ha inaugurato un nuovo tipo di approccio con 
l’uomo, non più calato dall’alto (cioè esternamente), ma da pari a pari. 
Ecco perché la nostra è “l’epoca dei falsi profeti”: ora tutti i profeti 
sono falsi, perché l’uomo deve smettere di guardare in alto o un altro, 
e deve cominciare a guardare in se stesso, ri-trovandovi l’individualità 
spirituale. 
Il Cristo, Spirito Solare, che per evoluzione poteva, in quanto Arcan-
gelo, agire direttamente fino al piano astrale, ha usato i corpi fisico e 
vitale di colui che sarà probabilmente il Maggior Iniziato del genere 
umano: Gesù di Nazareth, per presentarsi a noi come nostro simile. 
Il Suo spirito penetrò nei veicoli fisico e vitale di Gesù, nuova perso-
nalità assunta dall’individualità che già abitò quella di Salomone, 
all’atto del battesimo2 compiuto da Giovanni il Battista, a sua volta 
rinascita di Mosè, e rimase in essi per tre anni (anche se non continua-
tivamente, in quanto doveva lasciar riposare ogni tanto gli atomi di 
quei veicoli che, sia pure molto evoluti, appartenevano comunque alla 
sfera terrestre, e a fatica sostenevano le sue vibrazioni solari).  
Parlando del Cristo, il Battista disse: “Ecco Colui che è venuto dopo 
di me (sulla Terra), ma che mi ha superato, perché era prima di me (sul 
Sole).” E disse anche: “Io devo diminuire, ed Egli crescere.” Se pen-
siamo a Giovanni il Battista coma la rinascita di Mosè, queste ultime 
parole assumono un valore per noi particolare: Mosè, il legislatore 
dell’Antico Testamento, colui che compose la Genesi, deve ora riti-
rarsi, per far avanzare il fautore del Nuovo Testamento, che dovrà so-
stituirlo. E lo fa volontariamente, perché fin dall’inizio aveva un com-
pito da svolgere, che doveva portare a questo traguardo: al quale ha 
pertanto anch’egli collaborato. La Legge contiene già in sé il seme 
dell’Amore. 
Tutto ciò ci ricorda un passo di Geremia, che nell’Antico Testamento 
prefigura già ciò che dovrà portare a maturazione nel Nuovo (31-
33,34): 
 

 
2 Ricerche critiche da parte di studiosi moderni, sembrano avvalorare l'ipo-
tesi che nel testo di Marco che descrive il battesimo di Gesù, non fosse ori-
ginariamente scritto che la colomba si posò su di Lui, ma che entrò in Lui. 



165 

 

“Porrò la mia legge nel loro animo, la scriverò sul loro cuore. Allora 
io sarò il loro Dio ed essi il mio popolo. Non dovranno più istruirsi 
gli uni gli altri dicendo: Riconoscete il Signore, perché tutti mi cono-
sceranno”. 
 
Gesù era l’unico essere umano in grado di sopportare con i propri pu-
rificati veicoli le tremende vibrazioni del Cristo. Sono state dette molte 
cose sulla sua vita e sulle sue opere, e storicamente lo si è continuato 
a ricercare e rintracciare: ciò che conta per noi non sono tanto i fatti 
esteriori, ma risalire alla missione che doveva compiere, e alla simbo-
logia sulla Sua nascita e vita, che sono l’insegnamento esoterico che 
ne dobbiamo trarre. Dobbiamo sempre, tuttavia, distinguere fra Gesù 
e il Cristo, e vedere le cose nella prospettiva spirituale, al di fuori, o 
meglio al di sopra della storia culturale, per entrare nella vera storia 
dell’evoluzione interiore spirituale.  
Il riposo a cui i veicoli fisico ed etereo di Gesù dovevano di tanto in 
tanto essere sottoposti a causa delle tremende vibrazioni solari del Cri-
sto che li abitava, lasciavano periodi di tempo nei quali non erano di-
sponibili per il Cristo. Il Cristo quindi materializzava in quei frangenti 
sostanza chimica con la forza di volontà e appariva così in un veicolo 
fisico. Questo veicolo, tuttavia, era fittizio e non era dotato di atomo-
seme, per cui al venir meno della volontà che lo manteneva unito si 
disgregava istantaneamente. Forse alcuni passi dei racconti evangelici 
possono essere spiegati tenendo conto di ciò laddove sorgono alcune 
incongruenze, come ad esempio in quei casi in cui Gesù non viene 
riconosciuto, cosa che altrimenti appare incredibile, o quando vi sono 
testimonianze di comportamenti fuori dal solito, o quando egli spari-
sce improvvisamente davanti ad una folla minacciosa. 
Dopo l’Ascensione, il Cristo continuò ad apparire utilizzando il corpo 
vitale di Gesù. Gesù stesso, dopo l’Ascensione continuò da parte sua 
ad operare utilizzando i veicoli superiori con l’umanità per aiutarla nel 
suo avanzamento, e tuttora continua a farlo, particolarmente con chi 
opera nei settori più avanzati e spirituali – quale il nostro – ispirando 
le menti e i cuori di coloro che sono pronti a riceverne il messaggio 
interiore. 



166 

 

Emblematicamente, Gesù nacque in una oscura grotta, al freddo, po-
vero e nudo, a rappresentare che da allora dobbiamo noi stessi colti-
vare, allevare, il nostro spirito, il Cristo Bambino, lottando per la sua 
sopravvivenza e crescita, partendo da una situazione di povertà e oscu-
rità spirituali: Dio non si manifesta più nella Gloria dei Cieli, ma deve 
nascere alla coscienza l’individualità spirituale che giace dormiente in 
noi.  
 
Nei Vangeli la descrizione della nascita di Gesù nasconde un signifi-
cato interiore molto profondo. Maria e Giuseppe rappresentano i due 
poli di conoscenza di ciascun uomo: il cuore - con l'intuizione, e la 
mente - con la ragione. 
Come detto, la realizzazione spirituale inizia con la nascita del Cristo 
Bambino in noi; questa nascita avviene, però, nell'intuizione propria 
del cuore nel suo rapporto con lo spirito, mentre la ragione è ancora 
estranea a questa concezione. Maria (intuizione), infatti, è fecondata, 
nel racconto, non da Giuseppe (ragione), ma dallo Spirito Santo, cioè 
lo spirito nell'uomo. 
Cosa deve fare la mente per consentire lo sviluppo spirituale? Quello 
che ha fatto Giuseppe: accettare la situazione. È da notare che Maria 
ha il contatto diretto con i piani spirituali: l'annunciazione dell'angelo, 
mentre Giuseppe, dalla consapevolezza di veglia che gli è propria, 
come rappresentante della ragione, lo può avere solo in sogno. 
Una volta che la mente ha accettato, sarà a sua volta la salvatrice della 
“Sacra Famiglia” nel mondo, portando in salvo Maria e Gesù Bambino 
dall'attacco dei nemici dello spirito, tramite la fuga in Egitto. 
L'immacolata concezione, l'unione fra la mente e il cuore, avverrà 
quando, con la crescita del corpo radioso, il Cristo Interiore sarà il vero 
Maestro nella nostra vita. 
                      
Presentandosi dunque come uomo fra gli uomini, il Cristo non ci ha 
costretti, ma ci ha dato l’esempio, mostrando cioè come potremo sal-
varci da soli. Contemporaneamente, però, date le condizioni dell’at-
mosfera astrale della Terra, il Suo corpo emozionale si diffuse, all’atto 
della crocifissione sul Golgotha, in tutto il pianeta, che ne risultò 



167 

 

purificato in un attimo dall’interno (fu questo il bagliore che “accecò” 
descritto dai Vangeli). Così Egli entrò nella Terra, e ne regge, da al-
lora, l’orbita, permettendoci di continuare a vivere, aumentando con 
le Sue proprie vibrazioni quelle astrali planetarie da noi rallentate; in 
altri termini, dando la Sua vita per noi. In questa missione, fu essen-
ziale la cooperazione di Gesù anche sul Golgotha: il suo sangue, puri-
ficato e energizzato dal Cristo, penetrando la Terra partecipò al pro-
cesso di salvezza. In fondo, anche un essere umano funge da canale 
della responsabilità di tutto il nostro scaglione di vita. L’uomo ha così 
la possibilità di avanzare nella sua evoluzione, e di purificare a sua 
volta il proprio emozionale, attingendo sostanza più pura dall’astrale 
planetario. Tutto questo è un enorme sacrificio e una grande limita-
zione per uno Spirito così grande. Questo è il vero sacrificio del Gol-
gotha, non tanto il non unico atto nella storia, sia pure di grande cru-
deltà e dolore, di morire sulla croce.  
In realtà, ogni anno il Cristo muore sulla Croce (quando a Natale nasce 
sulla Terra, cioè vi ritorna col proprio spirito), rappresentata dal nostro 
pianeta e dai nostri debiti karmici. Egli lo disse chiaramente: “Sarò 
con voi fino alla fine dei tempi.” Natale così diventa una festa, ma non 
una ricorrenza: è il periodo nel quale veramente abbiamo la possibilità 
di attingere all’effusione dell’influsso cristico; un periodo che rappre-
senta un’occasione da cogliere. Come quando finiamo la benzina dob-
biamo arrestarci per fare il pieno, così a Natale le attività fisiche si 
fermano, perché stiamo facendo il pieno grazie all’influsso dell’ener-
gia cosmica che utilizzeremo poi durante l’anno. Fino al prossimo 
pieno, al prossimo Natale. 
L’arrivo annuale dello Spirito Cristico penetra la Terra a Natale, e 
“torna al Padre” a Pasqua, quando “Tutto è compiuto”.  
  
Il fatto di essere il solo scaglione vitale terrestre ad avere sviluppato 
l'"io", non subendo l'evoluzione ma agendo liberamente, dà al genere 
umano una duplice responsabilità e missione: interiormente, svilup-
pare la propria crescita interiore grazie all'interazione con l'esterno; 
oltre ad incaricarsi del progresso e miglioramento del pianeta, laddove 
per miglioramento si deve intendere condurlo alla dimensione eterea. 



168 

 

Per questo è ora suo compito (che però non è ancora in grado di svol-
gere) di mantenerlo nella sua orbita. È necessario quell'aiuto provvi-
sorio che si sostituisca alla nostra responsabilità. È l'azione del Cristo 
che consente al pianeta di rimanere nell'orbita attuale, trasmutando le 
vibrazioni astrali dovute alla bassa cupidigia. A Natale, sotto la neve, 
si infonde la vita capace di risvegliare e di far germogliare, appena le 
condizioni esterne lo consentono, i semi sopiti. Le Sue parole ci testi-
moniano in che cosa consiste il Suo sacrificio, quando, prendendo i 
frutti della Terra, ci disse: “Questo è il mio corpo”, e “questo è il mio 
sangue.” I frutti della Terra sono letteralmente il Suo corpo e il Suo 
sangue, il prodotto che possiamo ancora raccogliere grazie al Suo sa-
crificio. 
L’azione di Jahvè fece nascere un sentimento di appartenenza, alla 
famiglia, alla tribù, alla nazione, che ha contrastato, per mezzo del sa-
crificio ad esse dedicato, l’egoismo istigato da Lucifero; causando 
però, d’altra parte, le divisioni fra i diversi gruppi. Ora, questo che 
rappresenta l’essenza delle religioni etniche, deve essere superato fino 
ad arrivare a sentire la fratellanza universale, che supera i limiti e i 
legami del sangue: “Va, vendi tutto, lascia la famiglia, e seguimi.” 
Sotto Jahvè, l’uomo non aveva ancora piena autocoscienza, e si iden-
tificava col gruppo più che con se stesso, sacrificandosi per esso fino 
alla morte, perché per lui il gruppo era sentito più importante di se 
stesso; ora, con l’influenza cristica, l’uomo completamente autoco-
sciente e consapevole deve imparare a vedere un fratello in ciascun 
uomo, indipendentemente dal gruppo di appartenenza o dal grado di 
parentela. Il Cristo disse: “Non sono venuto ad abolire la legge, ma a 
superarla”, cioè, ora la legge non serve più, ora dobbiamo interioriz-
zarla e agire per Amore. 
Gli Spiriti Luciferini hanno impresso un’accelerazione dell’autoco-
scienza nella consapevolezza dell’uomo. Grazie ad essi l’uomo ha im-
parato a dire “io”. Abbiamo già visto, però, che la capacità di dire “io” 
è una prerogativa dello spirito. Il problema è che l’istigazione lucife-
rina impedisce di guardare oltre il fisico, trasformando l’“io” in egoi-
smo. È questa la causa dei mali che stanno colpendo il genere umano. 
In realtà, all’“io” dovrà seguire, come logica conseguenza, della quale 



169 

 

esso è la base necessaria, l’apprendimento del “tu”. Soltanto sapendo 
di costituire un’individualità distinta da te, io posso veramente, disin-
teressatamente, amarti, sacrificando anche me stesso a questo scopo, 
e dando significato a questo sacrificio. Inizia così la costruzione del 
"noi". Questo è venuto ad insegnarci con l’esempio il Cristo: l’altrui-

smo, che è il mezzo che ci permetterà, nella Nuova Alleanza, di sal-
varci. Le parole-chiave jehovitiche devono ora essere superate: la virtù 
dell’Antica Alleanza non ha più valore. Esse devono essere sostituite 
da altre, in grado di rappresentare il nostro stato attuale e l’attuale 
strada verso l’evoluzione: LIBERTÀ/RESPONSABILITÀ. Esse sono 
legate fra loro, perché la mancanza di una impedisce l’esistenza anche 
dell’altra. 
Nella Bibbia troviamo scritto che le Tavole della Legge date a Mosè 
sul monte Sinai, erano scolpite in entrambi i lati. È facile per noi com-
prendere come ciò veli il significato duale della legge: della prima fase 
di legge esterna, e della seconda di legge interiorizzata. Ma vi è di più: 
se alla parola ebraica tradotta con “scolpito” nell’antico testo, sosti-
tuiamo la vocale “a” con “e” nella lettura (le vocali non venivano 
scritte, lo ricordiamo), il termine “scolpito” diventa “libertà”. Ecco che 
balza agli occhi – tramite la lettura esoterica – come la libertà altro 
non possa essere che il risultato dell’interiorizzazione della legge, e 
come questo fosse previsto fin dall’inizio! 
Il tema della libertà merita un ulteriore approfondimento: è assai deli-
cato e importante, e ci si potrebbe chiedere come sia possibile preve-
dere i periodi futuri, o addirittura affermare che con l’iniziazione indi-
vidualità avanzate hanno già sopravanzato l’umanità ordinaria antici-
pando il futuro destinato a tutti, e conciliare tutto ciò con la libertà, 
cioè salvaguardando la libera scelta di ognuno riguardo il futuro me-
desimo. 
Forse una semplice immagine può aiutarci. Quando osserviamo un 
bambino, possiamo affermare di conoscere, nelle linee generali e prin-
cipali, quale sarà il suo futuro: sarà quello di una persona adulta, e 
quasi possiamo arrivare, guardandolo bene, ad avere una visione che 
si avvicina al suo probabile futuro aspetto. Quello però che non pos-
siamo conoscere, è come lui arriverà a realizzare tutto questo. 



170 

 

Questo dipende solo da lui, dalla sua gestione della libertà, cioè dalle 
sue scelte. Potrebbe addirittura, in casi minoritari, non arrivarci af-
fatto. 
Lo stesso avviene nel grande: le linee sono tracciate, ma ognuno è li-
bero di seguirle (il bene) o meno (il male), creando e superando osta-
coli. L’individualità spirituale “spinge” nella direzione di quelle linee, 
perché così essa può realizzarsi pienamente. Ricordiamo anche che la 
“lotta” fra tendenze opposte è importante e funzionale ad uno sviluppo 
spirituale più maturo, qualora la scelta definitiva sia nella direzione 
voluta dallo spirito. 
 
3. La terza e ultima fase è la cosiddetta religione finale, o religione 

del Padre, “Al Quale dovrò rimettere il mio Regno.” 
Quando, cioè, tutta l’umanità sarà finalmente riunita, sotto il Regno 
del Cristo (ossia con il Suo aiuto), la manifestazione attiva comincerà 
a ritirarsi, e tutto ritornerà all’Uno. Le esperienze, però, rappresente-
ranno un bagaglio incancellabile, perché si saranno trasferite nel corso 
dell’evoluzione, dapprima dai corpi alla rispettiva anima, e quindi al 
corrispondente aspetto dello spirito. Anche l’Anima cognitiva insieme 
alla mente si unirà allo spirito, al Sé completamente risvegliato, in at-
tesa di un’altra grande Manifestazione, dove esprimeremo le cono-
scenze maturate. Ciascuno, inoltre, potrà attingere alla conoscenza di 
tutti gli altri, dato che con la coscienza si parteciperà ad una grande e 
onnicomprensiva comunione con tutto e con tutti. Forse se proviamo 
a immaginarci questo traguardo, al quale siamo diretti, possiamo farci 
un’idea del significato da attribuire alla parola “Dio”. La meta finale 
è l'Unione, ma è raggiungibile per noi solo attraverso la relazione nella 
quale siamo ora inseriti. 
Ciascuno di noi, quale individualità spirituale in evoluzione, si trova 
ad un determinato punto del cammino fin qui tracciato. Ciò dovrebbe 
indurci ad evitare di considerare “vere” alcune religioni, e “false” al-
tre: ognuno sta vivendo la sua esperienza, e come colui che osserva 
dall’alto un panorama non può, se vuole ammirarlo completamente, 
trascurare o nascondersene una parte, così i nostri insegnamenti ci per-
mettono di accettare tutte le diversità, perché facenti parte di un unico 



171 

 

disegno complessivo. E ci invitano anche a rispettare chi non la pensa 
come noi, perché entrambi stiamo percorrendo lo stesso (anche se ap-
parentemente distinto) cammino evolutivo, che dovrà alla fine portarci 
tutti all’Unione col Padre. 
 

 
4. Il “Padre Nostro” 

 
Il far prevalere l’interiorità sull’esteriorità formale, indica che il vero 
senso della Nuova Alleanza non può essere rintracciato nel conformi-
smo, come adeguamento a regole (leggi) esteriori che non sgorghino 
dall’animo; e neppure nell’anti-conformismo, che è una specie di 
conformismo alla rovescia appartenente alla stessa categoria del 
primo. L’uomo odierno, abitato dall’individualità spirituale, ha biso-
gno di agire e sentire in risposta ad uno stimolo autenticamente inte-
riore; obbligarlo per educazione, convenzione o altro, all’obbedienza, 
come a non ascoltare i suggerimenti intuitivi che gli provengono dal 
profondo, può causargli seri danni. 
Il rifugio nell’anticonformismo o nel conformismo rappresenta un ri-
torno al passato, e non può quindi risolvere i problemi di origine spi-
rituale: tutto quello che rappresenta un ritorno, un deposito, un auto-
matismo, una forma effimera di sicurezza dovuta al mero consolida-
mento e a una visione di tipo meccanicistico della vita, è legato alla 
legge, e di fatto tarpa le ali alla vera libertà, che è quella che spiritual-
mente si sforza di esprimersi nella nostra era. Come sempre soste-
niamo, la vita non può essere legata alla forma, perché quest’ultima 
può rappresentarne solo uno strumento contingente, ma fuggevole: se 
noi ci aggrappiamo alla forma, irrimediabilmente perdiamo la vita, che 
è sempre in movimento, che è vivente!  
Ma come fare, in pratica, a sviluppare l’intuizione, ad afferrare la vita 
anziché la forma, ad integrare il cuore con la mente? Fin dalla prima 
parte di questo testo abbiamo detto che l’attività di ciascun veicolo 
dell’uomo si ripercuote in tutti gli altri: nel corpo fisico possiamo in-
fatti rintracciare l’espressione dell’attività degli altri corpi, come se-
gue: 



172 

 

• l’attività del corpo vitale è rintracciabile nel sangue, nel quale si 
esprime l’individualità; 

• l’attività del corpo emozionale inferiore è rintracciabile nel si-
stema nervoso volontario (nervi - muscoli), soggiogato dagli 
Spiriti Luciferini; 

• l’attività del corpo emozionale superiore è rintracciabile nel si-
stema nervoso involontario, nel quale agiscono gli Angeli di 
Jahvè; 

• l’attività della mente è rintracciabile nei sensi, attualmente colle-
gati con la personalità, dove agiscono gli Spiriti delle Tenebre. 
Qui opera l’uomo, e quindi nasce la consapevolezza. 

 
I muscoli del sistema nervoso volontario hanno caratteristiche stria-
ture, che li distinguono da quelli del sistema involontario, che sono 
invece lisci. Tutti, meno uno: il cuore. Il cuore, che regola l’afflusso 
sanguigno, appartiene al sistema involontario, ma è dotato delle stria-
ture tipiche di quello volontario. Esso sta cambiando sistema, ossia 
sta diventando volontario. 
L’attività del Cristo nell’uomo è rintracciabile nel cuore. Il sangue, 
infatti, essendo legato al vitale, trova anche un legame con il piano 
spirituale Cristico, sede ordinaria dello Spirito Solare Cristo: è il cuore 
perciò che ci trasmette le intuizioni provenienti da quel piano e 
dall’aspetto spirituale Cristico nell’uomo – quel piano che appartiene 
alla sfera solare, cioè alla dimensione che non conosce separatività al 
suo interno. È il cuore l’organo di conoscenza che compensa l’altro 
organo dalla medesima funzione, ma a carattere fisico: il cervello. 
Grazie all’influsso cristico la funzione intuitiva sta iniziando a diven-
tare autonoma e volontaria, ampliando la nostra consapevolezza. 
L'aiuto dello Spirito Cristo si manifesta nel processo di illuminazione 
interiore noto come “Pentecoste”. 
Nel momento in cui lo spirito entra ed inizia ad abitare i propri veicoli, 
dovrebbe cominciare a dirigerli - come sappiamo - dall'interno e a por-
tare gradatamente all'uomo la saggezza e il potere che gli sono propri. 
Nella sua discesa, esso inizia dalla testa, dove però subito trova l'osta-
colo della mente speculativa e del pensiero mediato dai sensi, 



173 

 

conseguente agli interventi degli ostacolatori. Per by-passare questo 
ostacolo, il Cristo ha trovato sede, nell'uomo, nel cuore, da dove può 
accedere, tramite il sangue e il nervo vago, nell'interiorità. 
È possibile così aggirare la barriera del pensiero riflesso, chiuso e in-
voluto nel suo continuo e sterile dialettismo, ed illuminare di saggezza 
vera l'uomo, ponendolo in comunione con tutto ciò che non è ristretto 
all’“io”. Cuore e mente si mettono così in relazione: il cuore riscalda 
la mente e la mente dà chiarezza al cuore: l'inizio del pensiero im-
mediato. 
È l'esperienza che gli apostoli hanno vissuto quando il Cristo ha risve-
gliato il Cristo interiore nel giorno di Pentecoste. È l’evento in cui il 
“Consolatore” annunciato si manifesta, trasformando Jahvè – il Dio 
della Legge esteriore – nello “Spirito Santo” datore del battesimo di 
fuoco: la conquista interiore meta di ogni aspirante. 
Ma come avviene, in noi, tutto questo nella nostra vita quotidiana? 
Comunemente, attraverso la respirazione, inaliamo aria, ma anche 
etere; le immagini esterne si imprimono così nell'atomo-seme del 
cuore attraverso il sangue. Il cuore è in contatto con lo Spirito Cristico, 
dal quale, im-mediatamente per via eterea, trova la direzione e le ri-
sposte, che attraverso il nervo vago giungono al cervello, attivando 
l'intuizione. La mente e l'emozionale, però, cominciano a riflettere, 
frustrando la risposta dello spirito, in quanto succubi di Lucifero e de-
gli Spiriti delle Tenebre. 
L'individualità cerca di riappropriarsi del corpo emozionale e del si-
stema volontario: essa, dal piano spirituale Cristico ha accesso al 
cuore, che appartiene al sistema involontario, posto sotto la giurisdi-
zione di detto piano. 
Attraverso il sangue, che ne è l'organo fisico particolare, l'individualità 
prende sempre più controllo del cuore, trasformandolo piano piano in 
muscolo volontario (striato). 
Col tempo, il cuore, spinto dall'individualità, potrà irrorare di sangue 
la parte destra del cervello, quella che non è stata direttamente pre-
sidiata dagli spiriti marziani e saturnini. Il cuore, spinto da questa 
azione, si sta già spostando a destra. 



174 

 

Ecco allora cosa dovremmo apprendere ad ascoltare e a sviluppare, in 
luogo di reprimere forzatamente i nostri impulsi: quello che il cuore 
ci dice; e per riuscire a farlo, dovremmo coltivare la corrente dell’aspi-
razione nel nostro emozionale, ed il mezzo è la meditazione; e quella 
dell’ispirazione attraverso l’arte. Con la meditazione si cerca di scon-
nettere il sistema nervoso volontario e il pensiero razionale (dove si 
formano le malattie fredde); con l’arte, quella vera, si accede diretta-
mente all’emisfero cerebrale destro, cogliendo l’armonia angelica che 
costruisce il nostro universo (e che combatte le malattie febbrili).  
“Unire il cuore con la mente” è la meta del Cristiano Interiore, rappre-
sentato dal suo motto: 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
           Spirito Cristico                              (il Cristo) 
 
           Spirito Umano                                (Jahvè) 
 
 
       Cervello (pensiero mediato) 
 
 
 
 
 
 
 
 



175 

 

Il Cristo, che ci ha preceduto dandoci l’esempio, ci ha anche insegnato 
una preghiera, il Padre nostro, che se compresa profondamente dà la 
capacità di usare la devozione, facendo avvicinare il cuore alla mente. 
Vediamola allora insieme, ora che abbiamo gli strumenti per poterla 
capire: 
 
Il Padre Nostro si divide in due sezioni: la prima riguardante lo svi-
luppo della nostra parte eterna, e la seconda concernente i bisogni dei 
veicoli della nostra personalità in linea con il loro vero scopo: essere 
mezzo di esperienza per lo spirito. Il tutto si compone di sette pre-
ghiere. 
 

• Padre nostro che sei nei Cieli: è la presentazione della 
prima sezione, e ci aiuta ad innalzare la nostra coscienza 
ai piani spirituali; con una chiave interiore, possiamo an-
che attribuire ai “cieli” il significato della “testa” nella 
struttura sottile dell’uomo, dove hanno sede i tre centri di 
forza più elevati: 
1. Sia santificato il Tuo Nome: lo Spirito Umano si ri-

volge a Jahvè, lodandolo. È necessario superare le di-
visioni etniche, e trovare l’unità in Jahvè, che tutte so-
vrintende; relazione col centro laringeo. Il centro di 
forza richiamato è quello laringeo, che in futuro pro-
nuncerà la Parola sacra, connesso con la tiroide retta 
da Mercurio. 

2. Venga il Tuo Regno: lo Spirito Cristico auspica la co-
munione spirituale fra tutti gli uomini, come prodotto 
dell’avvento del Cristo; relazione col centro frontale. 
Il centro di forza corrispondente è il centro frontale, 
sede del Cristo interiore, connesso con la ghiandola 
ipofisi retta da Urano. 

3. Sia fatta la Tua Volontà: lo Spirito Divino opera in 
sintonia con il Padre, affinché si realizzi il Suo Volere 
riguardo lo scopo dell’evoluzione; relazione col cen-
tro coronale. Il centro di forza coronale, il più elevato, 



176 

 

è quello connesso a questa preghiera, in relazione con 
la ghiandola epifisi retta da Nettuno. 

• Come in Cielo, così in Terra: è questa la presentazione 
della seconda sezione, in cui si chiede all’individualità 
spirituale così risvegliata di sostenere l’uomo nel suo la-
voro terreno; per “terra” possiamo comprendere anche 
l’organismo umano nel suo insieme con tutti i suoi vari 
organi, al servizio della parte dove ha sede l’attività co-
sciente: la testa. Equivale all’ermetico “Come in alto, 
così in basso”. 
4. Dacci oggi il nostro pane quotidiano: è la preghiera 

per il corpo fisico, perché vengano soddisfatte le sue 
necessità, e si possa ricavare dalla retta azione il nu-
trimento per l’Anima cognitiva. Il centro di forza qui 
collegato è il centro radicale, connesso con le ghian-
dole surrenali rette da Giove. 

5. Rimetti a noi i nostri debiti, come noi li rimettiamo 

ai nostri debitori: abbiamo visto che il corpo vitale è 
quello in cui si accumula la memoria, che sta alla base 
dei debiti/crediti karmici. In questa preghiera ci ren-
diamo responsabili: “In quale misura misurerete, sa-
rete misurati”. La giusta percezione dà nutrimento 
all’Anima intellettiva; il centro di forza collegato è il 
centro sacrale, connesso con le gonadi rette da Marte.  

6. Non lasciarci in tentazione: è la preghiera per il corpo 
emozionale. La vittoria delle aspirazioni elevate sulla 
passione forma il nutrimento per l’Anima emotiva; la 
relazione è con la milza, ghiandola collegata con il 
centro solare e retta dal Sole. 

7. Liberaci dal male: La conoscenza, nonché la scelta 
fra il bene e il male è la prerogativa che ci rende uo-
mini. Questa è pertanto la preghiera per la mente dia-
lettica; il centro di forza collegato è il centro cardiaco, 
connesso con la ghiandola timo retta Venere. 



177 

 

 
Siamo così giunti al termine del tema che si eravamo qui posti. L’ave-
vamo iniziato proponendoci di rispondere all’interrogativo riguar-
dante il perché dell’esistenza del dolore nella nostra vita. Crediamo 
che quello che abbiamo fin qui detto possa costituire non solo una ri-
sposta, che di per sé sarebbe insufficiente, ma dare anche una spe-
ranza. 
Nel testo “Uomo, conosci te stesso” abbiamo visto che per guarire è 
necessario assumere le nostre responsabilità inerenti la malattia: non è 
il virus la vera causa del male, ma la nostra predisposizione interna, 
che nasce dal nostro comportamento pregresso. 
Abbiamo anche riconosciuto l’esperienza come lo scopo dell’esi-
stenza. Un esempio preso dalla quotidianità può chiarire quanto inten-
diamo: è forse miglior genitore chi tiene sotto la sua tutela e condizio-
namento i figli, per evitare di esporli al pericolo, oppure chi, con do-
lore, li tempra per prepararli ad affrontare le prove, permettendo loro 
l’emancipazione da sé, e poi li lascia andare? 
Né il diavolo né Dio sono dunque i responsabili delle nostre pene. Gio-
vanni l’apostolo, nell’Apocalisse, descrivendo “la Bestia” come la 
causa dei mali che affliggono il genere umano, le diede un numero: 
666. La Cabala ci insegna: 6+6+6 = 18 = 1+8 = 9: ancora una volta 
l’intera umanità. 
Dal punto di vista della chimica otteniamo una prova ulteriore di que-
sta affermazione. Il carbonio è l'elemento base della fisiologia della 
vita incarnata, uno dei 5 elementi che compongono il DNA e il primo 
(dopo idrogeno e ossigeno) ad appartenere alla classe dei "solidi". Si 
può dire che dobbiamo al carbonio la nostra struttura fisico-densa. Eb-
bene, nel corpo l'isotopo del carbonio presente è il C12, contraddi-
stinto oltre che da 6 elettroni, anche da 6 protoni e da 6 neutroni (che 
danno la massa) nel nucleo. Ne ricaviamo perciò il 6-6-6 che caratte-
rizza così l'essere umano materiale odierno: la "Bestia". 
Nel preludio del Faust, vediamo come Goethe faccia chiedere a Dio 
da parte di Mefistofele il permesso di tentare il dottor Faust. Dio glielo 
accorda, perché sa che, alla fine, ne sarebbe risultato un bene mag-



178 

 

giore. Il genere umano è sottoposto a grandi prove, ma le Guide divine 
proprio per questo sono al suo fianco e ne apprezzano gli sforzi. 
 
 L’intervento luciferino nell’evoluzione umana causò divisioni: 
• una maggiore divisione fisica, legata alla sessualità; 
• una divisione mentale, fra i temperamenti del cuore e della mente. 

 
Le divisioni, però, sono solo transitorie, e foriere di un maggiore pro-
gresso. È vero, senza di esse l’umanità sarebbe stata beata, sotto il 
dominio jehovitico; ma sarebbe stata più felice? Può esistere felicità 
senza consapevolezza? 
L’azione cristica ci sta aiutando a superare queste divisioni, e il risul-
tato sarà a vantaggio del progresso spirituale, che è quello che conta: i 
dolori sono i nostri più preziosi maestri in questa strada; dipende da 
noi trarne al più presto le lezioni che nascondono, in modo da abbre-
viarne la durata. Col tempo matureremo una sensibilità capace anche 
di evitarne le pene. Di una cosa, comunque, non possiamo dubitare: 
c’è una legge karmica che non consente venga assegnato un dolore 
maggiore di quanto non possa essere sopportato. Sarebbe, fra l’altro, 
anche inutile! 
A volte il fardello è pesante da portare, ma i nostri insegnamenti danno 
un’arma per farlo: la speranza, con la quale tutto diviene più accetta-
bile. E sappiamo inoltre di non essere soli di fronte a questo macigno 
che a volte ci opprime: il Cristo ci ha fatto una promessa: “Venite a 
me, voi che siete afflitti e stanchi, e Io vi darò consolazione!”. 
 
Quando davanti a comportamenti negativi o dannosi commessi da 
qualcuno ci mettiamo ad analizzarli per tentare di trovare una corre-
zione, la ricerca delle cause porta alla inevitabile domanda: “Di chi è 
la colpa?”; la responsabilità è di quell’individuo, oppure dell’ambiente 
(la società) in cui è inserito, nel quale è stato educato, è cresciuto, ecc.? 
Non può trovarsi una risposta esauriente alla domanda se non siamo 
in grado di inserire l’episodio e l’individuo anche stavolta nel processo 
evolutivo che, assieme a tutti gli altri, egli sta attraversando. Estremiz-
zando per semplificare, possiamo affermare che la società umana ha 



179 

 

attraversato una fase nella quale era il gruppo ad avere la predomi-
nanza nella coscienza dei singoli di cui si componeva, del quale essi 
non erano che delle cellule di quel corpo collettivo. È chiaro che que-
sta concezione porta a difendersi dall’estraneo, da chi è escluso dal 
gruppo in questione e perciò viene percepito come una minaccia. È 
una visione esclusiva. Da quel tipo di collettività ci stiamo oggi diri-
gendo verso una concezione che ne è l’esatto opposto: la coscienza 
collettiva, o di gruppo, si è trasferita in ciascun individuo, le cellule 
hanno preso coscienza di sé e si considerano ora separate le une dalle 
altre. È il cammino necessario per passare dalla visione esclusiva a 
quella inclusiva, o di accoglienza, per sviluppare la Fratellanza Uni-
versale, poiché ora non regge più la differenza di sangue, o di razza, 
ciascun individuo essendo …diverso (unico) da ogni altro. Il cambia-
mento dallo stato di coscienza precedente al nuovo, però, non è certo 
improvviso: c’è bisogno di una transizione più o meno lenta, che come 
tutti i periodi di transizione porta con sé rischi e incertezze. Si perdono 
i valori precedenti – che sembravano inalterabili, e ai quali alcuni con-
tinuano ad attaccarsi in buona fede in difesa della loro concezione di 
bene – ma non si è ancora maturi per una autodeterminazione del tutto 
responsabile e consapevole. È la crisi che indirizza verso la ricerca, 
alla quale si cerca di rispondere secondo il proprio temperamento. 
Come in tutte le crisi, c’è chi vuole approfittarsene riempiendo la 
mente, svuotata delle vecchie idee e non ancora fondata nelle nuove, 
e quindi alla ricerca di una luce e di un orientamento, proponendosi 
come la soluzione che assomiglia di più alla vecchia maniera già nota: 
“Seguite me, e vi farò un popolo”, o “sarete al sicuro”. Ma questa in-
fluenza è ormai dannosa, e non può venire da chi rappresenta una ri-
sposta corretta alle esigenze dell’uomo d’oggi. La storia recente è 
piena di figure che hanno in questo modo tenuto in servaggio migliaia, 
e talvolta milioni, di persone, producendo alla fine disastri collettivi e 
individuali. 
La sola via d’uscita è quella di lavorare per risvegliare in ciascuno 
quella Luce capace di connettersi a livello dello spirito, l’unica attesa 
unione auspicabile, alla quale la separazione individuale è funzionale 
e transitoriamente necessaria.  



180 

 

Abbandonare l’“io” però, lasciarsi trasportare dalle sensazioni e dalle 
emozioni, è pericoloso e pregiudizievole per chi si avvia sul sentiero 
spirituale. È necessario che il passaggio attraverso lo sviluppo della 
mente venga svolto pienamente; non basta accontentarsi delle sensa-
zioni: dobbiamo strutturare le nostre convinzioni in modo razionale, 
prima di poter attingere all’intuizione. Il passaggio deve avvenire cor-
rettamente, da istintivo a razionale dapprima, e solo poi da razionale a 
intuitivo. 
Il contatto con lo spirito, l’unione fra mente e cuore, può realizzarsi a 
condizione che sia l’“io sono” interiore ad averlo realizzato, e ciò è 
possibile quando il pensiero che fa da tramite sia il “nostro”. Il rischio 
è quello di frustrare l’azione del Cristo evitando di passare attraverso 
il filtro del pensiero, cosa che può aprire il varco a volontà diverse, che 
trovano terreno fertile e facilmente modellabile in quanto non struttu-
rato e pronto a valutare criticamente. Così facendo, rimaniamo a li-
vello emozionale, e non di “io”, pronti ad essere sballottati in tutte le 
direzioni. Rimaniamo al livello istintivo, cioè guidati da una fonte 
esterna, ma ora in modo patologico, supponendo invece di guidarci e 
scegliere da noi stessi. 
Possiamo brevemente accennare al fatto che la tradizione esoterica 
contiene già in sé gli insegnamenti pronti ad essere messi in atto se-
condo le necessità evolutive conseguenti agli attacchi degli ostacola-
tori. Dietro la Chiesa Cattolica, più adatta forse ad affrontare le tenta-
zioni luciferine (acqua contro fuoco), troviamo il Cristianesimo esote-
rico dei Rosacroce che, attraverso molti canali apparentemente diversi 
e contraddittori, porge l’aiuto utile ai giorni nostri di fronte all’influsso 
degli Spiriti delle Tenebre.  
Il Cristiano Interiore è un individuo maturo, che ha fatto un lavoro 
dentro di sé, valutato e soppesato criticamente e razionalmente, ed è 
perciò pronto a compiere il passo ulteriore, verso cui si avvia con l’in-
tenzione di proseguire un cammino che considera già iniziato, con la 
consapevolezza che sta per aprirsi davanti a lui un mondo nuovo ed 
inesplorato, ma che non contraddice i principi che già ha imparato a 
conoscere. L’azione salvifica del Cristo nell’uomo ha bisogno della 
nostra cooperazione: da un lato la devozione, cioè rivolgersi al Cristo 



181 

 

cosmico, ci aiuta a costruire il ponte fra il cuore e l’emisfero destro del 
cervello. Ma non basta credere per fede; dobbiamo anche coltivare la 
crescita del Cristo interiore, e per far questo occorre anche agire con 
conoscenza, incorporando nella nostra vita la pratica conseguente alla 
conoscenza spirituale.  
Gli esercizi qui proposti hanno lo scopo di accelerare l'evoluzione spi-
rituale, anticipando il lavoro riservato comunemente al post-mortem e 
iniziando l'edificazione animica già durante la vita fisica, agendo come 
segue: 
- Lo stile di vita "Arte di Vivere" coi suoi dieci esercizi di veglia agisce 
sul corpo fisico; 
- l'esercizio di respirazione consapevole agisce sul corpo vitale e 
sull'anima intellettiva; 
- l'esercizio riparatore agisce sul corpo emozionale e sull'anima emo-
tiva; 
- l'esercizio rivelatore agisce sulla mente aprendola all’anima cogni-
tiva. 



182 

 

Mantra di Consapevolezza 
 
Nella massima profondità di me stesso, Io Sono! 
Seppure non ancora raggiunto dalla mia consapevolezza. 
Di là osservo me stesso, la mia personalità e il mondo, 
e ricevo impressioni e trasmetto idee alla mente. 
Alla mente della mia personalità: 
rimani libera e trasparente, se vuoi nitidamente trasmettere 
le mie idee e le mie intuizioni, per far sì di guidare con la  
volontà i desideri del corpo emozionale. 
Al corpo emozionale della mia personalità: 
dammi l'impulso nella giusta direzione, arrenditi alla purezza cristal-
lina della mia mente, per illuminare la via con  
l'aspirazione verso l'amore impersonale. 
Al corpo vitale della mia personalità: 
recupera la forza edenica primigenia, facendo fiorire in me 
l'albero della vita, e trasformando il corpo grezzo nel  
diamante incorruttibile. 
Al corpo fisico della mia personalità: 
strumento insostituibile dell'azione, dove solo giace per ora 
la mia consapevolezza, trasmettimi finalmente tutte le 
tue esperienze. 
Perché siano pagine del libro della mia vita. 
Perché si imprima in me indelebile l'insegnamento. 
Perché la malattia non abbia più motivo di presentarsi. 
Perché l'azione della mia personalità si allinei alla  
mia volontà, che è Una con la Volontà del Padre. 
 
Amen. Così è. 
  



183 

 

  



184 

 

  



185 

 

 

 

 

SOMMARIO 

 

LA SPINTA DELLA FILOSOFIA GRECA  5 

 

IN PRINCIPIO … LA GENESI 

1. Noi e la Bibbia     11 

2. Il concetto di Assoluto    18  

3. L’idea di Dio      20 

4. La Genesi e il big-bang    26 
 

LA CREAZIONE DELLA FORMA, O L’INVOLUZIONE 

1. I giorni della creazione    33 

2. Il periodo della Terra     40 

3. A immagine e somiglianza …   46 

4. Il settimo giorno     51 

    Schema riassuntivo evoluzione   54 

    Tavola 1 – Periodo di Saturno   55 

    Tavola 2 – Periodo del Sole    56 

    Tavola 3 – Periodo della Luna    57 
 

IL FRUTTO PROIBITO 

1. Il frutto proibito     57 

 

LA VIA VERSO LA RIGENERAZIONE 

1. La tentazione      71 

2. “Colto sul fatto”     75 



186 

 

3. La maledizione     78 

4. La cacciata      82 

 

L’EVOLUZIONE DOPO LA CADUTA 

1. L’evoluzione della coscienza    87 

2. I figli di Set e i figli di Caino    92 

3. Ere astronomiche ed astrologiche   100 

    Tavola 4 – Gerarchie creatrici ed Ere  103 
4. Atlantide      105 
5. Da Noè alla Torre di Babele    112 

6. Il cammino delle civiltà    115 

7. Anticipazioni ed Età     121 

8. L’Era dell’Acquario     130 

9. L’Era del Capricorno     133 

10. L’evoluzione individuale    135  

11. L’evoluzione e Darwin    138 
    Mantra dell’Evoluzione    140 

     Tavola 5 - Il Piano Evolutivo generale  141 
 

LA NUOVA ALLEANZA 

1. La conquista dell’anima    143 
2. L’“Ave Maria”     154 

3. Il Padre, il Figlio e lo Spirito Santo   157 

    Schema dei veicoli del Maggiori Iniziati  160  
4. Il “Padre Nostro”     171 

    Mantra di Consapevolezza    182 
 

  



187 

 

  



188 

 

I nostri intenti 
  
1. Una Comunità dove il nucleo dal quale partire e al quale fare 
riferimento sia l'individuo. 
2. Una Comunità dove non esiste alcuna scala gerarchica, ma 
vengono rispettate, accettate e valorizzate tutte le differenze. 
3. Una Comunità dove la regola d'oro sia l'innocuità, applicata 
a tutti i campi della vita: dalla ricerca, all'alimentazione, alla 
giustizia, ecc. 
4. Una Comunità dove la polarità del cuore sia sempre coniu-
gata con quella intellettuale, superando la competizione con la 
solidarietà e la condivisione. 
5. Una Comunità dove la ricerca scientifica sia vissuta come un 
avvicinamento al sacro; dove scienza – il pensare, religione – il 
sentire e l’arte – il fare, siano contemporaneamente presenti 
nelle attività pratiche e negli studi accademici. 
6. Una Comunità dove non si entri chiedendosi "cosa posso ri-
cevere", bensì "cosa posso fare". 
7. Una Comunità che non vuole distinguersi esteriormente con 
divise o abitudini particolari, ma che si ritiene inserita e inte-
grata in qualsiasi società.  
8. Una Comunità che non fa proselitismo e non vuole convin-
cere nessuno contro la sua volontà o tramite le parole, ma che 
usa l'esempio come migliore via di convinzione e diffusione 
delle proprie idee. 
 



189 

 

 

 

 



190 

 

 

 

 



191 

 

 

 



192 

 

 
 
 
 
 
 
 

La Comunità del Cristianesimo Interiore è una comunità d’intenti, 
che non prevede cioè alcun formalismo, iscrizione o associazione. 
Chiunque legga i suoi testi di studio e senta che il loro contenuto ri-
suona nella sua interiorità può considerarsi liberamente partecipe 
della Comunità. 
Il suo scopo e obiettivo è quello di formare donne e uomini più con-
sapevoli della propria natura spirituale, prima di tutto, della direzione 
che l’evoluzione richiede oggi, in secondo luogo, e della necessità di 
rendere noti questi insegnamenti a chi fosse alla ricerca e si mo-
strasse maturo per riceverli, senza nulla chiedere in cambio. 
La base dell’insegnamento è il Cristianesimo interiore, ossia una vi-
sione più avanzata della Dottrina Cristiana, adatta all’uomo d’oggi 
che vuole comprendere e non più obbedire. Non è perciò necessaria 
alcuna abiura e nessun cambiamento di religione, per chi si ricono-
scesse in una, poiché considera ogni grande religione come necessa-
ria per un certo periodo storico. 
Chi ritenga di non essere religioso trova anch’egli le risposte che sta 
cercando – la cui mancanza probabilmente lo ha fatto allontanare 
dalla spiritualità – instaurando un’armonia interiore conseguente alla 
pacificazione della coscienza. Allo scienziato ricordiamo che scopo 
della scienza non è "trovare" la verità, ma "cercare" la verità, perché 
qualora la si trovasse probabilmente la scienza avrebbe perduto il suo 
scopo. Pertanto è essenziale rimanere sempre con una mentalità 
aperta di fronte a nuovi stimoli, anziché chiudersi in difesa di posi-
zioni che si danno, erroneamente, per definitive (come la storia stessa 
della scienza ha più volte dimostrato). 
Quanto riportato negli insegnamenti non ha assolutamente la pretesa 
di rappresentare la verità ultima, ma chiede solo di essere accolto con 
mente aperta, allo scopo di aiutare a far trovare a tutti le “loro” rispo-
ste alle “loro” domande. 
 
 
cordial-mente.it 


